ششاہی علمی و تحقیق مجلّہ معلی الم میں میں الم میں میں الم میں ا انچ \_ای \_سی منظورشدہ

جلدنمبر۱۲، شاره نمبر۲، جولا کی ۲۰۱۳ نا دسمبر۲۰

ISSN: 1992-8556





فيكلني آفء يبايند اسلامك سثديز علامه اقبال او پن بونيورسي، اسلام آباد

# نفاذشر بعت کے قرآنی اُصول

ىروفىسرڈا كىڑمحەشكىل اوج ☆

دوررسالت آب الله میں مزول شریعت اور نفاذ شریعت میں کوئی بُسعد نہ تھا۔ ہرام شریعت اپنے نزول کے ساتھ ہی نافذ العمل ہوجا تا تھا۔ گریہ نفاذ ابتداء کی زندگی میں انفرادی سطح پر تھا۔ جو بعد میں (مدنی زندگی میں) ریاسی نوعیت کا حامل ہو گیا تھا۔ البتہ شریعت کے نزول ونفاذ میں تدریج کا پہلوغالب رہا۔ قرآن مجید کی شکل میں نازل ہونے والی شریعت انسانوں پر خداکی ایک ایک طیم معمت ہے جس سے فائدہ اٹھانے کے لئے ضروری ہے کہ اسے مجھا جائے اور فردی اور ریاسی ہر دوسطحوں پر اسے نافذ کیا جائے جواس کا مقصد نزول بھی ہے۔ جب تک نزول شریعت اپنے مقصد سے ہم آ ہنگ نہیں ہوگا معاشرے میں کسی خیروخونی اور برکات وحسنات کا پیدا ہونا امر محال ہوگا۔

قرآنِ کریم کے مطالعے سے نفاذ شریعت اور اسلامی قانون سازی کے جو چند قرآنی اصول سامنے آتے ہیں،
ہم اُسے اس مضمون میں بیان کریں گے اور ان اصولوں کی روشنی میں واضح کریں گے کہ بیشریعت ہمارے لئے سراسر
رحمت ہے اور اس کی روشنی میں جوبھی قانون سازی ہوگی وہ بھی رحمت و برکت سے معمور ہوگی ۔ شریعت میں آسانیاں رکھی
گئی ہیں ۔ اس بنیاد پرسب کے لیے اس پڑمل کرنا آسان ہے۔ ہمیں اپنی روحانی ، اخلاقی اور مادی ترقی کے لئے اس پر
ممل کرنا چاہیے۔

# اصول تنظيم

نفاذ شریعت میں تنظیم کا اصول بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ نظم کے بغیر شریعت کا نفاذ ناممکن ہے۔ کیونکہ قوت نافذہ اپنے اثرونفوذ میں تنظیم کی محتاج ہے۔ نفاذ شریعت کی دو جہتیں ہیں۔ ایک انفرادی اور دوسری ساجی، نفاذ شریعت فقط انفرادی عمل نہیں بلکہ ایک اجتماعی (ساجی) عمل بھی ہے۔ اور اچھا ساج بغیر نظم کے قائم نہیں ہوسکتا۔ چنا نچہ نفاذ شریعت فقط انفرادی عمل نہیں اس '' اصول'' کا قیام خود شریعت کا بنیادی نقاضا ہے۔ آمخضر تعلیق کو حکم دیا گیا تھا۔

<sup>🕁</sup> رئيس كليه معارف اسلاميه، جامعه كراچي، كراچي -

﴿ وَاخْفِضُ جَنَاحَكَ لِلْمُؤُمِنِيُن ﴾ (1) \_ (مسلمانوں کے لیےاپنے بازوؤں کو جھکائے رکھیئے)۔

گویاانہیں اپنے بازوؤں میں سمیٹ کرر کھیئے۔ان کی تہذیب وتربیت کیجئے۔ ظاہر ہے کہ بیکام تنظیم سازی کا متقاضی تھا۔ چنانچی آپ آپ آپ آ شریعت کامکل بنادیا تا کہ بانظم اور مربوط افراد کی بتدر تک کثرت سے معاشرے میں با قاعدہ ریاست کی شکل میں کوئی تنظیم قائم ہو سکے اور وہ احکام ، جو بغیرنظم عامہ کے قائم و نا فذنہیں ہو سکتے تھے ، نا فذ ہو سکیس ۔اصول مین کوئی ضرورت واہمیت ذیل کی آیت سے بھی واضح ہوتی ہے۔

﴿ الَّذِيُنَ إِن مَّكَّنَاهُمُ فِي الْأَرُضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعُرُوفِ وَنَهَوُا عَن الْمُنكَر وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ (٢) \_

(یہوہ لوگ ہیں جنہیں اگر ہم زمین میں اقتد ار بخشیں تووہ نظام صلاق قائم کریں گے اور (اقتصادیات کو بہتر کرنے کے لیے )زکو قدیں گے، نیکی کا تھم دیں گے اور برائی سے منع کریں گے )۔

گویا نفاذ شریعت کا مقصدلوگوں کواس نظام سے وابستہ کرنا ہے جوخدا کے حضور بھکنے والا ہو، یعنی خدا کے نازل کردہ احکام کی اطاعت کا پابند ہواور جومعا شرے کی نشو ونما اور اس کے ارتقاء کے عمل میں ہمہ وقت مصروف جدو جہد ہواور جواجھی باتوں کے قوانین جاری کرتا ہواور بری باتوں کورو کنے کی قوت رکھتا ہو۔ ظاہر ہے کہ بیسارے کام اس وقت تک نہیں ہو سکتے جب تک نظام اقتد ارا چھاور باصلاحیت لوگوں کے ہاتھ میں نہ ہواور بیر رہ بعظیم کسی بھی قوم کو بغیر تنظیم کے حاصل نہیں ہو سکتا اور نہ ہی بغیر تنظیم کے قائم رہ سکتا ہے۔ اس لیے نفاذ شریعت میں اصول تنظیم کی حیثیت مرکزی ومحوری نوعیت کی ہے۔

### حصول قوت كااصول

نظم عامدى حفاظت كے ليے شريعت نے ' حصول قوت كا اصول' بھى ديا ہے۔ بيدہ اصول ہے جونفاذ شريعت كے قيام كے بعداس كى بقاء واستحكام كى ضانت مہيا كرتا ہے۔
﴿ وَأَعِدُوا لَا هُمَ مَّا اسْتَطَعُتُم مِّن قُدوَّ وَمِن رِّبَاطِ الْحَدِيُلِ تُرُهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُم ﴾ (٣)

اوران کے مقابلے کے لیے تم سے جس قدر بھی ہو سکے (تدبیراور حکمت عملی کی ) قوت مہیا رکھو اور (نظریاتی وجغرافیائی) سرحدوں کی حفاظت پر کمر بستہ رہو۔اس (دفاعی تیاری) سے تم اللہ کے دشمن اور ا پنے دشمن کوڈراسکو گے۔ یہ اصول ، تنظیم کے اصول کا لازمی نتیجہ ہے۔ کیونکہ ہر تنظیم اپنے قیام و بقاءاور دوام واستمرار میں قوت کی طلبگار ہے۔

### اصول تدريج

نزول شریعت میں تدریج کے اصول کو کھوظ رکھا گیا ہے۔ جو بشری تقاضوں اور انسانی نفسیات کے عین مطابق ہے۔ اگر ساری شریعت، انسانوں کو یکدم عطا کر دی جاتی اور نزول کے ساتھ ہی اس کے نفاذ کا مطالبہ کردیا جاتا تو پیخلاف فطرت ونفسیات ہوتا اور انسانی معاشرہ اسے قبول کرنے سے قاصر ہوتا۔ کیونکہ شریعت کوئی ایسی چیز نہیں کہ جے بغیر سو چے سمجھے نافذ کر دیا جائے۔ ﴿ لَا اِنْحُورُ اَهُ فِسِی اللَّهُ يُنِ ﴾ (۴) کا اعلان کرنے والی اور غور و فکر کی دعوت برپا کرنے والی شریعت کے نفاذ کا یکدم مطالبہ، بجائے خود اس شریعت کی روح کے خلاف ہوتا۔

قرآن مجیدانسانی نفسیات کے مطابق ایسی الہامی کتاب ہے جس میں احکام الہیہ کے نزول میں تدریج کے پہلوکوخصوصی اہمیت دی گئی ہے۔ صرف حرمتِ ربایا حرمت خمر کی مثالیں ہی اس کی دلیلیں نہیں ہیں۔ بلکہ پورا قرآن ہی اپنی حقیقت میں اسی تدریج کی نہایت عمدہ مثال ہے۔ شریعت چونکہ سوسائٹی کے بحوتی ہے۔ اس لیے بحوتی کی ساخت اور اس کی نفسیات کا لحاظ بھی اسے در کار ہوتا ہے۔ نیز نزول احکام میں سوسائٹی کی مجموعی حالت اور ارتقائی امکانات کو لمحوظ رکھا جاتا ہے۔ تا کہ معاشرہ تدریجی مراحل طے کرتے ہوئے بہتری کی طرف گامزن ہو سکے۔ جیسے کسی بیار کا علاج معالجہ، بدلتی دواؤں اور غذاؤں کے تدریجی ارتقاء کے ساتھ ہی اسے مبدل بصحت کرتا ہے۔ اسی طرح روحانی طور پر بیار تو م کا علاج بھی وقت تدریجی ارتقاء کے ساتھ ہی اسے مبدل بصحت کرتا ہے۔ اسی طرح روحانی طور پر بیار تو م کا علاج بھی وقت کے تقاضوں اور مصلحتوں کے تدریجی ارتقاء کے بغیر ناممکن ہے۔ پس نفاذ شریعت میں تدریج کے اصول کو مکوظ کے مانتھ ایسی تقاضا ہے۔

### اصول تيسير

قرآن مجیدایخ اظہار و بیان میں بطور تفہیم کے بہت آسان ہے۔اس کا ہدایت بھرا، ناصحانہ انداز اپنے اندر عجیب کشش رکھتا ہے۔اس نے انبیائے ماسبق کے واقعات کے شمن میں اپنے آسان ہونے کا چارمقامات پرذکر کیا ہے جو کہ یہ ہیں۔

> ا۔ حضرت نوح علیہ السلام کی کامیا بی اور کفار کی ناکامی کے بعد تبصرہ کرتے ہوئے کہا: ﴿ وَلَقَدُ يَسَّوْنَا الْقُورُ انَ لِلذِّ كُور فَهَلُ مِن مُّدَّكِر ﴾ (۵)۔

اورہم نے قرآن کو سیجھنے کیلئے آسان کیا ہے۔ تو کیا کوئی ہے؟ جونصیحت حاصل کرے۔

۲۔ قوم عاد کی ہلاکت کے بعد بھی بطور تصرہ یہی کہا (۲)۔

س\_ پھر قوم ثمود کی بربادی کے بعدیہی تبھرہ کیا ( ) ۔

﴿ وَلَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرُانَ لِلذِّكُرِ فَهَلُ مِن مُّدَّكِر ﴾ (٨) ـ

غرض سورہ قمر میں ﴿ وَ لَقَدُ يَسَّونَا الْقُوانَ لِلذِّ تُحِوِ فَهَلُ مِن مُّذَّكِو ﴾ كالفاظ چارم تبه ....اور ﴿ فَهَ لُ مِن مُّذَّكِو ﴾ كالفاط چيم تبدلائے گئے ہیں۔ بحثیت مجموعی پورے قرآن كوازروئے تفہیم آسان قرار دینا اس امر كو ثابت كرتا ہے كہ شريعت میں آسانی كواساس اہمیت حاصل ہے۔ قرآن كا قابل فہم ہونا، بجائے خوداس امر كولازم كرتا ہے كہ قرآن سے اخذ واستفادہ كرتے وقت آسان پہلوؤں كواوليت حاصل ہو۔ وگر نہ قرآن " عسيد الفهم "بن حائے گا۔

قرآن کا آسان ہوناذیل کی آیات سے بھی واضح ہے۔

الف . فَاِنَّمَا يَسَّرُنهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَ تُنفِذَ بِه قَوْمًا لُدًّا (٩)

پس ہم نے اسے (یعنی قرآن کو) آپ کی زبان میں آسان کر دیا ہے تا کہ آپ اس کے ذریعے، جمال متبعین کو کامیا بی کی خوشخری سناسکیں، وہیں اس کے ذریعے، جمال آکرنے والوں کو ناکامی کی وعیر بھی سناسکیں۔

ب فَاِنَّمَا يَسَّرُنهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ. (١٠)

سوہم نے اسے آپ ہی کی زبان میں آسان کردیا ہے۔ تا کہ وہ تھیجت حاصل کریں۔

ح. وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسُرِ اللهِ فَذَكِّرُ إِنْ نَّفَعَتِ الذِّكُرِ اللهِ (١١)

اور ہمتم کوآسان (شریعت یاطریقہ) کی سہولت دیں گے، سوجہاں تک نصیحت کے نافع ہونے کی امید ہو، نصیحت کرتے رہو۔

اس آیت میں نفاذ شریعت کو آسانی اور سہولت کے ممل سے وابستہ کیا گیا ہے۔ مطلب یہ کہ نفاذ شریعت کے لیے خدا کی طرف سے ایسے اسباب مہیا ہوجا کیں گے کہ لوگوں کا اس پر چلنا آسان ہوجائے گا۔ اور اس راہ میں حائل تمام رکاوٹیں دور ہوجا کیں گی۔ آیت فہ کورہ میں جہاں نفاذ شریعت کے آسان ہونے کا ذکر کیا گیا ہے۔ وہیں خود شریعت کے آسان ہونے کا بیان بھی آپ سے آپ موجود ہے۔ اس لیے آیت کی تفییر دونوں طریق سے کی گئی ہے۔

اب آیئے!اسلامی قانون سازی کے لیئے قرآنی''اصول تیسیر'' کی طرف اور دیکھیئے کہ اس ضمن میں وہ ہماری کیار ہنمائی کرتا ہے۔

﴿ يُوِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُو وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسُو ﴾ (١٢) اللهُ مِهُ الْعُسُو ﴾ (١٢) الله تمهار عق مين آساني حابتات، وشوارئ نبيس حابتا۔

اوامرونواہی کے احکام کا جائزہ لیا جائے تو پیۃ چلے گا کہ وہ تعداد میں بہت تھوڑ ہے ہیں۔اور جو ہیں بھی تو وہ غیر ضروری تفصیلات سے مبرا ہیں،اسی لیے ہرا یک کے لیے بسیرالتعمیل بھی ہیں۔قرآنی احکام سے استخراج واستنباط مسائل کے باب میں اس اصول کو شدت سے ملحوظ رکھنے کی ضرورت ہے تا کہ ہرزمانے کے اجتہادات۔۔۔ شبح قیامت تک۔۔۔ مطابق منشائے قرآن ہونے کے سبب، بسیرالتعمیل ہو سکیس اور شریعت کا دعویٰ کیسر، ہردور میں واضح ہو سکے۔

شریعت کے آسان ہونے کے چندحوالے ذیل میں ملاحظہ سیجئے۔

سورهٔ مزمل میں کہا گیا:

﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعُلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدُنَى مِن ثُلُقِي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُقَهُ وَطَائِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُعَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنَ اللَّهُ يُعَدِّرُونَ يَضُرِبُونَ فِي اللَّارُضِ تَيَسَّرَ مِن اللَّهُ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنهُ ﴾ (١١) يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنهُ ﴾ (١١) يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنهُ ﴾ (١١) يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنهُ ﴾ (١١) يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَآخَرُ ونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ (١١) يَبْتَغُونَ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَآخَرُ ونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ (١١) يَتَعَلَى اللَّهُ فَالْوَلُولَ كَا اللَّهُ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَلَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَاقُرَوُ وا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْنَ مِن الْكُولُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

اس آیت میں قیام کیل کے حکم وجو بی کو' اصول تیسیر'' کے مطابق علی حسب استطاعت، نرم کر دیا اور اس طرح حکم وجو بی'' لیسرالتعمیل'' ہوگیا۔ واضح رہے کہ اس حکم میں بیاری، سفر، اور جہاد، بطور عذر بیان کیے گئے ہیں۔

جج کے بعض احکام بھی اسی اصول تیسیر کی روشنی میں دیکھیئے۔

﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمُوةَ لِلَّهِ فَإِنَّ أُحُصِرُ تُمُ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُداي ﴿ ١٣ ﴾ \_

(اور جج اور عمرہ کواللہ کے لئے پورا کرو۔ پھرا گرتم (حالت جنگ کی وجہ سے )رو کے جاؤ تو جو پچھ قربانی آسانی ہے میسرآئے (خانہ کعبہ، بھیج دیا کرو))

﴿ فَإِذَا أَمِنتُ مُ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمُرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا استَيُسَرَ مِنَ الْهَدِي فَمَن لَّمُ يَجِدُ فَصِيما مُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمُ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَّمُ فَصِيما مُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمُ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَّمُ فَصِيما مُ ثَلْمُ اللهُ حَاضِرى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ (١٥) \_

(پھر جبتم حالت امن میں ہو، تو جو کوئی بھی عمرے کو جج کے ساتھ ملانے کا فائدہ اتھائے تو جو بھی قربانی میسر آئے (کردے) پھر جسے یہ بھی میسر نہ ہوتو وہ تین دن کے روزے، وہیں (مکہ میں) رکھے اور سات، اس وقت رکھے، جب جج سے واپسی ہو۔ اس طرح یہ دس روزے مکمل ہوں گے۔ یہ ہولت اور آسانی اس کے لیے ہے جس کے اہل وعیال حدود حرم کے رہائش نہ ہول (لیمنی مکہ کارہنے والا نہ ہو))۔

آپ نے دیکھا کہ مذکورہ بالا دونوں آیوں میں قربانی کوتیسیر (آسانی) سے منسلک کیا گیا ہے۔اور عدم تیسیر کی صورت میں عازم مکہ کو بیسہولت دی گئی ہے کہ وہ دس روز بے رکھ لے اور سہولت در سہولت میک تین روز بے کہ میں اور باقی کے سات روز ہے گھر آ کر کممل کرے۔

اسلامی قانون سازی میں یُسو کے پہلوکو غالب حیثیت دی گئی ہے۔اسے ذیل میں ملاحظہ کیجئے۔ ﴿ وَأَمَّا مَنُ امَنَ وَ عَمِلَ صَالِحاً فَلَهُ جَزَآءَ نِ الْحُسُنٰ ی وَسَنَقُولُ لَهُ مِنُ أَمُرِنَا يُسُرًا ﴾ (١٦)

(اور جو خض ایمان لائے گا اورا چھے اعمال اختیار کرے گا تواس کے لئے بہترین بدلہ ہے، اور ہم اس کے لیےایئے احکام میں آسان بات کہیں گے )۔

قران مجید نے ایمان اور عملِ صالح اختیار کرنے والوں کے حق میں'' آسان بات' کہنے کا جوذ کر کیا ہے، اس سے منشائے قرآن،''اصول تیسیر'' کے حق میں مزید واضح ہوجاتی ہے۔ یہ آیت چونکہ حضرت ذوالقرنین کے تعلق سے آئی ہے۔ حضرت ذوالقرنین، ریاستی یا حکومتی قانون سازی کے لیے ﴿وَسَنَقُولُ لَهُ مِنُ أَمُولِنَا یُسُوا ﴾ کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ اس سے پند چلتا ہے کہ حکمر انوں اور فاتحین کو آسان قوانین وضع کرنے چاہیں، ایسے قوانین، جوسب کے کرتے ہیں۔ اس سے پند چلتا ہے کہ حکمر انوں اور فاتحین کو آسان قوانین وضع کرنے چاہیں، ایسے قوانین، جوسب کے

ليے باسہولت اور قابل عمل ہوں۔

اباس پہلوکوذیل کی آیت میں دیکھیئے۔

﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُـسُـــرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيُسَرَةٍ وَإِنْ تَصَدَّ قُوا خَيرٌ لَّكُمُ إِنْ كُنتُمُ تَعُلَمُونَ ﴾ (١٤)

(اورا گرمقروض تنگ دست ہوتو فراخی تک مہلت دین چاہیئے۔اورا گرتم خیرات کر دوتو تمہارے لیئے بہتر ہےا گرتم جانو)۔

اس حکم میں''اصول تیسیر'' کی کار فر مائی واضح ہے۔ یعنی مقروض اگرونت مقررہ پرقرض ادا کرنے کے قابل نہیں تواسے مہلت دی جانی چاہیۓ یا پھر معاف کر دینا چاہیۓ ۔ یعنی انہیں جیل بھجوانے کے لیئے قانون سازی نہیں کرنی چاہیۓ۔

اصول وسعت

نفاذ شریعت اور اسلامی قانون سازی میں'' اصول وسعت'' بھی ایک اہم عامل ہے۔ ذیل کی آیات سے یہ اصول واضح ہے۔

﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرُضِعُنَ أَوُلا دَهُنَّ حَولَيُنِ كَامِلَيْنِ لِمَنُ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعلَى الْمَولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ لاَ تُكَلَّفُ نَفُسٌ إلَّا وُسُعَهَا ﴾ (١٨) ـ

(مائیں اپنے بچوں کو پورے دو برس تک دورھ پلائیں۔ بیتھم اس کے لیے، جو دودھ پلانے کی مدت پوری کرنا چاہے، اور دودھ پلانے والی ماؤں کا کھانا اور پہننادستور کے مطابق بچے کے باپ پرلازم ہے، کسی جان کواس کی طاقت سے بڑھ کر تکلیف نہ دی جائے )۔

﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ [19]

(اللَّدُكسى شخص كواس كى وسعت سے زیادہ مكلّف ( ذمہ دار ) نہیں گھراتا )۔

اس آیت کا ترجمہ یوں بھی کیا جاسکتا ہے:

اللهانسان يرجوذ مدداري ڈالتا ہے اس ہے اس کی وسعتوں میں اضافہ ہوجا تا ہے۔

﴿ وَلاَ تَقُرَبُوا مَالَ الْيَتِيُمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحُسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسُطِ لاَ نُكَلِّفُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَها ﴾ (٢٠) \_

(اور یتیم کے مال کے قریب مت جانا۔ مگرایسے طریق ہے، جو بہت ہی پیندیدہ ہو، یہاں تک کہ وہ جو ابنی کو پہنچ جائے، اور پیانے اور تراز و (یعنی ناپ تول) کوانصاف کے ساتھ پورا کیا کرو، ہم کسی شخص کواس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتے )۔

﴿وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لاَ نُكَلَّفُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ فِيْهَا خَالِدُونَ ﴾ (٢١)\_

(اور جولوگ ایمان لائے اور لائق قدراعمال انجام دیتے رہے۔ (الغرض) ہم کسی شخص کواس کی وسعت سے زیادہ ذمہ دارنہیں بناتے۔ یہی لوگ اہل جنت ہیں، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے)۔ ﴿ وَلَا نُكَلِّفُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا وَلَدَیْنَا کِتَابٌ یَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمُ لَا يُظُلَّمُونَ ﴾ (٢٢)۔ یکٹلکمون ﴾ (۲۲)۔

(اورہم کسی جان کو تکلیف نہیں دیتے۔ مگراس کی استعداد کے مطابق اور ہمارے پاس نوشتہُ اعمال موجود ہے۔ جو ہربات سے ہتے بتادے گا اوران برظلم نہیں کیا جائے گا)۔

ندکورہ بالا پانچوں، آیتوں میں نفس انسانی کواس کی وسعت کے مطابق مکلّف کرنے کا بیان فدکورہوا ہے۔ اور ہر جگہ جداگا نہ احکام وحقائق کے ممن میں ان الفاظ کو دہرایا گیا ہے۔ جس میں 'اصول وسعت' کا بیان ہے۔ مثلاً اول الذکر آیت میں نوزائیدہ بچوں کو دوسال تک دودھ پلانے کے حکم کے بعد بیفر مایا کہ بیدمت ان لوگوں کے لیے ہے جواس انتہائی مدت کی تکمیل کرنا چاہتے ہیں، گویاس مدت سے قبل بھی انفصال ہوسکتا ہے۔ مگر بیانفصال ، ظاہر ہے کہ انسانی ضرور توں اور مصلحتوں کے لخاظ سے ہوگا۔

سورہ انعام کی آیت میں مال بیتیم کے قریب، غیر پیندیدہ طریق سے جانے سے روکا گیا ہے، اور ناپ تول میں انصاف کو محوظ رکھنے کے حکم کے بعد نفس انسانی کی وسعتوں کو بیان کیا گیا ہے۔ پھران وسعتوں کو ذمہ داریوں سے وابستہ کر دیا گیا ہے۔ مقصود کلام سے کہ خدا کی طرف سے نازل کر دہ احکام کے ذریعے نفس انسانی کے اختیارات میں وسعتیں پیدا ہو جاتی ہیں اور مباحات کا دائرہ وسیع سے وسیع تر ہوتا جاتا ہے۔ تا کہ انسان اپنی دنیوی حیات میں زیادہ سے زیادہ منضبط، فعال، اور متحرک کر دارا داکر سکے۔ گویا خدائی احکام کی پابندیوں سے انسان کے اندر آزادی کی وسعت پیدا ہوجاتی ہے۔ علامہ اقبال کے بقول:

#### مى شوداز جبر بيداا ختيار

سورہ اعراف کی آیت کودیکھیئے تو پیتہ چلے گا کہ ایمان اورعملِ صالح کو متعلق بالوسعت کر کے ہی ان ذمہ داروں کو اصحاب الجحت قرار دیا گیا ہے۔ اسی طرح سورہ مومنون کی آیت کے مطابق ، جولوگ خدائی احکام کی پابندی سے اپنے اندر ظرف وسعت پیدا کر لیتے ہیں۔ انہیں بتایا گیا ہے کہ آخرت میں خدا کے پاس انسانی اعمال کا نوشتہ موجود ہوگا جو ہر بات کو کھول کر رکھ دے گا۔ مطلب یہ کہ شرعی ذمہ داریوں کا نبھاؤ انہیں انصاف سے ہم آ ہنگ کر دے گا۔ واضح رہے کہ شریعت کا اصول وسعت انسان کو اس کی فطری طاقت کے بقدر ذمہ دار بنا تا ہے۔

انسانی وسعت کے پیش نظرمسلمانوں کودیئے گئے بعض احکام کی چندمثالیں ملاحظہ ہوں۔

روزوں کے سلسلے میں ارشادفر مایا گیا:

﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمُه ﴾ (٢٣) ـ

(پس جوکوئی ماوِرمضان کا چاندد کیے لے (خواہ بصارت سے،خواہ بصیرت سے ) سووہ اس ماہ کے روزے رکھے )۔

پھر فر مایا مریض اور حالت سفری کے لوگ بعد کے دنوں میں سیکنی پوری کرلیں اور اس کے بعد فر مایا: ﴿ وَعَلَى الَّذِینَ یُطِیْقُونَهُ فِدُیَةٌ طَعَامُ مِسْکِیْن ﴿ ٢٣ ﴾ ۔

(جولوگ بامشقتِ تمام،روزه رکھ سکیں تو وہ روزے کے بدلے کسی مسکین کوکھانا کھلا دیا کریں )۔

یہ ہے علی قدرِ وسعت مکلّف طہرانے کی مثال۔اسے قلت نکلیف کے اصول کی مثال بھی قرار دیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح مناسک جج کے سلسلے میں جہاں جامت نہ بنوانے کا حکم دیا گیا وہیں اس حکم کے بعد بیرعایت نہ کور ہوئی کہ اگر کوئی مریض ہویا اس کے سرمیں کوئی تکلیف ہوتو وہ اس کے بدلے میں روزے رکھ لے۔یا کوئی عطیہ دے دے۔یا کوئی اور ممل خیر کرلے (۲۵)۔

ای طرح قبل مون بالخطاء کے فدیہ کے طور پر ،ایک غلام آزاد کرنے کا حکم ملتا ہے۔ اس کے بعد کہا گیا ہے کہ جساس کی استطاعت نہ ہوتو وہ دو ماہ کے روز رے کھ لے (۲۲) ۔ بیتبادل فدیہ بھی ''اصول وسعت'' کا آئینہ دار ہے۔
﴿ لاَ یُوَ اَخِدُ کُمُ اللّٰہُ بِاللَّغُو فِی اَیُمَانِکُمُ وَلَکِن یُوَ اَخِدُ کُم بِمَا عَقَدتُّمُ الَّایُمَانَ فَکَ قَارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاکِیُنَ مِنُ أَو سُطِ مَا تُطُعِمُونَ أَهُلِیُکُمُ أَوْ کِسُوتُهُمُ اَو کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُهُمُ اَوْ کِسُوتُ اَلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَشَرَةً فَصَيَامُ ثَلَاثَةً أَیّامٍ ذَلِکَ کَفَّارَةً اَیُمَانِکُمُ ﴿ (۲۲) ۔ (اللّٰد تعالیٰ تنہاری بے مقصدقسموں پرتمہاری گرفت نہیں فرما تا۔ البتہ تنہاری ان قسموں پرضرور گرفت نہیں فرما تا۔ البتہ تنہاری کو اوسط درجے کا گرفت فرما تا ہے جنہیں تم مضبوط کر لیتے ہو، تو اس کا بہ کفارہ ہے، دس مسکینوں کو اوسط درجے کا گرفت فرما تا ہے جنہیں تم مضبوط کر لیتے ہو، تو اس کا بہ کفارہ ہے، دس مسکینوں کو اوسط درجے کا

کرفت قرما تا ہے : ہمیں م مصبوط کر یعنے ہو، تو اس کا بید لعارہ ہے ، دل سینیوں تواوسط در بے گا کھا نا کھلا نا ، جوتم اپنے گھر والوں کو کھلاتے ہو یا انہیں کپڑے دینا پاکسی غلام و باندی کوآزاد کرانا ،

پھر جے یہ میسر نہ ہوتو وہ تین دن روزے رکھے۔ بینہ ہاری قسموں کا کفارہ ہوگا )۔

اس حکم میں اللہ تعالیٰ نے کئی آپشزر کھے ہیں۔جس میں، انسان کی سہولت اور معاشرے کی ضرورت کو کموظ رکھا گیا ہے۔خدائی شریعت کا اصول وسعت ِ،اس حکم میں بہت واضح ہے۔

اسی طرح یہ آیت بھی دیکھیے ۔

﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِّسَائِهِمُ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحُرِيُرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبُلِ أَن يَتَمَاسًا﴾ (٢٨)\_

(اور جولوگ اپنی بیوبیوں سے ظہار کر بیٹھتے ہیں۔ پھراینے کیے سے بلٹمنا چاہتے ہیں تو ان پر لازم

ہے کہ وہ ایک گردن چھڑا نمیں قبل اس کے کہ وہ ایک دوسر سے کوچھوئیں )۔ پھر جسے یہ ہولت میسر نہ ہوتو وہ:

﴿ فَصِيَاهُ شَهُ رَيُنِ مُتَتَابِعَيُنِ مِن قَبُلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَّمُ يَسْتَطِعُ فَإِطُعَامُ سِتَّيُنَ مِسْكِيُناً ﴾ (٢٩) ـ

( دو ماہ کے متواتر روز ہے رکھے قبل اس کے کہوہ ایک دوسرے کو چھوئیں ، پھر جو څخص اس کی بھی طاقت ندر کھے تو وہ ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلائے )۔

اس جگہ بھی علی قدر وسعت کی آپشزر کھے گئے ہیں۔ان مثالوں سے واضح ہوتا ہے کہ نفاذ شریعت میں اصول وسعت کوخصوصیت کے ساتھ ملحوظ رکھا گیا ہے۔

آنخضرے علی ہے کے فرائض نبوت میں جہاں یہ بتایا گیا ہے کہ وہ معروفات کا حکم دیتے اور منکرات سے روکتے میں ۔طیب کوحلال اور خبیث کوحرام کرتے میں ۔ومیں یہ بھی بتایا گیا ہے۔

﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَالَّا غُللَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ ﴾(٣٠)\_

(اوران سے ان کے وہ بو جھ بھی اتارتے ہیں اور وہ طوق بھی جن میں وہ (جہالت کے سبب) جکڑے ہوئے تھے)۔

مطلب بیکهان کے وہ" آصار واغلال"ایسی ناجائز پابندیاں تھیں۔ جن میں انہوں نے شریعت کاعلم نہ ہونے کے سبب خود کو جکڑ کررکھا تھا۔ خود ساختہ ناروا پابندیاں عائد کرنا اور خود کو مباحات سے دوررکھنا۔ خدا کو پہندئییں۔ اسی لیے کارنبوت میں اس امرکو بھی داخل کر دیا گیا تھا کہ وہ لوگوں کوان" بدعات" سے نکالیں۔ اور انہیں خدا کی دی ہوئی وسعتوں میں ذمہ دارانہ حیثیت میں آزاد کردیں۔ گویا شریعت کے مطلوبات میں یہ" آزادی" بھی شامل ہے اور بیآزادی" اصول وسعت" کے تحت انسانوں کوعطاکی گئی ہے۔

سورهٔ طلاق کی آیت نمبر۱-۷اس تناظر میں دیکھے۔

تم اپنی مطلقات کواپنے مقدور کے مطابق و ہیں رکھو، جہاں تم رہتے ہو، اور انہیں (کسی بھی طرح) نگ کرنے کے لیے کوئی تکلیف نہ دواورا گروہ حاملہ ہوں تو ان پرخرچ کرتے رہو۔ یہاں تک کہ وہ بچہ جن لیس پھرا گروہ تہارے کہنے پر بچے کو دودھ پلائیں تو انہیں ان کی اجرت دے دواور آپس میں پیند یدہ طور پر مشورہ کرلیا کر واورا گرتم (رضاعت میں ) ایک دوسرے سے نگی محسوس کروتو اسے (اب کوئی) دوسری عورت دودھ پلائے گی۔ وسعت والے کواپنی وسعت کے مطابق خرچ کرنا چاہیئے اور جس کی آمدنی کم ہوتو وہ اسی روزی میں سے خرچ کرے جواللہ نے اسے دیا ہے۔اللہ کی شخص پر کچھلاز منہیں کرتا۔ مگراسی قدر جتنا کہ اس نے عطا کر رکھا ہے۔اللہ عنقریب بھی کے بعد آسانی مہیا کر دےگا۔

ان احکام میں جو سہولت ، نرمی اور آسانی رکھی گئی ہےا ہے ملحوظ خاطر رکھا جائے تو بصورت تنفیذ بھی شریعت کی

آسانی پراستدلال واضح ہے۔ نیزنو پیدامسائل کے حل میں بھی بصورت اجتہاد،''اصول وسعت'' کی فراہم کردہ آسانی، لوگوں کو باسہولت کرنے میں اہم کردارادا کرتی ہے۔

# اصول عدم حرج

شریعت کا ایک قرآنی اصول' عدم حرج'' بھی ہے۔اوراس اصول کی سندیہ ہے:

﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِّنُ حَرَجٍ ﴾ (٣١) \_

(الله نہیں جا ہتا کہتم پر کوئی تنگی کرے)۔

استنباط احکام اورتخ ہے مسائل میں بہت ہے موقعوں پراس اصول سے فائدہ اٹھایا جاتا ہے۔اس مقام پریہ اصول قرآن کے جس سلسلہ احکام میں وار دہوا ہے۔ان کا تعلق، وضوع نسل، اور تیم سے مسائل سے ہے۔

اسی طرح:

﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ مِن حَرَج ﴾ (٣٢) \_

(تمہارے لئے دین میں کوئی تنگی نہیں رکھی گئی)۔

علمائے تفییر نے اس مقام پر'' اصول عدم حرج'' سے متعدد مباحث پیش کئے ہیں۔ مثلاً قصر صلوٰ ق کی بحث۔ مریض ومسافر کے لیے روزے کی رخصت ۔ بیار کے لیے بیٹھ کرنماز پڑھنا اور اندھے ننگڑے اور مریض پر جہاد فرض نہ ہونے کی بحث وغیرہ غرض بیاصول ہمہاقسام کی تنگیوں کومبدل بفراخی وکشادگی کرنے سے عبارت ہے۔

سور و احزاب کے ایک مقام پر منہ بولے بیٹوں کی مطلقات سے نکاح کرنے کوعہد جاہلیت کا''حرج'' قرار دے کر،مومنوں کوائ تنگی اور دشواری سے نکالا گیا ہے۔

﴿لِكُيُ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤُمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُوَاجٍ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوُا مِنْهُنَّ وَطَراً ﴾ (٣٣)-

(تا کہ مومنوں پراپنے منہ بولے بیٹوں کی بیویوں کے بارے میں کوئی تنگی نہ رہے۔ جب وہ انہیں (بصورت طلاق)علیحدہ کردس)۔

واضح ہو کہ اس حرج سے نکالنے کے لیئے اللہ تعالی نے خود اپنے نبی اللہ تعالی تاکہ "عدم الحرج" کا قرآنی اصول ،خود اس کے نبی اللہ ہے کہ مونی کے سے مجسم ومفسر ہو سکے۔

﴿مَّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنُ حَرَجٍ فِيُمَا فَرَضَ اللَّهُ لَه ﴿ ٣٣ ﴾ ـ

نی پراس امر میں کوئی حرج نہیں، جواللہ نے اس کے لیئے مقرر کیا ہے۔

الغرض، نفاذ شریعت اور قانون سازی میں''اصول عدم حرج'' بھی اہم کر دارا دا کر تاہے۔

## اصول تخفيف

اصولِ تخفیف بھی نفاذ شریعت اور قانون سازی میں بنیادی قدر کا حامل ہے۔ ذیل کی آیت میں اس حقیقت کو واشگاف کیا گیا ہے۔

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمُ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيْفاً ﴾ (٣٥)\_

(الله حیا ہتا ہے کہتم سے (بوجھ) ہلکا کردے اور انسان کمزور پیدا ہواہے)۔

شریعت سازی چونکہ انسان کی استطاعت سے باہر تھی کیونکہ انسان اس امر میں کمزور پیدا ہوا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے ذمہ لے لیا۔ اور انسانوں پرشریعت سازی کا کوئی ہو جو نہیں رہنے دیا۔ یہاں انسانوں پرجس ہو جو کہ ہلکا کرنے کا ذکر ہے۔ یہو ہی شریعت کا بوجھ ہے۔ گرواضح رہے کہ انسان ، خدا کی شریعت کو بطور اصل کے مان کر ، اس کے گہرے مطالعہ کی روثنی میں اجتہادی اصول وضع کرنے کی صلاحیت ضرور رکھتا ہے۔ خدا نے (اپنے احکام کی صورت میں انسانوں پر اتنا ہی ہو جھ ڈالا ہے۔ جنے کی ان میں سکت اور ہمت پیدا کی ہے۔ انسانوں پر ان کی استطاعت سے زیادہ بوجھ ڈالن ، چونکہ خلاف مشیت تھا۔ اس لیے اس نے ایسانہیں کیا بلکہ ضعف انسانی کے پیش نظر تخفیف کے اصول کو مستقل قدر کے طور پر قائم فر مادیا۔ پس اجتہادی عمل میں اس اصول کو کو ظرکھا جائے گا اور آسان احکام وضع کیئے جا کیں گے۔ فقد رکے طور پر قائم فر مادیا۔ پس اجتہادی عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتُلَی الْحُورُ بِالْحُورُ وَ الْعَبُدُ بِالْعَبُدُ وَ الْعُبُدُ بِالْعَبُدُ وَ الْعُبُدُ بِالْمُعُرُو فِ وَ اَدَاء وَ اِلْدِی مَانُ فَاللّٰ بِاللّٰ مَانُ خُونُ مِن اَخِیْ ہِ شَیْءٌ قَاتُبًا عٌ بِالْمُعُرُو فِ وَ اَدَاء وَ اِلَٰدِ بِالْحَسَان ذَلِکَ تَخُفِیْفٌ مِّن رَّ بِنُکُمُ وَرَ حُمَة ﴿ ٢٣)۔ بِالْمُعُرُو فِ وَ اَدَاء وَ اَدِ اِلْدِ مِن اَنْ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ کَان کَلُونُ مَان کُونُ مِن رَّ بِکُمُ وَرَ حُمَة ﴾ (٣١)۔

(اے وہ اُوگو! جوابیان لائے ہوتم پرمقة لوں کے بارے میں قصاص مقرر کیا گیا ہے۔ (قاتل)
آزاد ہوتو آزاد (ہی مارا جائے) اور غلام ہوتو غلام اور عورت ہوتو عورت ۔ مگر جس کواپنے بھائی کی طرف سے کچھ معافی مل جائے تو معاشرے کے عرف کے مطابق عمل کیا جائے اور ادائیگ میں عمدگی یا طلب سے بڑھ کر دینے کا معاملہ کیا جائے ، اس قانون میں تمہارے رب کی طرف سے سہولت اور ہدر دی کا پہلور کھا گیا ہے )۔

آیت مذکورہ میں قانون قصاص میں''اصول تخفیف'' کوانسانی ضرورت و مصلحت کے پہلو سے اختیار کیا گیا ہے۔ مطلب یہ کفتل جیسے بھیا نک اور ہولنا ک جرم میں بھی جہاں بدلہ کی بات کی گئی ہے۔ وہیں مقتول کے ورثاء کی طرف سے معاف کرنے کا آپشن بھی رکھا گیا ہے۔ نفاذ شریعت میں یہ اصول ، متعدد جگہوں پر انسانی رہنمائی کا فریضہ انجام دیتا نظر آئے گا۔

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤُمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمُ عِشُرُونَ صَابِرُونَ

يَغُلِبُوا مِئتَيُنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّئَةٌ يَغُلِبُوا اللَّهَا مِّنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمُ قَوُمٌ لَّا يَفُقَهُونَ ۞ الآنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمُ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمُ ضَعُفاً ﴾ (٣٤) \_

(اے نبی! مومنوں کو جنگ پر آمادہ کیجئے (اور انہیں بتایئے کہ) اگرتم میں سے بیس ڈٹ جانے والے ہوں گے تو دوسو پر غالب آئیں گے۔اورا گرتم میں سے ایک سوہوں گے تو وہ ہزار کا فروں پر غالب آئیں گے۔ایرا گرتم میں سے ایک سوہوں گے تو وہ ہزار کا فروں پر غالب آئیں گے۔ایسا اس لئے ہوگا کہ وہ ایسے لوگ ہیں جو فقا ہت سے خالی ہیں۔اس وقت اللہ نے تہ ہمارا ہو جھ ہلکا کردیا اور اس نے ظاہر کر دیا ہے کہ تم میں کمزوری ہے۔ پس اس حالت میں بھی، اگرتم میں سے ایک ہزار ہوں تو اللہ کے حکم سے دو ہزار پر غالب آئیں گے۔اور اللہ پامردی سے مقابلہ کرنے والوں کے ساتھ ہے)۔

یہاں بھی تکم قال کے ساتھ''اصول تخفیف'' کارفر ہاہے۔ جے مسلمانوں کی ایمانی و مادی کمزوری کے پیشِ نظر واضح کیا گیا ہے۔ بیاصول ہراس جگہ کارفر ماہوگا۔ جہاں مسلمانوں کے حالات، اس کے متقاضی ہوں گے۔ شارع نے یہ اصول دے کر سمجھا دیا ہے کہ قال جیسے اہم معاملہ میں بھی ، جس طرح اصول تخفیف کے تحت وہ کسی رعایت کے مستحق قرار پاتے ہیں، وہیں دیگر معاملات میں بھی اسی اصول کے تحت مستحق رعایت ہو سکتے ہیں۔ غرض نفاذ شریعت میں بیاصول بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ اسی طرح بیآیت بھی دیکھیئے:

﴿ لاَ يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوِ فِي أَيُمَانِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتُ قُلُوبُكُمُ وَاللّهُ عَفُورٌ حَلِيم ﴿ (٣٨) \_

(الله تههیں ایسی قسموں پرنہیں کپڑے گا جو بلا ارادہ اور فضول ہوتی ہیں۔البتۃ ایسی قسموں پرضرور گرفت کرے گا جوتم دل ہے کھاتے ہو)۔

لغوسے مراداییا کلام ہے جوبغیر سوپے سمجھے منہ سے نکالا جائے۔ ایسے کلاموں پراللہ نے بیشگی معافی کا اظہار کر دیا ہے۔ جو' اصول تخفیف' کے تحت سمجھا جا سکتا ہے۔ خدا کی شریعت میں اس طرح کی رعایات، انسانی کمزوریوں کے پیشِ نظرر کھی گئی ہیں۔ نفاذ شریعت میں بیاصول ہمارے بھی پیش نگاہ رہنا چاہیئے۔ اصول تخفیف کی کارفر مائی درج ذیل آیت میں بھی ملاحظہ سیجئے۔

﴿ وَلَيُسَ عَلَيُكُمُ جُنَاحٌ فِيهُمَا أَخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَّحِيُما ﴾ (٣٩) \_

(اوراس باب میں تم پر کوئی گناہ نہیں جوتم سے خطا ہوجائے لیکن (وہ گناہ ضرور ہے ) جوتمہارے دل سوچ سمجھ کر کریں)۔

اس اصول کو ہم اپنی عائلی زندگی میں اپنا کر، بہت سی غلطیوں یا غلط فیصلوں سے نی سکتے ہیں۔مثلاً طلاق کے

### الفاظ جوبغير قصدِ د لي ك\_\_\_\_مونهوں سے نكل جاتے ہيں \_وہ''طلاق واقعی'' پرمجمول نہ كيئے جائيں وغيرہ \_

# اصول تلفيق

یہ وہ اصول ہے جوہمیں قرآن مجید سے ہرآن منسلک رکھتا ہے۔ کیونکہ مسائل اجتہاد میں جوفقہی مکا تب چل پڑے ہیں وہ سب کے سب متخرج من القرآن والسنہ (قرآن وسنت سے ہی ماخوذ) ہونے کے دعویدار ہیں۔ اور بر بنائے دعویٰ وہ تمام کے تمام ملت اسلامیہ کا مشترک سر مایہ ہیں۔ ہمار بنزد یک بغیر تفریق کتب کے اس پور نے فقہی سر مائے سے استفادہ کرنا ہی اصولِ تلفیق ہے۔ اس وضاحت کے ساتھ کہ اصل اتباع قرآن کریم کی مقصود ہو۔ کیونکہ قرآن تمام کتب ماسبق پر "مھیمن" (غالب) بنایا گیا ہے۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ جو کتاب گذشتہ کتا بول پر نگران ہو۔ ( یعنی ان کے قبول ورد کا واحد معیار اور میزان اس کی اس خصوصیت کالازمی تقاضا ہے کہ مسلمانان عالم اپنے پور نے فقہی ذخیر سے کے قبول ورد کا واحد معیار اور میزان اس کتاب کو بنا ئیں اور چونکہ قرآن کی ایک خصوصیت اس کا ''جو نقتی نظر آن کی ایک خصوصیت اس کا ''جونا ہمی ہے۔ جس کا صاف اور صرح کے مطلب بہی ہے کہ وہ کھر ہے ، کھوٹے اور شیخ ، غلط کے ما بین خطا متیاز کھنچ '

پی اصول تلفیق سے استفادہ، قرآن کی ان ہر دوخصوصیات کی روثنی میں کیا جائے گا۔ یہاں تو ضیح مزید کے لئے مولا ناامین احسن اصلاحیؓ کے دومخضرا قتباسات یقیناً مجل نہ ہوں گے۔

''صحیح اصول یہ ہے کہ مختلف مسائل میں جس کا اجتہاد بھی ہمیں کتاب وسنت کے زیادہ موافق اور حالات اور مصالح سے زیادہ ہم آ ہنگ نظر آئے۔ ہمیں وہ اختیار کر لینا چاہیئے ۔خواہ وہ کسی امام کی طرف بھی منسوب ہو،معقولیت کا تقاضا بھی یہی ہے اور اسلام نے ہمیں تا کیداسی چیز کی' کی ہے۔

اجتہادی معاملات میں اسلام نے ہمیں امام ابوحنیفہ یا امام شافعی کی پیروی کی ہدایت نہیں کی ہے بلکہ اس اجتہاد کی پیروی کی ہدایت کی ہے جو کتاب وسنت سے زیادہ موافقت رکھنے والانظر آئے۔ اس چیز کی تاکیدان بزرگ آئمہ نے بھی فرمائی ہے۔ اگر ہم تدوین قانون کے معاملہ میں بیروش اختیار کریں گے تواس سے کئی نہایت واضح فائدے ہول گے'(۴۸)۔

"اسلام نے اجتہادی مسائل میں ہم کوئسی متعین فقہ کی تقلید کی بجائے او فق بالکتاب و السنه (قرآن وسنت سے زیادہ موافق) کی پیروی کا تھم دیا ہے۔ اور یہ چیز صرف اسی صورت میں ممکن ہے جب ہم کسی متعین فقہ کی تقلید کے بجائے ہرامر میں بیدد کیھنے کی کوشش کریں کہ اس کے بارے میں فقہاء و مجہدین کے جواقوال منقول ہیں۔ ان میں سے کتاب وسنت سے قریب ترقول کون سا ہے؟" (۱۲)۔

ندکورہ بالاجن آٹھ اصولوں پرہم نے اپنی گزارشات پیش کی ہیں۔
ان میں سے بعض اصول جداگا نہ نوعیت کے ہیں۔ گویا تفر د کے حامل ہیں۔ اور بعض ایک دوسرے کے مترادف لگتے ہیں۔ جیسے ایک دوسرے کی تفسیر ہوں۔ اس لیے کہ ان کا منشاء ومقصد بھی ایک ہی ہے مگرہم نے قرآنی الفاظ کی رعایت میں انہیں الگ سے نمایاں کیا ہے۔ بہر حال به تکرار معنویت سے خالی نہیں ہے۔ دوسرے به کہ بعض اصولوں کے تحت کم مثالیں دی گئی ہیں اور بعض کے تحت زیادہ۔ اس کمی وزیادتی سے نفس مسئلہ پرکوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ ہمارا مقصود اصول واضح کرنا تھا اور بس۔ البتۃ ان اصولوں میں مزید اصولوں کا اضافہ ضرور ممکن ہے۔

# حوالهجات

- ا۔ الحجر۵۱:۸۸۔
  - ۲\_ الحج ۲۲:۲۲\_
  - ٣\_ الانفال ٨:٠٠\_
  - ٣ البقرة ٢٥٦:٢
  - ۵\_ القمر۵۴:21\_
- ۲ـ القمر ۲۲:۵۳ـ
- ے۔ القمر ۵۳:۵۳۔
- ٨\_ القمر ٥٣: ١٤
- 9\_ مريم 19: 9\_
- ۱۰ الدخان ۴۳ ـ ۵۸\_
- اار الاعلىٰ ١٥ : ٩٨ ـ
- ١٦ البقره ٢: ٨٥ ١ ـ
- ۱۳ المزمل ۲۰:۰۲ ـ
- ۱۹۲:۲۹۱ البقره ۲: ۱۹۲
- 10- البقره ۲: ۱۹۲
- ۱۱ الكهف ۱۸ :۸۸
- كار البقره ٢: ٢٨٠ ـ
- ۱۸ البقره ۲: ۲۳۳
- ١٩ البقره ٢: ٢٨٦ ـ
- ٢٠\_ الانعام ٢: ١٥٢ \_
- ا٢ الاعراف ٧ : ٢ م.
- ۲۲\_ المومنون۲۳: ۲۲\_
  - ۲۳ البقره ۲: ۱۸۴ ـ
  - ۲۳ البقره ۲: ۱۸۴ ـ
  - ٢۵\_ البقره ٢: ١٩٣\_

٢٦\_ النساء ١٩٢٠هـ

٢٧ المائده ٥ : ٨٩

۲۸\_ المجادله ۸۵ : ۳\_

۲۹\_ المجادله ۸۵ : ۲۹\_

٣٠ الاعراف ٤ : ٥٥ ا ـ

اس المائده ۵:۲

۳۲\_ حج ۸:۲۲\_

٣٣\_ الاحزاب٣٣. ٣٧\_

٣٨. الاحزاب ٣٨: ٣٨.

۳۵ النساء ۲۸: ۲۸

٣٦\_ البقره ٢:٨١١\_

٣٢ الانفال ١٤٠٨ـ ٢٥\_

٣٨\_ البقره ٢٢٥:٢ ـ

٣٩ الاحزاب ٥:٣٣ ـ

۰۹۰ امین احسن اصلاحی، جدیداسلامی ریاست میں قانون سازی اور مسائل، لا ہور، دارالتذ کیر، ۲۰۰۵ء، ص۹۹۰

۴۷ \_ امين احسن اصلاحی ،اسلامی رياست ميں فقهي اختلا فات کاحل ، لا ہور ، فاران فاؤنڈيشن ،۱۹۹۱ء،ص ۱۱\_

# فقهى قواعد كليه مين فقهاء كااسلوب منهج

ڈاکٹر ذوالفقارعلی ☆

### قواعد كليه كانعارف

لغت میں قاعدہ کسی چیزی اساس اور بنیادکو کہتے ہیں (۱) اوراس کی جمع قواعد آتی ہے۔ اس بنا پر عمارت کی بنیادوں کو "فَوَاعِدُ الْهَوُ دَجِ "کہاجا تا ہے۔ قر آنِ مجید میں دوجگہ قواعد کالفظاسی بنیادوں کو "فَوَاعِدُ الْهَوُ دَجِ "کہاجا تا ہے۔ قر آنِ مجید میں دوجگہ قواعد کالفظاسی لغوی مفہوم کے اعتبار سے وارد ہوا ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِذْ يَرُفَعُ اِبُراهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ اِسْمَعِيْلُ ﴾ (٢) ـ

(اور یاد کروجب اٹھاتے تھا ہرا ہیم علیہ السلام بنیادیں خانۂ کعبہ کی اور اساعیل علیہ السلام)۔

﴿ فَاتَى اللَّهُ بُنيانَهُمُ مِّنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقُفُ مِن فَوْقِهِم ﴾ (٣)\_

(پھر پہنچا تھم اللہ کاان کی عمارت پر بنیا دول ہے، پھر گر پڑی ان پر جیت او پر سے )۔

فقهاء قواعد كليه كاصطلاحي مفهوم كواس طرح بيان كرتے ہيں:

الْقَاعِدَةُ: هِيَ قَضْيَةٌ كُلِّيَّةٌ مُنطَبِقَةٌ عَلَى جَمِيع جُزُنِيَاتِهَا (٣)

(قاعدہ وہ حکم کلی ہے جواپنی تمام جزئیات پر منطبق ہوتا ہو)۔

ٱلْقَاعِدَةُ: حُكُمٌ كُلِّي يَنْطَبقُ عَلى جَمِيع جُزُنِيَاتِهِ لِيُتَعَرَّفَ آحُكَامُهَامِنْهُ (۵)

( قاعدہ وہ حکم کلی ہے جواپنی تمام جزئیات پر منطبق ہوتا ہو، تا کہ اس سے جزئیات کے احکام معلوم کیے جاسکیں )۔

قاعدے کی درج بالا دونوں تعریفیں اپنے اصطلاحی مفہوم کے اعتبار سے ایک جیسی ہیں سوائے اس کے کہ پہلی تعریف کی نسبت دوسری تعریف میں زیادہ توضیح پائی جاتی ہے۔ قاعدے کی اس قیم کی تعریف اگرچہ دیگر علوم وفنون کے لیے تو درست ہے مگر فقہی اور قانونی مسائل وا حکام کے لیے ناقص معلوم ہوتی ہے۔ جیسے نحو کا قاعدہ ہے: فاعل مرفوع، مفعول منصوب اور مضاف الیہ مجرور ہوتا ہے۔ عربی زبان وادب کے بیٹیوں اصول، فاعل، مفعول اور مضاف الیہ اپنی تمام ترجز وی صورتوں کا اعاطہ کرتے ہیں یعنی کوئی فاعل، مفعول یا مضاف الیہ ایسانہیں ہے جس کی کوئی جزئی اپنے قاعدہ

<sup>🖈</sup> اسٹنٹ پروفیسر، شعبہ اسلامیات، گورنمنٹ کالج کلرسیدال، راولپنڈی

کلیہ سے باہر ہو۔ شریعت اسلامیہ کو بچھنے والے علاءِ اصولین ایک قاعدہ بیان کرتے ہیں کہ: ''الاَّ مُسُولِلُ وُ جُونِ وَ النَّهُی کلیہ سے باہر ہو۔ شریعت اسلامیہ کو بھی اپنی تمام جزئیات پر پوری طرح منطبق ہوتا ہے۔ مگر فقہ اسلامی کے قواعد کلیہ کا معاملہ ان اصولی معاملات سے ذرامختلف نوعیت کا ہوتا ہے۔ ان میں سے کوئی قاعدہ کلیہ بھی اپنی تمام تر جزئیات و فروعات پر حاوی نہیں ہوتا بلکہ اس کی بہت ہی استثنائی صور تیں الی بھی ہوتی ہیں جو اپنی قاعدہ کا بیات میں میں ہوتا بلکہ اس کی بہت ہی استثنائی صور تیں الی بھی ہوتی ہیں جو اپنی قاعدہ کے اطلاق سے باہر رہتی ہیں۔ مثلاً فقہی قاعدہ ہے: ''اللَّفَ دِیْمُ یُتُوکُ عَلٰی قِدَمِه، ' ( ) کے (قدیم کو اس کی قدامت پر چھوڑ اجائے گا کیکن ضررکواس سے استثنائی صورت حاصل ہوگی یعنی ' اَلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اِلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اَلْہِ اِلْہِ اِلْہُ اِلْہُ اِلْہُ الْہُ اِلْہِ اِلْہُ اِلْہِ اِلْہِ اِلْہُ اِلْہِ اِلْہِ اِلْہِ اِلْہُ اِلْہِ اِلْہِ اِلْہِ اِلْہُ اِلْہِ اِلْمُ اللّٰہِ اِلْہِ اللّٰہِ اللّٰہ اِلٰہُ اللّٰہ ال

حُكُمٌ اَكُثُرِي لَاكُلِّي يَنْطَبِقُ عَلَى اَكْثَر جُزُئِيَّاتِهِ لِتُعُرَفَ اَحُكَامُهَامِنُهُ (١١)\_

(قاعدہ وہ حکمِ اکثری ہے نہ کہ کلی، جس کا اپنی اکثر جزئیات پراطلاق ہوتا ہوا وراس سے فقہی احکام معلوم ہوسکیں)۔ هُوَ الْحُکُمُ الْکُلِّیُ أَوِ الْاَکْشِرِیُ الَّذِی یُوا دُیبِه مَعْوِ فَهُ حُکْمِ الْجُزُئِیَّاتِ (۲۱)۔ (قاعدہ وہ کلی یا اکثرین حکم ہے جس کا مقصدیہ ہوکہ اس کے ذریعے جزئیات کا حکم معلوم کیا جاسکے )۔

قاعدے کی درج بالا دونوں تعریفوں میں جو چیز مشتر کہ طور پر پائی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ قاعدہ وہ اصول یا مقولہ ہے جس کے کہنے سے ایک عام آ دمی کو بہت سے قانونی اور شرعی احکام سمجھ میں آ جا کیں ۔ اگر عام زبان میں اس کا مفہوم ادا کیا جائے تو وہ ' ایک جامع بات یا فارمو لے' کے مفہوم کے قریب تر ہے۔ جہاں تک اس کی قانونی اور دستوری حقیقت و ماہیت کا تعلق ہے تو مصطفی احمد الزرقاء (م۲۰۱۱ھ/۱۹۹۹ء) کے بقول: 'اُصُولٌ فِقَهِیَّةٌ کُلِیَّةٌ فِی نُصُوصٍ مُو جِزَةٍ مَامَةً فِی الْحَوَادِثِ الَّتِی تَدُخُلُ تَحْتَ مُوضُوع کے تو اللہ کا میں جنہیں مخترقانونی زبان میں اس طرح مرتب کیا گیا ہو کہ ان میں اپنے موضوع کے تحت آنے والے کا یہ وہ فقہی اصول ہیں جنہیں مخترقانونی زبان میں اس طرح مرتب کیا گیا ہو کہ ان میں اپنے موضوع کے تحت آنے والے کمام شرعی احکام شامل ہو جا کیں )۔

کتبِ فقه میں پائے جانے والے کشر تعداد میں قواعد کلیہ اپنی وسعت اور دائرہ کار کے اعتبار سے ایک جیسے نہیں ہیں۔ ان میں سے بعض قواعد کلیہ کواساسی حیثیت حاصل ہے جن کی فروعات تمام فقہی ابواب میں پائی جاتی ہیں۔ جیسے "اَلُسقَوَ اعِدُ اللّٰہ حَمْسُس" ہیں اور بعض قواعد کلیہ ایسے بھی ہیں جن میں اتن گہرائی یا وسعت نہیں پائی جاتی ، ان کی جزئیات صرف ایک آ دھ باب کوہی شامل ہوتی ہیں۔ ایسے قاعدے کلیے کوفقہاء ضابطہ یا فائدہ کا نام دیتے ہیں (۱۲)۔ ابن تجیم (م ۵۷ ھر ۱۷۳)ء) قاعدے اور ضا بطے کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:"اِنَّ الْسَقَاعِدَةَ تَجُمَعُ

فُرُوْعًا مِنُ أَبُوَابِ شَتَّى، وَالصَّابِطُ يَجُمَعُهَا مِنُ بَابٍ وَاحِدٍ" (10) ـ (قاعده وه ہے کہ جس کی فروعات مختلف ابواب کا مجموعہ ہوں جب کہ ضابط وہ ہے کہ جس کی فروعات ایک ہی باب پر شمل ہوں) ۔ اس اعتبار سے "اَلْیَسقِیُ سُنُ لَا اَبُ حَیْمُ وَعَات ایک ہی باب پر شمل ہوں) ۔ اس اعتبار سے "اَلْیَسقِیُ سُنُ لَا فَعُ عِبالشَّکِ" (۱۲) ـ (یقین شک کی وجہ سے زائل نہ ہوگا) ۔ قاعدہ کلیہ سے کیوں کہ اس کی فروعات کسی خاص باب کے بجائے ہر باب میں پائی جاتی ہیں، جب کہ "شعر السَحیوانِ فِی حُکْمِ السَمُنُو صَلِ عَنْهُ لاَ فِی حُکْمِ اللَّمَ سُعِلُ الْاَفِی حُکْمِ اللَّمَ سُعِلُ اللَّمَ سُعِلَ اللَّمَ سُعِلَ کے اس فرق کی اس کے بجائے ضابطہ ہے کیوں کہ اس کا تعلق صرف باب الحوانات سے ہے۔ اگر قاعد ہے اور ضابطے کے اس فرق کوسا منے رکھ کرفقہاء کی قواعد کلیہ سے متعلق اس کا مطالعہ کیا جائے ویتے ہیں واضح طور پر نظر آتی ہے۔ مثلاً:

علامه كِلُّ (ماكك ١٣٦٩ء) في كتاب "ألاَّشُبَاهُ وَ النَّظَائِرُ" مِين بعض قواعد كلي كو"اللَّقُو اعِدُ الْعَامَةُ" كِعنوان كِتحت لَكها ب جب كه كُل ايك قواعد كُو اللَّهَ وَاعِدُ الْخَاصَّةُ" كانام بهي ديا ب اورانهي فقهي ابواب کی ترتیب پر مدون کیاہے۔اس ترتیب کوامام سیوطیؓ (ماا۹ ھر۵۰۵ء) نے اختیار کیاہے۔ انھوں نے اپنی کتاب "أَلَّا أَشْبَاهُ وَ النَّظَائِرُ" كے بہلے باب میں یا فی بنیادی قواعد كوكمل شرح وسط كساتھ كھا چر"ضوابط" كوكتاب ك يانچويں باب ميں جا كرجگه دى ہے۔ايسے ہى ابن نجيم (م٠ ٩٧ هـ ١٥ ٢٣) نے اپنى كتاب "أَلاَّا أَشُبَاهُ وَ النَّظَائِرُ" ميں جِه بنيادي قواعد كليبكو "الله فَانُ الأوَّلُ" كعنوان كتحت اورضوالطكو "الله فَنُ النَّانِي" كعنوان كتحت ترتيب دیا ہے۔البتہ یہ بات ملحوظ رہے کہ قاعدے اورضا بطے کے درمیان مذکورہ بالافرق بعض متاخرین فقہاء کا وضع کردہ ہے۔ جہاں تک قدیم فقہاء کی ترتیب کاتعلق ہے توان کے پیش نظرایس کوئی تفریق موجود نتھی بلکہ نصیں کتب فقہ سے جوبھی قاعدہ کلید دستیاب ہوا یاانھوں نے خودمستنبط کیا تواسے قاعدہ یا ضابطہ کا نام دیئے بغیر حسب ضرورت اپنی کتب میں درج كرديا\_ايسے بشارتواعد كلية قاضي ابولوسف رحمة الله عليه (م١٨٢هـ/٩٨٥) كي "كتاب المخواج" شيباني رحمة الله عليه (م ۱۸۹ هر ۱۸۰۵) كى كتاب "السير الكبير" امام شافعى رحمة الله عليه (م ۱۹ مر ۱۹ هر ۱۹۱۹) كى كتاب"الأم"اور "السوسالة" امام سرحى رحمة الله عليه (م ٢٩٨ هر ١٠٩٤) كى كتاب "السمبسوط" اور "شوح السيس الكبير" ، كاماني رحمة الله عليه (م ٥٨٧ هرا١٩١١ ع) كي كتاب "البدائع الصنائع" ، مرغينا في رحمة الله عليه (م٩٩٥هر١٩١١ء) كى كتاب "الهداية" وغيره مين كثرت سے يائے جاتے ہيں قواعد كليد كے موضوع يريائي جانے والى بعض اليي وقع اورشهره آفاق كتب بھي بيں جن ميں ضوابط ، فوائد يا استثنائي صورتوں ہي كاذكر بے ليكن ان آئمه كبار نے اضين بھی قواعد کليدکانام ديا ہے۔مثلاً قرافی رحمة الله عليه (م٢٨ هر١٢٨٥ء) نے "اَلْفُرُوُقْ" ميں "اَلْصَّابِطُ" کی جگه "أَلْقَاعِلَةُ" يا"أَلْمَسُئَلَةُ" كَالفظاستعال كيا بـاسىطرح ابن رجب رحمة اللهعليه (م٩٥ مر١٣٩٣ء) كي كتاب "القواعد في الفقه الاسلامي" فقهي ابواب اوراحكام ومسائل يمشمل بيكن وه أخيس "قواعد" كانام دیتے ہیں۔ فقہاء کے نزدیک اصولی اور فقہی قاعدہ کلیہ کے درمیان بنیادی قتم کا فرق پایا جاتا ہے، کیوں کہ ان فنون میں سے ہرایک فن اپنا مستقل وجود اور موضوع رکھتا ہے (۱۸)۔ جس بنا پر فقہاء کی ان دونوں فنون یعنی 'اصول فقہ اور احکام فقہ' میں الگ الگ کتابیں پائی جاتی ہیں اور ان دونوں میں وہ ایسا ہی فرق روار کھتے ہیں جیسا کہ شریعت اور فقہ میں فرق پایا جاتا ہے (۱۹)۔ بہر حال اصولی اور فقہی قواعد کلیہ کا بغور مطالعہ کیا جائے تو ان کے مابین حسب ذیل قتم کا فرق نمایاں طور پر نظر آتا ہے:

الف ۔ اصولی قاعدہ کلیہادلہ شرعیہ پرمشمل ہوتا ہے، جب کفقہی قاعدہ کلیہ جزئیات کے مجموعے کو کہتے ہیں۔

ب ۔ اصولی قاعدہ کلیہ سے شرعی احکام مستنط کیے جاسکتے ہیں جب کفقہی قاعدہ کلیہ میں بیصلاحیت نہیں ہوتی۔

ج۔ اصولی قاعدہ کلیہ کی تمام جزئیات اپنے موضوع پر منطبق ہوتی ہیں جب کہ فقہی قاعدہ کلیہ میں تمام جزئیات کی بجائے اکثر جزئیات منطبق ہوتی ہیں اور ہر قاعدہ کلیہ میں کوئی نہ کوئی استثنائی صورت بھی موجود ہوتی ہے۔

د۔ اصولی قاعدہ کلیہ کوفقہی قاعدہ کلیہ پرالی ہی برتری حاصل ہے جیسی کہاصولی طور پرقر آن مجید کوسنت نبویہ پر۔

ھ۔ اصولی اور فقہی قاعدہ کلیہ میں ایک فرق یہ بھی ہے کہ مجہتد اصولی قواعد کلیہ کوسامنے رکھ کرا دکام شرعیہ مستنبط کرتا ہے جب کہ فقہی قاعدہ کلیہ کوا حکام اور جزئیات کی تخریج کے بعد وضع کیا جاتا ہے۔

#### اہمیت وافادیت

فقہی تواعد کلیہ کودنیا بھر کے مروجہ توانین میں بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ ان کی بیچائی اور افادیت کوآفا فی طور پر سلیم کیاجا تا ہے۔ فقہ اسلامی میں پائے جانے والے قواعد کلیہ کی تخ بیج اور استنباط چوں کہ قرآن وسنت اور اس کے ذیلی ماخذ ومصادر پرہنی ہوتی ہے۔ اس لیے یہ قواعد کلیہ دنیا بھر کے قانونی ضابطوں پر کئی گنا فوقیت رکھتے ہیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ ایسے فقہائے کرام رحمۃ اللہ علیم جھوں نے فقہ اسلامی کے قواعد کلیہ کو مرتب کیا بیاز بانی یاد کیا تو انھیں وہ مقام ومرتبہ حاصل ہو گیاجو دیگر عام علماء وفقہاء کے جھے میں نہیں آیا تھا۔ اس بنا پر ہردور میں ایسے علماء وفقہاء پیدا ہوتے رہے ہیں جھوں نے قواعد کلیہ کی جمع و تدوین کو ہی اپنی تحقیق کا موضوع بنائے رکھا جس کی وجہ سے آج ہمیں سینکٹر وں کتب اور ہن اور کی تعداد میں قواعد کلیہ کا وسیع ذخیرہ دستیاب ہے۔

 دُونَ الْقَوَاعِدِ الْكُلِّلَيَّةِ، تَنَاقَضَتُ عَلَيْهِ الْفُرُوعُ، وَ اخْتَلَفَتْ، وَ تَزَلُزَلَتْ خَوَاطِرُهُ فِيهَا وَ اضْطَرَبَتْ، وَضَاقَتُ نَفُسُه ولَلْهِ لِلَّلِكَ وَ قَنَطَتْ وَ احْتَاجَ إِلَى حِفْظِ الْجُزُنِيَّاتِ الْقِيهَ الْبَعْنَى عَنُ حِفْظِ الْجُزُنِيَّاتِ، لِانْدِرَاجِهَا فِي الْكُلِّيَّاتِ، وَاتَّحَدَعِنْدَهُ بِقُواعِدِهِ اسْتَغْنَى عَنُ حِفْظِ اَكْثُرِ الْجُزُنِيَّاتِ الْإِنْدِرَاجِهَا فِي الْكُلِّيَّاتِ، وَاتَّحَدَعِنْدَهُ مِا تَنَاهَى عَنُ حِفْظِ اَكُثُرِ الْجُزُنِيَّاتِ الشَّاسِعَ الْبَعِيدَ وَ تَقَارَبَ وَتَحَدَعِنْدَهُ مَا تَنَاقَضَ عِنْدَعَيْرِهِ وَ تَنَاسَب، وَأَجَابَ الشَّاسِعَ الْبَعِيدَ وَ تَقَارَب، وَحَصَّلَ طِلْبَتَهُ فِي الْكُلِيدِ الْمُعْنَدِ وَ تَقَارَب، وَحَصَّلَ طِلْبَتَهُ فِي الْكُلِيدِ اللَّاسِعَ الْبُعِيدَ وَ تَقَارَب، وَحَصَّلَ طِلْبَتَهُ فِي اللَّاسِعَ الْبُعِيدَ وَ تَقَارَب، وَحَصَّلَ طِلْبَتَهُ فِي الْكُلِيدِ اللَّالَانِ ، فَبَيْنَ الْمُقَامَيْنِ الْمُنْ لَتَيْنِ تَفَاوُتُ شَدِيدٌ " (٢٠) .

(فقد اسلامی میں قواعد کلیے کی بہت زیادہ اہمیت اور افادیت ہے۔ کوئی فقیہ جتنا ان پر حاوی ہوگا اتی ہیں اس کی قدرومنزلت بڑھے گی فقہ کی بہاراس پرعیاں ہوگی اوروہ باخبر عالم ہوگا۔ فتو کی دینے کے مختلف اسلوب اس پر واضح اور منکشف ہوں گے، علاء اس علم کے حصول میں ایک دوسرے پر فضلیت کے دعوے کرتے ہیں۔ اس علم کے حاصل مسابقت کرتے پیں اور فضلاء ایک دوسرے پر فضلیت کے دعوے کرتے ہیں۔ اس علم کے حاصل کرنے پر بڑا عالم چھوٹے عالم سے نمایاں ہوجا تا ہے۔ اس علم کے ماہر کے قلم کی نوک مقابلے میں سبقت حاصل کرتی ہے اور جو قواعد کلیے کو چھوڑ کر جزئیات کی مناسبت سے احکام مرتب کرتا ہے، اس پر فروعی احکام میں پائے جانے والے اختلا فات مشتبہ ہوجاتے ہیں، اور خیالات اس کے متزلزل و مضطرب ہوجاتے ہیں اور کھوٹ محسوں کرتے ہوئے مالیوں ہوجاتا ہے اوروہ لا متناہی جزئیات یاد کرنے کا تعتاج بین وہ خقمی ہو واقعد کو ضبط کر لیتا ہے قو وہ کثیر تعداد میں جزئیات یاد کرنے سے مستعنی ہوجا تا ہے یوں کہ یہ جزئیات ان کلیات میں شامل ہوتے ہیں۔ دوسروں کے ہاں متناقش اموراس کے ہاں کیجا اور متناسب ہوجاتے ہیں، وہ عالم چھوٹے اور بڑے مسائل کا جواب دے سکتا ہے اور اپنی علمی طلب کو خضر وفت میں حاصل کر لیتا ہے اور اسے اس وفت شرح صدر ہوجا تا ہے۔ سکتا ہے اور اپنی علمی طلب کو خضر وفت میں حاصل کر لیتا ہے اور اسے اس وفت شرح صدر ہوجا تا عالی میں اس کے میا منظ ہر ہوتا ہے۔ ان دومقا موں کے درمیان واضح فرق ہیں:

عظ مدقر ای ''د'الذخیر ق'' میں کھے ہیں:

"فَإِنَّ كُلَّ فِقُهِ لَمْ يُخَرَّ جُ عَلَى الْقَوَاعِدِ فَلَيْسَ بِشَيُّ "(٢١) (يعني ہروہ فقہ جس کی تخ ت قواعد کے مطابق نہ ہوئی ہو، وہ کسی کام کی نہیں )۔ عثانی ترکوں کے دور میں معرض وجود میں آنے والے "مجلة الاحکام العدلیة" کے مرتبین نے جہاں مجلّه میں معاملات سے متعلقہ مسائل واحکام مرتب کیے ہیں، وہاں انھوں نے ننانو سے دفعات پر مشتمل قواعد کلیہ بھی جمع کیے ہیں جن کی اہمیت وافادیت بیان کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

(محققین فقہاء نے مسائل فقہیہ کو قواعد کلیہ کے تحت درج کیا ہے۔ ان میں سے ہر قاعدہ ایک ضابطہ ہے جو بہت سے مسائل کا جامع ہے۔ یہ قواعد کلیہ فقہی کتب میں بڑے معتبر اور مسلم سمجھ جاتے ہیں۔ مسائل کے حل کے لیے انھیں بطور دلیل بنایا جاتا ہے۔ ابتدائی طور پر مسائل سے مانوس ہونے اور انھیں ذہن نشین کرنے کے لیے یہ قواعد وسیلہ بنتے ہیں۔ پھران میں سے بعض مانوس ہونے اور انھیں ذہن نشین کرنے کے لیے یہ قواعد وسیلہ بنتے ہیں۔ پھران میں ہونی ایسے قواعد کلیہ بھی ہیں جن کا اگر الگ حیثیت سے جائزہ لیا جائے توان کی جزئیات میں بعض مستثنیات بھی شامل ہوتی ہیں، کین اس سے مجموعی طور پر ان کی کلی اور عمومی حیثیت متاثر نہیں ہوتی مستثنیات بھی شامل ہوتی ہیں، کین اس سے مجموعی طور پر ان کی کلی اور عمومی حیثیت متاثر نہیں ہوتی مستثنیات بھی شامل ہوتی ہیں، کین اس سے مجموعی طور پر ان کی کلی اور عمومی حیثیت متاثر نہیں ہوتی صورت بھی پیدا ہو جاتی ہے تو دوسر سے میں کوئی اور استثنائی صورت بھی پیدا ہو جاتی ہوتی ہے۔

قواعد كليه برمشمل بهت ى كتب اليى بين جو "الله شباه و النّظائير" كنام معروف بين فقهاء نان كتب مين ملتخ جلته مسائل واحكام اوران كاسرار ورموز كوقواعد كليه كتحت جمع كرديا ہے۔ علامة سيوطي (ما ٩١١ هـ ده ١٥٠٤) (٢٣) اس سلسلے مين رقمطرا زبين -

"إعُلَمُ أَنَّ فَنَّ الْأَشْبَاهِ وَ النَّظَائِرِ فَنُّ عَظِيْمٌ، بِهِ يُطَّلَعَ عَلَى حَقَائِقِ الِفِقُهِ وَمَدَارِكِهِ، وَمَا خِيْهُ وَمَا أَنَّ فَكُمِهُ وَاسْتِحُضَارِهِ، وَ يُقْتَدَرُ عَلَى الْإِلْحَاقِ وَ وَمَا خِيْهِ وَاسْتِحُضَارِهِ، وَ يُقْتَدَرُ عَلَى الْإِلْحَاقِ وَ التَّخُرِيجِ، وَ مَعُرِفَةُ أَحُكَامِ الْمَسَائِلِ الَّتِي لَيُسَتُ بِمَسْطُورُ وَ ، وَالْحَوَادِثُ وَ الْوَقَائِعُ التَّحْرِيجِ، وَ مَعُرِفَةُ أَحُكَامِ الْمَسَائِلِ الَّتِي لَيُسَتُ بِمَسْطُورُ وَ ، وَالْحَوَادِثُ وَ الْوَقَائِعُ

الَّتِي لَا تَنْقَضِي عَلَى مَمَرِّ الزَّ مَان" (٢٣)

(جان لیجے کہ اشباہ و نظائر کافن (علم) ایک عظیم فن ہے ۔اس سے فقہی حقائق، اس کے مفاہیم، مآخذ اور اسرار ورموز پراطلاع ہوتی ہے اور اس فن سے فقہی فہم میں مہارت اور اس کے مفاہیم، مآخذ اور اسرار ورموز پراطلاع ہوتی ہے اور اس فن ہے اور ان مسائل کے احکام کی مسائل کا استحفار رہتا ہے۔ الحاق اور تخ ترخین نہیں آسکتے اور ایسے حاد ثات وواقعات جوگردش زمانہ سے ختم نہیں ہوتے )۔

فد کورہ بالاعبارات کا اگر تجزید کیا جائے تو قواعد کلید کی اہمیت وافادیت کے لیے حسب ذیل نکات سامنے آتے ہیں: بیں:

الف۔ قواعد کلیہ سے فقہ کی فہم اور شریعتِ اسلامیہ کے اسرار ورموز کاعلم حاصل ہوتا ہے۔

ب۔ قواعد کلیے کو یا دکرنے والے علماء کی قدر ومنزلت بڑھ جاتی ہے۔

ج۔ قواعد کلیہ کے حفظ کی بناپر علماء مذاکروں اور مباحثوں میں دوسروں پر سبقت حاصل کرتے ہیں۔

د۔ قواعد کلیہ کے از بر ہونے سے کثیر تعداد میں جزئیات یا دکرنے سے نجات مل جاتی ہے۔

ھ۔ امتِ مسلمہ کے تمام مکا یپ فکر کے علماء وفقہاء قواعد کلید کی اہمیت وافادیت کوشلیم کرتے ہیں اس لیے ان کی کتب میں جزئیات کے ساتھ ساتھ قواعد کلیہ بھی یائے جاتے ہیں۔

و۔ قواعد کلیہ میں مہارت کی وجہ سے فکری انتشار اور فقہی اختلافات سے بچا جاسکتا ہے۔

ز۔ عمومی قواعد کلیہ کی معرفت سے مقاصد شریعت کا ادراک حاصل ہوتا ہے۔ جیسے قاعدہ کلیہ ہے: ''اَلے ضَّرُو رَاتُ تُبِیْ ہُ الْمَ مُحظُورَاتِ '' ضرورتیں حرام چیزوں کومباح کردیتی ہیں۔ اس قاعدے سے معلوم ہوا کہ بندوں سے تکالیف دورکرنا اوران کے لیے آسانیاں پیدا کرنامقاصد شریعت میں سے ہے۔

عصر حاضر میں بھی قانون سازی کے وقت قواعد کلیہ (Legal Maxims) سے رہنمائی لی جاتی ہے۔ چنانچہ اسلامی جمہور سے پاکستان کے دساتیر ۱۹۵۲ء ۱۹۲۲ء اور ۱۹۷۳ء میں ان سے استفادہ کیا گیا۔ موخر الذکر دستورکے آرٹیکل ۲۹ تا ۴۰ میں امیں پیش نظر رکھا جا سے۔ ہماری ملکی عدالتیں بھی قانونی مقدمات کے فیصلوں میں ان قواعد تا کہ آئندہ قانون سازی میں انہیں پیش نظر رکھا جا سکے۔ ہماری ملکی عدالتیں بھی قانونی مقدمات کے فیصلوں میں ان قواعد کلیہ سے استفادہ کرتی ہیں۔ ایک انگریزی مقولہ ہے:

"If the law is inadequate, the maxim serves in its place."

( يعنى قانون كى عدم موجود كى مين مقولااس كى جله ليتي بين )\_

### قواعد كليه كادائرة كار

قواعد کلیہ چوں کہ فقہی احکام وجزئیات پر شتمل ہوتے ہیں۔اس لیےان کے دائرہ کاراور وسعت پذیری میں فقہی ادب کا بہت زیادہ عمل دخل رہا ہے۔انسانی زندگی کے جملہ شعبوں سے متعلق جیسے قرآن وحدیث اور کتبِ فقہ میں احکام پائے جاتے ہیں ایسے ہی ان احکام پر مشتمل قواعد کلیہ کا بھی وسیع ذخیرہ پایا جاتا ہے۔مرور زمانہ کے ساتھ ساتھ ان دونوں شعبوں میں کیساں ترقی لازم وملزوم ہے۔

فقهاء نے قرآن مجید، کتباحادیث اور فقهائے کرام رحمۃ الله علیہ کی کتب میں بیان کر دہ قواعد کلیہ کی ابواب بندی کرتے ہوئے انھیں فقہی احکام کی طرح آٹھ بڑے شعبوں میں تقسیم کیا ہے جن کامختصراً تعارف حسب ذیل ہیں:

#### ا\_عبادات

فقد اسلامی کا اولین شعبہ عبادات سے متعلق ہے جس میں طہارت، نماز، روزہ، زکوۃ اور جج وغیرہ کے احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ فقد کی ہر کتاب اسی ترتیب سے مرتب کی گئی ہے۔ اسے '' فقد العبادات'' کا نام بھی دیا جا تا ہے۔ اس باب میں یائے جانے والے چند تو اعد کلیہ یہ ہیں:

- ۔ لاَ قُوَابَ إِلَّا بِالنَّيَّةِ (٢٥) (نيت كے بغير ثواب حاصل نہيں ہوتا)۔
- اِسْتِقُبَالُ الْقِبُلَةِ شَرُطٌ فِي صِحَّةِ الصَّلاةِ (٢٦) (نمازي درسي ميں قبله كي طرف رخ كرنا شرط ہے)۔
  - لاتَجِبُ الصَّلاةُ الَّا عَلَى مُسُلِمٍ (٢٧) (نماز صرف مسلمان پر ہوفرض ہوتی ہے)۔
- صَلَاقُ الرَّجُلِ فِي الثَّوُبِ الْحَرِيُرِ مُحَرَّمَةٌ (٢٨)۔ (ریشی کپڑے میں مردکا نماز پڑھنا حرام ہے)۔
- ۔ لایَنبَغِی لِلُمُوَّذِّنِ وَالْاِمَامِ اِنْتِظَارُ أَحَدِالَّا أَن یَّکُوُنَ شَرِیُراً (۲۹)۔ (مؤذناورامام کے لیے کی کا نظار کرنا درست نہیں ہے۔سوائے اس کے کہوہ شریر ہو)۔
- ۔ لَا تَصُوهُ الْمَرُ أَقُتَطَوُّ عَالِّلَا بِإِذُنِ الزَّوْجِ أَوْ كَانَ مُسَافِرًا (٣٠)۔ (عورت كانفل روزه ركھنا جائز نہيں ہے۔البتہ شوہركی اجازت ہویاوہ سفر پر ہوتو پھر جائز ہے )۔

- گُلُ الصَّدَقَاتِ حَوَاهٌ عَلَى بَنِي هَاشِهِ (٣) \_ (بنی باشم رکسی بھی طرح کے صدقات ممنوع ہیں ) \_
- لَهُ اللهِ اللهُ السَّلامَةَ عَلَى الطَّرِيقِ فَالْحَجُّ فَرُضٌ وَ إِلَّا لَا (٣٢) (جبرات مِين غلب سامتي كا موتوج فرض بورن نبيس) -
  - رُ الْحَجُّ تَطَوُّعًا أَفْضَلُ مِنَ الصَّدَقَةِ النَّافِلَةِ (٣٣) ( الْعَلَى جَ كُرنا الْعَلَى حَدَ الْسَافِي مِد قَدَ كُر نَهِ الْصَالِ مِي ) -

### ۲ ـ مناکحات

فقداسلامی کادوسرابرُ اشعبه منا کات کا ہے جس میں عائلی زندگی سے متعلقہ امور یعنی نکاح، طلاق، خلع، ظہار، ایلاء، لعالی، حقوق زوجین اور حقوق اولا دایسے احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ اس باب کو" اُلاً حُسسوً اللَّه خُصِیَّهُ" یا "فِقُهُ الْأُسُرةِ" کانام بھی دیاجا تا ہے۔ اس باب سے متعلقہ چند قواعد کلیہ یہ ہیں:

- ـ أَلاَصُلُ فِي الْأَبْضَاعِ التَّحُرِيُمُ (٣٣) ـ
  - (شرمگاؤں میں اصل حرمت ہے)۔
- \_ اَلنَّكَاحُ لَا يَفُسُدُ بِفَسَادِ الصَّدَاقِ (٣٥)\_
- (حق مهر میں کمی بیشی سے نکاح فاسد نہیں ہوتا)۔
- \_ كُلُ عُضُوٍ حُرِّمَ النَّظُرُ اللَيهِ، حُرِّمَ مَشُهُ بِطَرِيْقِ الْاَوْلي (٣٦)\_
- (جس عضو کی طرف د کیمناحرام ہواُس کوچھونا بطریق اولی حرام ہوتا ہے)۔
- ۔ اَلْوَطِیءُ فِی دَارِ اَلْاِسُلامِ لَا یَخُلُوعَنُ حَدِّ أَوْ مَهُرٍ اِلَّافِی مَسْأَلَتُین (٣٧)۔ (دارالاسلام میں عورت سے صحبت سوائے دومسلول کے حدیا مہرسے خالی نہیں ہوتی )۔

#### س\_معاملات

فقداسلامی کا تیسرابر اشعبه معاملات کا ہے جس میں بنج وشراء، شرا کت، مضاربت، مزارعت، مساقات، اجارہ اوردیگرعقو د مالیہ وغیرہ سے متعلق احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ جدیدا صطلاح میں اسے ''فیقهٔ الْمُعَامَلاَتِ '' کانام بھی دیا جاتا ہے۔اس شعبے سے متعلقہ چند قواعد کلیہ بیہ ہیں۔

. ٱلْمَعُرُوُكُ بَيْنَ التُّجَّارِ كَالْمَشُرُوُطِ بَيْنَهُم (٣٨)\_

(تاجرول میں جوبات معروف ہووہ ایسے ہی ہے جیسے ان کے درمیان شرط ہو)۔

- ۔ کُلُ مَاجَازَ بَیْعُهُ جَازَ رَهُنُهُ وَمَالَا یَجُوزُ بَیْعُهُ لَایَجُوزُ رَهْنُه (۳۹)۔ (ہروہ چیز جس کی نیچ جائز ہواس کا رہن بھی جائز ہوتا ہے اور جس کی نیچ جائز نہ ہواس کا رہن بھی جائز نہوتا ہے اور جس کی نیچ جائز نہ ہواس کا رہن بھی جائز نہیں ہے)۔
  - ۔ کُلُ مَاجَازَ بَیْعُهُ جَازَتُ هِبَتُهُ وَ مَالافَلَا(۴۰)۔ (ہروہ چیز جس کی نیج جائز ہے اس کا ہبہ بھی جائز ہے اور جس کی بیج جائز نہ ہواس کا ہبہ بھی جائز نہیں ہے)۔

### ۳ \_معاشرت

فقداسلامی کا چوتھا بڑا شعبه معاشرت کا ہے جس میں مسلمانوں کی تہذیب وتدن، رہن ہن، لباس، پردہ، کھانے پینے کے آداب، حلت وحرمت، غیر مسلموں سے تعلقات وغیرہ سے متعلق احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ اسے "اَلْحَظُرُ وَ الْإِبَاحَة" یا" فِفُهُ التَّعَامُلِ اللَّاجُتَمَاعِی" ایسے ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے۔ اس باب سے متعلقہ چنر قواعد کا مدید ہیں:

- مَنُ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ (۴) )۔ (جوشخص جس قوم کے ساتھ مشابہت اختیار کرے گااس کا شاراسی سے ہوگا )۔
  - إِذَا اجْتَمَعَ الْحُلالُ وَالْحَرَامُ غَلَبَ الْحَرَامُ (٣٢). (جب حلال اور حرام جع موجا كين توحرام غالب تصور موطًا).
- ۔ اَلاَّصُلُ فِی الْاََشُیاءِ الْإِبَاحَةُ حَتَٰی یَدُلَّ الدَّلِیُلُ عَلٰی التَّحُویُمِ (۴۳)۔ (اشیامیں اصل اباحت ہے جب تک کہ اس پرحرمت کی دلیل قائم نہ ہو)۔
  - مَا حُرِّمَ أَخُذُهُ حُرِّمَ إِعُطَاءُهُ ( ٢٣) \_
  - (جس چیز کالیناحرام ہےاس کادینا بھی حرام ہے)۔
- ۔ لُبُسُ الْحَرِیْوِ الْحَالِصِ حَرَامٌ عَلَی الرَّجُلِ اِلَّالِدَفُعِ قُمَّلٍ أَوْ حَکَّةِ (۴۵)۔ (خالص ریشم کا پہننامرد پر حرام ہے سوائے اس کے کہ اس کا پہننا خارش یا جوؤں کے دفع کے لیے ہو)۔

#### ۵ \_خلافت وامارت

فقہ اسلامی کا پانچواں بڑا شعبہ خلافت وامارت کا ہے۔ اس میں معاشرے کے لیے حکومت و ریاست کی ضرورت، سر براہ مملکت وانتظامیہ اور رعایا کے حقوق و فرائض اور انتظامیہ وغیرہ سے متعلق احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ اس شعبے سے جاتے ہیں۔ اس شعبے سے اسے احکام سلطانیہ، سیاستِ شرعیہ اور فقۂ دستوری ایسے نام بھی دیے جاتے ہیں۔ اس شعبے سے

متعلقه چندقواعد کلیه پیرین

ثابت شده دق ہو)۔

- ـ تَصَرُّ فُ الْإِمَامِ عَلَى الرَّعِيَّةِ مَنُوطٌ بِالْمَصُلَحَةِ (٣٦) ـ
  - (امام کاعوام پراقتد اران کی فلاح و بہبود سے وابستہ ہے )۔
- ۔ لَیُسَ لِلْاِمَامِ أَن یَّخُورُ جَ شَیْعًا مِنُ یَداً حَدِالَّا بِحَقِّ قَابِتٍ مَعُرُو ُفِ (۴۷)۔ (امام کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی کی ملکیت سے کوئی چیز خارج کرے سوائے اس کے کہ کوئی معروف اور
  - اِقَامَةُ الْحُدُودِ وَ رَفْعُ التَّنَازُعِ فِي الْحُقُوقِ يَخْتَصُّ بِالْحُكَّامِ (٢٨)\_ (حدودكا قائم كرنااورمعاملات ميں جھر وں كونتم كرنا حكام كے ساتھ خاص ہے)\_
  - ۔ مَنْزِلَةُ الْإِمَامِ مِنَ الرَّعِيَّةِ مَنْزِلَةُ الْوَلِيِّ مِنَ الْيَتِيُمِ (٤٩)۔ (عوام کی جانب سے امام کامقام یتیم کی طرف سے ولی کے مقام کی طرح ہوتا ہے)۔
    - ۔ اَلُو لَایَهُ الْحَاصَّهُ اَقُواٰی مِنَ الُولِایَةِ الْعَامَّةِ (۵۰)۔ (خاص سرپری عام سرپری سے قوی تر ہوتی ہے)۔

#### ٢۔جنابات

فقد اسلامی کا چھٹا شعبہ جنایات یعنی قانون فوجداری (Criminal Law) سے متعلق ہے۔اس باب میں انسانی جان کے خلاف سرز دہونے والے جرائم اوران کی سزاؤں سے متعلق احکام بیان کیے جاتے ہیں۔اس باب سے متعلق چند قواعد کلیہ بیہ ہیں۔

- \_ اَلُحُدُودُ تَسُقُطُ بِالشُّبُهَاتِ (۵۱)\_
- (شبہات سے حدود ساقط ہوجاتی ہیں)۔
- ۔ اَلتَّعُزِیُرُ اِلٰی الْإِمَامِ عَلٰی قَدُرِ عِظَمِ الْجُرُمِ وَصِغَرِهِ (۵۲)۔ (امام کی طرف سے تعزیری سزاجرم کے چھوٹے اور بڑے ہونے کے صاب سے ہوگی )۔
  - \_ اَلْعَاقِلَةُ لَاتَعُقِلُ الْعَمَدَالَّا فِي مَسْئَلَةٍ (۵٣)\_
  - (عا قله عمداً مرز دہونے والے جرم میں ساتھ نہ دیں گے سوائے ایک مسلہ کے''
    - \_ جِنَايَةُ الْعَجُمَاءِ جُبَارٌ (۵۴)\_
    - (جانوروں کی تقصیر معاف ہوتی ہے)۔

### ٧\_ادب القاضي

فقد اسلامی کاسا توال شعبه ادب القاضی ہے۔ اس شعبہ میں اسلام کے عدالتی نظام پر بحث کی جاتی ہے۔ جس میں منصب قضا کی اہمیت، فضلیت، قاضی کے لیے شرا کط تقر روعزل، آداب عدالت، قاضی کے لیے مراعات، دعوگی اور جواب دعوگی کے اسباب اور ارکان وشرا کط، مدعی، مدعی علیہ، دائر ہافتیار ساعت، فیصلے کا طریق کار سمن اور طبی، شہادت اور نصاب شہادت وغیرہ سے متعلق احکام بیان کیے جاتے ہیں۔ اس شعبہ سے متعلق چند تو اعد کلیہ یہ ہیں:

- \_ اَلْقَاضِيُ لَا يَقُضِيُ إِلَّا بِالْحُجَّةِ (٥٥) \_ (قاضى بغيركسى دليل ك فيصلنهين كرتا) \_
- \_ خَطَأُ الْقَاضِي فِي بَيْتِ الْمَالِ (۵۲)\_( قاضي كَمْلطى كابرجانه بيت المال سے ادا ہوگا)\_
  - البُينَةُ عَلَى المُدّعِى وَ الْيَمِينُ عَلَى مَن أَنْكَرَ (۵۵)
  - (دلائل کاپیش کرنامدی پرہاورقتماس پرہجوا نکارکرے)۔
    - لَقَّابِتُ بِا لُبَيِّنَةِ الْعَادِلَةِ كَا لَقَّابِتِ مُعَايَنَة (۵۸)
  - (جوچیز دلائلِ صححہ سے ثابت ہووہ عینی طور پر ثابت شدہ چیز کی ما نند ہوگی )۔
  - المُمَونُهُ مُوَّاخِذُ بِإِقْرَارِهِ (٥٩) (آ دمى الني اقرار على براجاتا ب) -
    - اِذَا نَكَلَ الْمُدَّعَى عَلَيْهِ رُدَّتِ الْيَمِينُ عَلَى الْمُدَّعِى (٢٠) (جب مرع) علية ما تُعاني سے انکارکرے تو مدعی موسم کووٹا ما جائے گا)۔

### ۸\_السِّير

فقہ اسلامی کا آٹھواں شعبہ السِیر سے متعلق ہے۔ جسے اسلام کے بین الاقوامی قانون جنگ وسلے اور جہادایسے ناموں سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ قرآن وحدیث اور کتب فقہ میں اس سے متعلق مفصل احکام اور قواعد کلید پائے جاتے ہیں۔ جن میں سے چند یہ ہیں۔

- \_ اَ لُجهَادُ وَ اجِبٌ عَلَى الْمُسلِمِينَ (١١) (جهادتمام مسلمانوں يرواجب سے) -
  - فَرُضُ الْجِهَادِ فِي الْجَمَاعَةِ دُوُنَ الْاِنْفِرَاد (٦٢)\_
  - (جہادمسلمانوں پرانفرادی فرض کی بجائے اجماعی فریضہ ہے)۔
- لَ فَرُضِيَّةُ الْخُرُوجِ عِنْدَ النَّفِيْرِ الْعَامِّ كَفَرُضِيَّةِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاة (٦٣) ـ (نفيرعام كوقت جنَّك كي لي نكلني فرضيت روز اورنماز كي طرح فرض ہے۔ "
  - لَا يَجِبُ الْجِهَادُ عَلَى غَيْرِ مُسْتَطِيع (٢٣) ـ

- (جس مسلمان میں استطاعت نہ ہواس پر جہادواجب نہیں ہے)۔
- مَايُعِينُ الْمَرْءَ عَلَى الْجِهَادِ فَهُوَ مَنْدُوبٌ إِلَى اِكْتِسَابِه (٦٥) ـ
  - (جوچیز جہاد کے موقع پر معاون ہواس کا حاصل کرنامستحب ہے)۔
- م دَارُ الْبَغْي كَدَارِ الْحَرْبِ (٢٢) (باغيول كزير قبضه علاقه دارا لحرب كي ما نند بوتا ب) -
  - إِنَّ الْبُغَّاةَ مُسلِمُونَ (٦٤) (بلاشبه [شرى اعتبار = ] باغى مسلمان موتى بير) -
    - \_ اَلغُنُمُ بِالغُومُ ( ٢٨ ) \_ (غنيمت نقصان كے مقابلے ميں ہوتی ہے ) \_
    - مَانُ الْوَاحِدِ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ بِمَنْزِلَةِ أَمَانِ جَمَاعَتِهِم (٢٨) \_
  - (مسلمانوں میں ہے کسی ایک شخص کی طرف سے امان بمنزلہ جماعت کی امان ہوگی )۔
    - أَمَانُ الْخَوَارِجِ لِأَهْلِ الْحَرُبِ جَائِزٌ كَأَمَانِ أَهْلِ الْعَدُل(٠٠)\_
    - (اہل حرب کے لیے خوارج کی امان اہل عدل کی امان کی مانند جائز ہے)۔
      - لَّ الرَّسُولَ مِنَ الْجَانِبَيْنِ يَكُونُ آمِناً مِنْ غَيْرِ اسْتِئْمَانِ (اك) ـ الْمَا مِنْ عَيْرِ اسْتِئْمَانِ (اك) ـ اللهُ الله
        - (سفير بغيرامان ليدونول جانب سے مامون ومحفوظ ہوگا)۔
          - عِبَارَةُ الرَّسُولِ كَعِبَارَةِ الْمُرْسِل (2٢)۔ (سفیرکی بات گویاسفیر جیجنے والے کی بات ہوتی ہے)۔

# جمع وتدوين ميں اسلوب ومنهج

عصر حاضر میں قواعد کلیہ کے موضوع پر پائی جانے والی کتب کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ فقہاء نے قواعد کلیہ کی جمع و تدوین کے وقت کسی خاص منج اور اسلوب کواختیار نہیں کیا بلکہ جب بھی کسی فقیہ نے اس موضوع پر قلم اٹھایا تو اس نے ایک نئی طرح ڈالی اور جدت کواختیار کیا، جس کی وجہ سے ہمارے پاس آج قواعد کلیہ کے متعدد مناجج اور اسالیب یائے جاتے ہیں، جن میں سے چند معروف اسلوب حس ذیل ہیں:

### ا بلاعنوان ترتب

یداسلوب عام طور پرقواعد کلیدگی ابتدائی کتب میں پایا جاتا ہے، جن میں اصولی اور فقهی قواعد کلیدگی تفریق کے بغیر ہرطرح کے قواعد کو جمع کیا گیا ہے مثلاً: امام کرخی گارسالہ "اصول السکو حسی "اور ابن وکیل کی "الاشباہ و النظائر" اور الونشریک کی "إیسنا ح المسالک الی قواعد الامام مالک" وغیرہ الی کتب میں بیاسلوب واضح طور پرنظر آتا ہے۔

# ٢\_ فقهی ابواب کی ترتیب

بعض فقهاء فقهی ابواب کی ترتیب کولموظ رکھتے ہوئے تو اعد کلیہ اوران کی جزئیات کو مدون کیا ہے، یہ اسلوب بغیر عنوان وترتیب کی نبیت بہتر ہے۔اسے مقری نے اپنی کتاب "المقو اعد"،ابن الملقن نے اپنی کتاب "الأشباه و المنظائر"،ابن خطیب الدھشتانے اپنی کتاب "مختصر قو اعد العلائی" اور محمود حمزه نے اپنی کتاب "المفرائد البھیة فی القو اعد و الفو ائد الفقھیة" میں اختیار کیا ہے۔

### ٣\_موضوعي ترتيب

بعض فقهاء نے کسی خاص موضوع کوسا منے رکھ کر تو اعد کلیہ کو جمع کیا ہے مثلاً: دبوی نے اپنی کتاب "تاسیس المنظر" میں فقهاء کا ختلا فات کو موضوع بنا کر تو اعد کلیہ کو جمع کیا ہے۔ اسی طرح "مبحلة الاحکام العدلیة" کی ابتدائی ۲ تا ۱۹۰ (۹۹) دفعات میں صرف معاملات ہے متعلق قو اعد کلیہ کو جمع کیا گیا ہے۔

# <sup>م</sup> الف بائی ترتیب

بعض فقهاء نے حروف ججی کی ترتیب سے قواعد کلیہ کو جمع کیا ہے جیسے: زرکشی نے "المسنشور فسی القواعد" اورخادی نے "مجامع الحقائق" میں اس ترتیب کو پیشِ نظر رکھا ہے۔

#### ۵ حسب اہمیت ترتیب

کتبِ فقه میں پائے جانے والے قواعد کایہ چونکہ کیساں اہمیت کے حامل نہیں ہیں اس لیے بعض فقہاء نے ان کی ضرورت واہمیت کے پیشِ نظران میں نقذیم وتا خیر کوروا رکھا ہے۔ جیسے بکی نے اپنی کتاب "الأشباہ و النظائو" میں قواعد کلیے کو تین اقسام پر نقسیم کیا ہے یعنی:

- (i) القواعدالخمس
- (ii) القواعد العامة
- (iii) القواعد الخاصة

سيوطى رحمة الله عليه نا بني كتاب "الاشباه والمنظائر فى الفروع" مين اورا بن نجيم رحمة الله عليه نا "الاشباه والمنظائو" مين جزوى ترميم كساته مصنف مذكوركى اس ترتيب كواختياركيا ہے جب كه العلائى نا بني كتاب "قواعد المعلائى" مين قواعد عمر قواعد المعلائى" مين قواعد عمر قواعد المعلائى " مين قواعد من كيا ہے۔

# استنباط ميں اسلوب ومنہج

فقہاء نے تواعد کلیہ کے استنباط میں متعدد اسلوب اختیار کیے ہیں ان میں سے چندا یک سے ہیں: لفظ ' اُلاً صُلُ'' کا استعمال

اس اسلوب کے بانی ابوالحن الکرخی (م ۲۳۰ ھر ۱۵۹ء) ہیں۔انھوں نے تمام قواعد کلیہ کی ابتداء لفظ''الاصل''
سے کی ہے مثلاً: اُلاَّ صُلُ اَنَّ مَا ثَبَتَ بِالْیَقِیْنِ لَایَزُولُ بِالشَّکِّ (۲۳)۔یعنی (اصول بیہے کہ جو چیزیقین سے ثابت ہووہ شک کی بنیاد پر زائل نہ ہوگی )۔اس اسلوب کو بعد میں آنے والے گئ فقہاء نے کلی طور پر اور بعض نے جزوی طور پر اختیار کیا ہے۔مثلاً دبوی (م ۲۳۰ ھر ۱۳۰۹ء) نے 'ت اُسِیُسُ النَّظُوِ" میں تمام قواعد کلیہ کی ابتداء لفظ" اُلاَّ صُلُ" سے بی کی ہے جیسے: اُلاَّ صُلُ اَنَّ اُمَّ الْو لَدِ لَیُسَتُ بِمَالٍ وَ لَا قِیْمَةٍ لَهَا عِنْدَه'، خِلَافاً لَهُمَا (۲۲)۔ ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک اصول بیہ ہے کہ ام ولد نہ تو مال ہے اور نہ بی اس کی کوئی قیمت ہے جب کہ صاحبین اس اصول سے اختلاف کرتے ہیں۔

جن فقہاء نے جزوی طور پر اس اسلوب کو اختیار کیا، ان میں سکیؒ (ماکے ۱۳۲۹ء) سیوطیؒ (ماا۹ ھر۵۰۵ء) اورابن نجیم (م۰۷ ھر۱۵۲۳ء) وغیرہ ایسے فقہاء شامل ہیں، ان کی کتب میں پائے جانے والے چند قواعد کلیہ بیہ ہیں۔

- م اللَّاصُلُ بَوَاءَةُ الذِّمَةِ (24) ( فرمد ارى سے برأت اصل ہے) ـ
- \_ أَلاَّصُلُ فِي الْمَيْتَاتِ النَّجَاسَةُ (٢١) ـ (مرده جانورون مين اصل نجاست ٢٠) ـ
- \_ أَلاَّصُلُ فِي الْحَيُو انَاتِ الطَّهَارَةُ (٤٤) ـ (زنده جانورول مين اصل طهارت ہے) ـ
  - ٱلْأَصُلُ فِي الْاَشْيَاءِ اَلْإِ بَاحَةُ حَتَّى يَذُلَّ الدَّلِيُلُ عَلَى التَّحْرِيُمِ (٨٨)\_
  - (اشیامیں اصل اباحت ہے جب تک کہان کی حرمت پر کوئی دلیل قائم نہ ہو)۔
- ۔ اُلاَّ صُلُ فِي اَلاَّ بُضَاع اَلتَّحُريُم (24)۔ (عورتوں كے معاملات ميں اصل حرمت ہے)۔
  - \_ الْأَصُلُ فِي الْكَلام اَلْحَقِيْقَةُ (٨٠) ( كلام مين اصل حقيقت بـ) ـ

# ٢ لفظ د مُحلُّ " كااستعال

سَبَقُ (م ا کے کھر ۱۳۲۹ء) زرکشی (م ۹۴ کھر ۱۳۹۲ء) اور کچھ دیگر فقہاء نے بعض قواعد کلید کی ابتدا لفظ "کُلُّ" سے کی ہے مثلاً:

- \_ كُلُّ مَيْتَةٍ نَجِسَةٌ إِلَّا السَّمَكُ وَ الْجَوَادُ (٨١) ( مَحِيلَ اور لِدُى كَعلاوه برمردار نجس ہے) \_
- م كُلُّ حُرِّيُ قُبِلُ حَبِرُهُ ، تُقُبِلُ شَهَا دَتُه ، ( ۸۲ ) \_ ( بر آزاد آدمی جس کی خبر قابل قبول بوءاس کی شہادت بھی

قابلِ قبول ہوگی)۔

۔ کُلُّ مَاحَرُمَ نَظَرُه' حَرُمَ مَشُه' (۸۳)۔ ہروہ چیزجس کا دیکھنا حرام ہو،اس کامس کرنا بھی حرام ہے۔

# ٣- لفظ مكل كاستعال

اختلافی مسائل مے متعلق قواعد کلیہ کو بعض علاء استفہامی اسلوب میں مدون کرتے ہیں اور پھران کے ذیل میں مسائل استنباط کرنے کے بعد درج کرتے ہیں۔ ابن رجبؓ (م 40 کے ۱۳۹۳ء) نے اپنی کتاب "المقو اعد فی الفقه الاسلامی" اور ابن اللحام (م ۲۰ ۸ ھر ۱۰ ۴۰) نے "المقو اعد و المفو ائد الاصولية" میں اس اسلوب کو اختیار کیا ہے۔ جنانچوان کی کتب میں یائے جانے والے چند قواعد کلیہ بہیں:

- ۔ اَلْمَاءُ الْجَارِیُ هَلُ هُو كَالرَّاكِدِ اَوْ كُلُّ جَرْيَةٍ مِنْهُ لَهَا حُكُمُ الْمَاءِ الْمُنْفَرِدِ (٨٣) ـ (كياجارى يانى كامَ مَرْك يانى كاطرة عيام جارى يانى كاللَّ عَلَمْ عَيْ)
- ۔ اَلْحَمْلُ هَلُ لَهُ حُكُمٌ قَبُلَ إِنْفِصَالِهِ أَمْ لاَ؟ (٨٥) (كياحمل كے ليے اس كے انفصال سے قبل الگ حكم بي نہيں؟)
- اَلْوَاجِبُ بِالنَّذُرِ، هَلُ يَلُحَقُ الُوَاجِبُ بِالشَّرُوعِ أَوْ بِالْمَنْدُوبِ؟ (٨٦) نذرواجب شرى واجب مع المتحب عامتحب عامتحب عامتحب عادمت المتحب عامتحب عادمت المتحب عادمت عادمت المتحب عادمت ال
- مَرَادف بِن؟
- اِجُمَاعُ الْخُلَفَاءِ الْارْبَعَةِ هَلُ هُوَ حُجَّةٌ أَوْلَا؟ (٨٨) كيا خلفائ اربعدرضى اللَّعْنَهم كا اجماع جحت ب يانهيں؟
- \_ اَلْکُفَّارُ مُخَاطَبُونَ بِالْإِیْمَانِ اِجُمَاعًا، وَهَلُ یُخَاطَبُونَ بِفُرُوعِ الْإِسْلَامِ؟ (٨٩) كفاراجَمَّا عَی طور پرتو ایمان کے مخاطبین میں۔ کیاوہ فروعاتِ اسلام کے بھی مخاطب میں؟

# س- ساده جملو<u>ن کااستعال</u>

قواعد کلیہ اور فقہی احکام کی کتب میں کثیر تعدادایسے قواعد کلیہ کی بھی ہے جواپنی ساخت اور بناوٹ میں توانتہائی سادہ جملے معلوم ہوتے ہیں لیکن مفہوم کے اعتبار سے وہ جوامع العکم ہیں اور قواعد کلیہ کے معیار پر پورااترتے ہیں۔قواعد کلیہ کا بیاسلوب قرآن وسنت کے مزاج ومنج کے بہت زیادہ قریب ہے۔

# قواعد كليه يرفقهاء كيتحقيقي كتب

قواعد کلیہ کوبطور فن قرار دینے اور انھیں فقہی کتب سے علیٰجد ہ کرکے یاد کرنے اور مدون کرنے کا کام اگر چہ

فقہائے احناف نے شروع کیا تھالیکن بعد کے ادوار میں اس موضوع نے اتنی اہمیت اختیار کی اور شہرت پائی کہ تمام شہور فقہی مسالک کے علاء وفقہاء کواس پر قلم اٹھانا پڑا۔ یہی وجہ ہے کہ آج قواعد کلید اور ان کی تشریحات پر مشتمل کثیر تعداد میں تمام مکا یب فکر کی کتب پائی جاتی ہیں۔ جن میں سے ہرفقہی مسلک کی بنیادی کتب کامخضراً تعارف حسب ذیل ہے۔

# فقهائے احناف کی کتب

أُصُولُ الْكُرُخِي (م٢٠٠٠هـ/١٥٥ء)

اس کتاب کےمؤلف عبیداللہ بن الحسین بن وَلّال ہیں جو "ابو البحسین الکہ جبی" کے نام سے شہور ہیں۔کرخ عراق کےمضافات میں ایک بستی ہے جس کی وجہ سے کرخی کہلائے ، بغدا دمیں رہے اورا دھرہے ہی تعلیم حاصل کرنے کے بعد درس و تدریس کا کام شروع کیا، یہاں تک کہ عراق میں انھیں احناف کے چوٹی کے علماء میں شار كَمَا كُمَا - "أُصُولُ الشَّاشِي" كِمُصنف ابوعلي احمد بن محمد الشَّاشِي (م٣٣٣هـ/٩٥٥ء) (٩٠) "أحُكَامُ الْقُرُآن" كِمصنف ابوبكر الجَصَّاص (م٠ ١٣٥ م /٩١) السياوك ان كِثا كرد بوخ بين ـ انهول نے محمد بن حسن اَلشَّيبَاني كى كتب "الـجامع الصغير" اور "الـجامع الكبير" كى شروح بھى لکھی ہیں (۹۲)۔"اُصُولُ الْکُورُ خِی" قواعد کلیہ ہے متعلق ان کامختصر سار سالہ ہے جس میں انھوں نے چالیس قواعد کلیہ کو جمع کیا ہے۔جن کے متعلق ان کی رائے ہے کہ بیرفقہ حنفی کی بنیاد ہیں۔ان میں سے بچے قواعد کلیہ تو عمومی نوعیت کے ہیں جنهين فقداسلامي كاسر مابيكها جاسكتا ہے۔ جيسے قاعده نمبرا ہے: "أَلاَّ صُلُّ انَّ مَاثَبَتَ بِالْيَقِينُ لَا يَزُولُ بالشَّكِّ " لینی ( قاعدہ بیہ ہے کہ جو چیزیقین سے ثابت ہووہ شک کی بنیاد برزائل نہ ہوگی )۔ لبض قواعد کلیدایسے ہیں جومخض حنفی طرز استدلال اوراسلوب اجتهاد كاية دية بين جيسة قاعده نمبر اسبه: "ألَّا صُلُ أنَّه ' يُعُتَبَرُ فِسي الدَّعَاويُ مَقُصُولُهُ الْخَصْمَيْن فِي الْمُنَازَعَةِ دُونَ الظَّاهِر" لِعِيْ "قاعده بيه على مُعْدمات مين ظاهر كى بجائج جَمَّار اكرني والے فریقین کے مقصود کا عتبار کیا جائے گا )۔ان کے بیان کر دہ قواعد میں سے بعض ایسے قواعد کا یہ بھی ہیں جنہیں غیر حنفی فقهاء في شدير تقيد كانثانه بنايا ب مثلًا قاعده نمبر ٢٩: "ألاَّصُلُ انَّ كُلَّ آيَة تُخَالَفَ اَصُحَابَنا فِإنَّهَا تُحُمَلُ عَلَى النَّسُخ أو عَلَى التَّرُجينح وَالْاوللي ان تُحمَلَ عَلَى التَّاويل مِن جهَةِ التَّوْفِيُق" لِعِين قاعده بيب كم مروه آيت جو ہمارےاصحاب (احناف) کے قول کے خلاف ہوتو اسے منسوخ پاکسی اور دلیل کواس پرتر جی سمجھا جائے اوراولی یہ ہے کے حسب تو فیق اس کی تاویل کر دی جائے''امام کرخی کےاس قاعدے بااس جیسےایک آ دھاور قاعدے کوبعض علماء قواعد کلیہ میں شارنہیں کرتے جس کی وجہ ہے مختلف کت میں ان کی تعدا دا یک جیسی نہیں ہے (۹۳)۔

بہر حال ان اختلافی قواعد کلیے کو نکال بھی دیا جائے تو "اصول المکر خیی" کواپنے موضوع پرسب سے پہلی کتاب ہونے کا جوشرف حاصل ہے وہ کسی اور کتاب کو حاصل نہیں ۔ کرخی کے بیان کر دہ قواعد کلیہ کی بعد میں آنے والے

ایک نامور حنفی فقیہ نجم الدین سفی ؓ (م ۵۳۷ھر/۱۱۳۲ء) (۹۴) نے ان کی تشری و توضیح کی اور ہر قاعدے کے تحت اس کی جزئی صور توں کو مثالوں سے واضح کر کے کتاب کی افادیت کو دوبالا کر دیا ہے۔

### تأسيس النظر (م٣٠٠ه/١٠١٩)

اس کتاب کے مؤلف ابو زید عبیدالله بن عمر بن عیسی، اُلدَّبُوسِی بین۔ بخارااور سم قند کے درمیان ایک چھوٹے سے شہر "اللہ بُو سِیَّة" کی نبعت سے دبوس کہلائے۔ بیا پنے علاقے کے ایسے آخ سے جوشر کی دلائل میں ضرب المثال مانے جاتے ہے، اس لیے بخاراو سم قند میں مناظر کے طور پر مشہور ہوئے (۹۵)۔ ابسسسن خیلِکان (ما ۱۲۸ سے ۱۲۸۲ء) (۹۷) کے زدیک دبوس فقہ فقی کے کبارعلماء میں سے سے وہ پہلے تحص ہیں جنہوں نے "عِلْمُ الْخِلَافِ" وضع کیا تھا (۹۷)۔

دبوی نے ''تَاسِیْسُ النَّظُو'' میں کل چھیاسی قواعد کلیہ بیان کیے ہیں جنہیں حسب ذیل آٹھا قسام پر قسیم کیا جاتا ہے بین :

قتم اوّل: ابوحنیفه اورصاحبین (ابویوسف رحمهٔ اللّه علیه و محمد رحمهٔ الله علیه) کے درمیان اختلاف برمنی قواعد کلییه۔

قتم دوم: شیخین (ابوحنیفه رحمة الله علیه وابویوسف رحمة الله علیه) اور محمد رحمة الله علیه کے درمیان اختلافات برمبنی قواعد کلید-

قتم سوم: طرفین (ابوحنیفه رحمة الله علیه و محدر حمة الله علیه) اور ابو بوسف رحمة الله علیه کے درمیان اختلافات برمنی تواعد کلید۔

قتم چہارم: صاحبین (ابو یوسف رحمة الله علیه اور محمد رحمة الله علیه) کے درمیان اختلافات بر ببنی قواعد کلید۔

قتم پنجم: فقہائے ثلاثہ (ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ ، ابو پوسف رحمۃ اللہ علیہ اور زفر رحمۃ اللہ علیہ ) کے درمیان اختلافات برمنی قواعد کلیہ۔

فتم ششم: ائمُه احناف اورامام ما لك رحمة الله عليه كے درميان اختلا فات بيبني قواعد كليه ـ

فتم مفتم: ائمُه احناف اورا بن الي ليل رحمة الله عليه كے درميان اختلا فات يرمبني قواعد كليه -

فتم شتم: ائمها حناف اورامام شافعی رحمة الله علیه کے درمیان اختلا فات بیبنی قواعد کلیه۔

د بوسی رحمة الله علیہ نے ائمہ کے مابین پائے جانے والے اصولی اختلافات کو سمجھانے کے لیے ہر قاعدے کے ساتھ فقتهی احکام کی مثالیں بھی دی ہیں۔

### الأشباه والنظائرلابن نُجَيم (م 4 4 ص ٢٣/١٥)

اس کتاب کے مؤلف زین الدین بن ابراہیم بن محمد میں جوابن نجیم کے نام سے مشہور ہیں۔انھوں نے اپنی کتاب کوسات مختلف حصوں میں تقسیم کیا ہے اور ہر حصے کوایک مستقل فن کی حیثیت دی ہے۔ جیسے:

اَلُفَنُّ الْأَوَّلُ: فَنُّ الْقَوَاعِدِ

الْفَنُّ النَّانِيُ: فَنُّ الْفَوَائِدِ

اللهَّالِثُ: فَنُّ الْجَمْعِ وَ الْفَرُقِ

اَلُفَنُّ الرَّابِعُ: فَنُّ الْاَلْغَازِ

اَلُفَنُّ الْحَامِشُ: فَنُّ الْحِيَلِ

اَلْفَنُّ السَّادِسُ: فَنُّ الْفُرُوق

الْفَنُّ السَّابِعُ: فَنُّ الْحَكَايَاتِ وَ الْمُرُسَلاتِ

مذكوره بالافنون كالمخضرأ تعارف حب ذيل هے:

اَلْفَنُ الْأَوَّل میں کل پچیس (۲۵) قواعد کلیہ بیان کیے گئے ہیں اور پھران پچیس کو دوانواع پرتقسیم کیا گیا ہے۔ نوعِ اوّل میں چھے بنیادی قواعد کلیہ بیان کیے ہیں جن کے متعلق ابن نجیم کی رائے ہے کہ یہ فقہ اسلامی کے وہ اساسی قواعد کلیہ ہیں جن پر فقہ اسلامی کی تمام عمارت قائم ہے اور دیگر قواعد کلیہ اور فوائد کی حیثیت ثانوی اور فروعی ہے۔ یہ چھے اساسی قواعد کلیہ حسب ذیل ہیں:

اَلْقَاعِدَةُ الْأُولِيْ: لَا ثَوَابَ إِلَّا بِالنِّيَّةِ: (تُوابِ نَهِينِ بِي مَرْنِيتِ كِساتِهِ )\_

الْقَاعِدَةُ الْتَانِيَة: اللهُمُورُ بِمَقَاصَدِهَا: (معاملات النَّ مقاصد كساته ربّ بين) -

الْقَاعِدَةُ الْثَالِغَة: اللَّيْقِينُ لَايَزُولُ بالشَّكِّ: (شككي وجهس يقين زاكل نهواً) \_

الْقَاعِدَةُ الرَّابِعَة: اللهُ مَشَقَّةُ تَجُلِبُ التَّيْسِيُو: (مَشَقَت آسانى لاتى ہے) ـ

الْقَاعِدَةُ الْخَامِسَة: الطَّورُ يُزَالُ: (نقصان ودور كياجائكًا).

الْقَاعِدَةُ السَّادِسَة: الْعَادَةُ مُحُكِمَةٌ: (عوام ميں رائج عادت مضبوط بنياد موتى ہے)۔

نوع شانسی میں انھوں نے کل انیس قواعد کلیے جمع کیے ہیں جن کے متعلق ان کی رائے ہے کہ جزئی صور توں پر ان کا انحصار نہیں ہوتا ،ان میں سے چند قواعد حسب ذیل ہیں:

مِ الْإِجْتِهَادُ لَا يُنفَضُ بِالْإِجْتِهَادِ: (ايك اجتهاد كودوسر اجتهاد على الله على الله على الم

\_ إذا إجْتَمَعَ الْحَلالُ وَ الْحَرَامُ غَلَبَ الْحَرَامُ (جب طلال اور حرام جمع موجا كين وحرام كوغالب متصور

کیاجائےگا)۔

- \_ اَلتَّابِعُ تَابِعٌ (تالِع تالِع بيرے كا)\_
- \_ تَصَرُّفُ الْإِمَامِ عَلَى الرَّعِيَّةِ مَنُوُطٌ بِالْمَصُلِحَةِ
- (امام کاعوام پراقتد اران کی فلاح و بہبود سے وابستہ ہے)۔
- ـ الْحَدُورُ دُتُدُرَءُ بالشُّبُهَاتِ: (حدود شبهات كي وجه سے ساقط موجاتي ہيں) ـ

اللَفَنُّ الشَّانِيُ جُوكَه "الفُوائِدُ" ہے متعلق ہے اس میں انھوں نے فقہ فقی کی مشہور کتب "الهدایة" اور "المكنز" كى ترتیب پر بہت سے فوائد جمع كيے ہیں۔ جن كی تعدادكوئی پانچ سوك قریب ہے۔مصنف مذكور نے اضیں قواعد كے مقابلے میں ضوابط اور مستشنیات كانام دیاہے۔

اَلُفَنُّ الثَّالِث جوكه "البَهَمْعُ وَالفَرقُ" مَ مَعَلَق بِ اس مِيں مصنف نے ایسے احکام جمع کیے ہیں جن سے کئی فقیہ کا جاہل رہنا بہت ہی معیوب تصور کیا جاتا ہے۔ مثلًا: اَحْدَامُ النَّاسِیُ، اَحْدَامُ الْجَهُلِ، اَحْدَامُ الْاِکْرَاهِ اور اُحْدَامُ الصِّبْیانِ وغیرہ۔ جہال تک احکام میں "الفرقُ" کا تعلق ہے تواس فن میں ملتے جلتے مسائل کے درمیان فرق کو واضح کیا گیا ہے۔ مثلًا وضوا ورضل میں فرق، زکو قاور صدقہ میں فرق، مرتد اور کافر اصلی میں فرق وغیرہ۔

"الْفَنُّ الرَّابِع "الْعَازُ" يعنى يبيليول متعلق بــمثلاً:

- . "مَا اَفْضَلُ الْمِياهِ" كونساياني سبت افضل م
  - ـ "أَتُّ رَجُلِ أَفُطَرَ بِلَاعُذُرِ وَلَا كَفَارَةً عَلَيْهِ"
- کون ساوہ آ دمی ہے جو بلاعذر روزہ افطار کرے مگراس پر کفارہ لازم نہ آئے؟
- \_ "أَيُّ رَجُل طَلَّقَ وَلَهُ يَقَعُ" (كون ساوه آ دمى ہے جوعورت كوطلاق دے ممروه واقع نه ہو) \_

اَلْفَنُّ الْخَامِس شرى حَيُول عَ مَعَلَق جب كه اَلْفَنُّ السَّادِ سِفروق عَمَعَلَق عِجْس مِن مِلْعَ جِلَة مَاكل كه درميان پائے جانے والے فرق کو واضح کيا گيا ہے۔ اس طرح آخری فن ، اَلْفَنُّ السَّابِع جيبا که اپنے موضوع عن واضح ہے کہ اس میں مختلف حکایات بیان کی گئی ہیں نیز علماء کے درمیان مختلف فیه مسائل کے سلطے کی ہونے والی مراسلت پر بحث کی گئی ہے۔ مصنف نے اپنی کتاب میں بی (ماا کے حرامیان مختلف فیه مسائل کے سلطے کی ہونے والی مراسلت پر بحث کی گئی ہے۔ مصنف نے اپنی کتاب میں بی (مالے کے درمیان مختلف اور سیوطی (ماا اور محدہ اس) کی کتب سے استفادہ کیا ہے۔ یہ کتاب بعد کے ادوار میں علماء احناف میں بہت زیادہ مقبول ہوئی، جس کی وجہ سے اس کی بہت ہی شرحیں اور تعلیقات کھی گئیں جن کی تعداداب بیالیس (۲۲) تک پہنے چکی ہے۔ جن میں سے 'تنہ نویٹ و النَّ شَائِرِ مُسَلِّ مِن الْبُ صَائِرِ شَرُ کُ اللَّ شُباہِ وَ النَّظَائِرِ لابنِ بیرِی النَّ مُن اللَّ الللَّ اللَّ اللَّ

### وغيرهاليي شرحين بھي شامل ہيں۔

### "خاتمة"مجامع الحقائق

یے کتاب ابوسعید محمد بن محمد بن مصطفی المحادمی (م۲۷۱۱ه/۲۷۱ء) کی ہے۔اصلاً یہ کتاب اصول فقہ سے متعلق ہے جس کا آخری باب قواعد کلیہ پر ہے۔مصنف نے اس باب میں حروف بھی کھی۔اس کی ۱۵۳ قواعد کلیہ جمع کیے ہیں۔ بعد میں مصنف نے خود ہی ''منافع المحقائق'' کے نام سے اس کی شرح بھی کھی۔اس کی ایک اور شرح مصطفی ہاشم نے بھی کہ بھی جو ''حفید قو جہ'' کے نام سے مشہور ہیں۔

### "قواعد" مجلة الاحكام العدلية (٩٣ ١ هـ ١٨٧١ ء)

بے مجلّہ سلطان غازی عبدالعزیز عثمانی کے حکم سے احمد جودت پاشا کی سربراہی میں علاء کی ایک کمیٹی نے تقریباً سات سال کے عرصے میں مرتب کیا تھا۔ مجلّہ ، ایک مقد مے اور سولہ ابواب پر ششمل ہے جس میں "۱۸۸۱" دفعات ہیں۔ مجلّے کی ابتدائی ۲ تا (۹۹) ۱۰۰ دفعات تو اعد کلیہ سے متعلق ہیں جو ابن نجیم کی کتاب "الأشباہ و المنظائر" اور ابوسعید خادمی کی کتاب "مہاہ و المنظائر " من میں سے خالد خادمی کی کتاب "مہاہ میں جن میں سے خالد اتا ہی علی حیدر ، منیر القاضی ، یوسف آصاف اور سلیم بن رستم بازلبنانی کی شرحیں زیادہ مشہور ہیں۔

### الفرائد البهية في القواعد و الفوائد الفقهية

ي كتاب محود بن محمد بن نسبب بن حسين (م١٥٠٥ هـ ١٨٨٨) كي ہے جوا بنے اسلاف كي نسبت سے "ابن محزة" كے نام سے مشہور بين، ان كى كئي اور كتب بھى بين جيسے "المفت اوى الحمز اوية" يا "المحمودية" جودو فخيم جنرة" كونام سے مشہور بين، ان كى كئي اور كتب بھى بين جيسے "المفت وي المحمد الصغير" كونظم مين تحرير كيا تھا، جس كے تين بزار اشعار بين، الكور تهم كل دور كيا تھا، جس كين بزار اشعار بين، اسى طرح" كو اكب الزاهرة في الاحاديث المتواترة، كتاب ترجيح البينات" جو "الطريقة الواضحة" كنام سے معروف ہے۔ ان كى ايك كتاب "قو اعد الاوقاف في الفقه" كنام سے بھى ہے (٩٨) - "الفرائد البهية في القواعد و الفوائد الفقهية" مين مصنف نے تواعد كلية اور اصول وضوالط كوفقهي ابواب كى ترتيب سے مدون كيا ہے۔

### قواعد الفقه

یہ کتاب مفتی محرعمیم الاحسان المجد دی البرکتی کی ہے۔ وہ بنگلہ دیش کے بڑے عالم وفاضل سنی العقیدہ اور مدرسہ عالیہ ڈھا کہ کے صدر مدرس تھے۔ ان کی تالیفات کی تعداد سوسے اوپر ہے۔ مذکورہ بالا کتاب "قبو اعد الفقہ "اصل میں پانچ رسائل کا مجموعہ ہے۔ جن میں سے پہلار سالہ امام کرخی کے ان چالیس قواعد کلیہ پر ششمتل ہے۔ جن پر فقہائے احناف کی کتب کامدار ہے۔ انھوں نے ہر قاعدے کے شمن میں امام نفی کی بیان کردہ شرح سے مثالیں دی ہیں۔ دوسرار سالہ امام

دبوس كى كتاب "تاسيس النظر" ميں پائے جانے والے تواعد كليه پر شمل ہے۔ تيسرارسالفقهى قواعد كليه سے متعلق ہے جواضوں نے "شرح السير الكبير، اصول الكرخى، تاسيس النظر،الهداية، منار الاصول،الاشباه و النظائر، البحر الرائق، در المختار، مسلم الثبوت، دد المحتار اور مجلة الاحكام العدلية" وغيره سے ليے بيں۔ان قواعد كليه كى وضاحت فقهى كتب ميں بيان كرده مثالوں سے كى كئى ہے۔ چوتھارسالفقهى اصطلاحات پر شمل سے جب كه يانچواں رسالہ فقه فى كمطابق فتوى لكھنے اور اس كي قدار سے متعلق ہے۔

# فقہائے مالکیہ کی کتب

فقہائے مالکیہ میں سے قواعد کلیہ پر کام کرنے والے چند نمایاں فقہاءاوران کی کتب کا مختصراً تعارف حسبِ ذیل .

#### اصول الفتيا

اس کتاب کے مؤلف محمد بن حادث الخشنی (م۳۱۱ هـ ۹۷ ۲ و) ہیں، تواعد کلیہ پرفقہ مالکی کی یہ کہا کہ کتاب ہے۔ مصنف نے اسے فقہی ابواب کی ترتیب پر مرتب کیا ہے جس میں قواعد کلیہ بیان کرنے کے بعد "المدونة" سے جزئیات لائی گئی ہیں۔ ہرقاعد کولفظ" کل" یا"اصل" سے شروع کیا گیا ہے۔

# أَنْوَارُ البُرُوقِ فِي أَنْوَاءِ الفُرُوق

یکتاب ابوالعب اس احمد بن ابسی العلاء ادریس بن عبدالرحمن الصنه اجی المصری (م۲۸۴ه/۱۳) کی ہے آپ کالقب شہاب الدین تھا۔ "قَراف ه" نامی ایک محلے کی نسبت سے "الفَوَ افِی" مشہور ہوئے اور ان کی کتاب نے"الفُرُوق" کے نام سے شہرت پائی۔مصنف نے اس کتاب میں اپنی ہی الیک دوسری کتاب "السند خیسر ۔ ق، میں پائے جانے والے قواعد کلی اور جزئیات کو یک جا کیا ہے۔ کتاب میں قواعد و فروعات کے مابین پائے جانے والے فرق کو واضح کرتے ہوئے ۵۴۸ قواعد کلی اور ۲۵ کافروق کو جمع کیا ہے۔

# إِدرَارُ الشُّرُوقَ عَلَى أَنوَاءِ الفُرُوقِ

یے کتاب قاسم بن عبداللہ بن محمدالانصاری (م۲۲سے ۱۳۲۲ء) کی ہے جو "ابسن الشَّاط" کے نام سے معروف ہیں۔ یہ کتاب اصل میں "القَرَافِی" کی کتاب "الفُرُوق" کی تصحیح وتصویب شدہ شکل ہے۔

### القو اعد

یے کتاب محمد بن احمد مقری (م ۵۵ کے ۱۳۵۷ء) کی ہے۔ افریقہ کی ایک بہتی "مَقَّرة" کی نسبت سے "السسمَسقَّ سری" کہلائے۔وہ اپنے دور کے بہت بڑے عالم وفاضل علماء میں سے تھے۔ ابواسحاق شاطبی ؓ (م ۱۳۸۸ء) ایسے لوگ ان کے شاگر دہوئے ہیں۔مقری قواعد کے ۹۷ کے ۱۳۸۸ء) اور مؤرخ ابن خلدون (م ۸۰۸ھر ۲۷ ۱۳۰۰ء) ایسے لوگ ان کے شاگر دہوئے ہیں۔مقری قواعد کے صرف ناقل ہی نہیں ہیں بلکہ انھوں نے کئی خے تو اعد بھی مستبط کیے ہیں۔ تو اعد کلیے میں ان کا اسلوب یہ ہے کہ وہ قاعدے میں ایسا اختصار کرتے ہیں کہ جس کے حت کثیر معانی اور فقہی فروعات آ جا نہیں۔ انھوں نے اس کتاب میں تو اعد کلیہ کو فقہی ابواب کی صورت میں مدون کیا ہے اور فداہب اربعہ کے درمیان پائے جانے والے اصولی اختلافات کو بھی ذکر کیا ہے۔ اس لحاظ سے ان کی کتاب دبوتی کی کتاب 'تاسیس النظر''میں پائے جانے والے ''قواعِدُ الْحِوَلافِ'' کے مشابہ ہے۔ وہ قواعد خلافیہ میں بتنوں ائمہ یعنی امام بوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ (م م ۱۵ احر ۱۷ کے)، امام مالک رحمۃ اللہ علیہ (م م ۱۵ احر ۱۵ کے) اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۰ میں نے جانے والے اختلاف کا ذکر کرتے ہیں۔ ہیں۔ اس طرح وہ فقہائے مالکیہ کے درمیان یائے جانے والے اختلاف کو تھی واضح کرتے ہیں۔

## إيضاح المسالك الى قواعد الامام مالك

یے کتاب ابوالعباس احمد بن یحییٰ بن محمد التلمسانی، الونشریسی (۱۹۴۰هه/۱۹هم) کی ہے ۔ کتاب میں جمع کیے گئے قواعد کلیے قرافی کی کتاب الفروق اور مقری کی القواعد سے لیے گئے ہیں۔ جن کی کل تعداد تقریباً ۱۱۸ کے قریب ہے اور اکثر قواعد میں استفہامی انداز اختیار کیا گیا ہے۔ مثلاً:

ا ـ الْعِصْيَانُ هَلُ يُنَافِى التَّرَخُصَ أَمُ لا؟ (كيانافرمانى رخصت كمنافى موتى بيابير؟)

٢ الْاصْغَوُ هَلُ يَندُد رُجُ تَحْتَ الْاكْبَرِ أَمُ لَا؟ (كياحِيونا مسلد برا مسلك كتحت درج بوسكتا بي يانبين؟)

# فقهائے شافعیہ کی کتب

## قواعد الأحكام في مصالح الأنام

یہ کتاب عزالدین عبدالعزیز بن عبدالسلام، اسلمی (م۲۲۰ هـ/۲۲۱ء) کی ہے۔ جو "سُلطانُ العلماءِ" کے لقب سے یاد کیے جاتے ہیں۔ قواعد کلیہ پرفقہ شافعی کی بیاولین کتاب ہے جسے قبولیت عامہ کا شرف حاصل ہوا۔ کتاب میں مصالح کے حصول اور مفاسد کے دفعیہ کو موضوع بنایا گیااوراس میں بیان ہونے والے بعض قواعد کلیہ اساسی نوعیت اور بعض دیگر فروعات سے متعلق ہیں۔

### الأشباه و النظائر لابن الوكيل (١٢١٥هـ/١٣١٦)

یہ کتاب صدرالدین محمد بن مکی کی ہے جوشام میں ابن الوکیل المصری کے نام سے معروف تھے جواپنے دور کے شخ الثا فعیہ تھے۔موصوف کثرت مطالعہ اور حافظہ کی شہرت رکھتے تھے۔قواعد کلیہ کی یہ پہلی کتاب ہے جواس نام کے ساتھ لکھی گئی تھی۔ابتداء ًیہ کتاب غیر مرتب شکل میں تھی جسے بعد میں مصنف کے بھیتے زین الدین محمد بن عبداللہ بن المرحل (مے 2012ھ / 1871ء) نے بعض اضافوں کے ساتھ ترتیب دیا تھا۔

### المجموع المذهب في قواعد المذهب

یہ کتاب صلاح الدین خلیل بن کیکلدی العلائی (م۲۱ کے ۱۳۵۹ء) کی ہے۔مصنف کتاب میں پہلے پانچ بنیادی قواعداور پھر قواعداصولیہ کو لائے ہیں۔اس کے بعد حسب اہمیت قواعد کلیہ کو جمع کیا ہے اور آخر میں ایسے قواعد کلیہ کو درج کیا ہے جن کا تعلق صرف ایک آ دھ مسکلے سے ہی ہے۔ کتاب کو مرتب کرنے میں ابن القاص، ابن الوکیل، عز ابن عبدالسلام اور قرافی کی کتب سے استفادہ کیا گیا ہے۔

### الأشباه والنظائرلتاج الدين السبكي

یے کتاب تاج الدین عبدالوہاب بن علی بن عبدالکافی السبکی (ماے کے ۱۳۹۹ء) کی ہے۔مصنف نے کتاب کوحسب ذیل سات حصوں میں تقسیم کیا ہے:

- الف. اللهُوَاعِدُالُخَمُسُ
- ب. اَلْقَوَاعِدُ الْعَامَةُ
- ج. اللَّقَوَاعِدُ النَّحَاصَةُ
- د. أُصُوْلٌ كَلامِيَةٌ يُبُنَى عَلَيْهَا فُرُوعَ فِقُهِيَّةٍ
- ه. مَسَائِلٌ أُصُوْلِيَةٌ يَتَخَرَّ جُ عَلَيْهَا فُرُو عَ فِقُهيَّةٍ
- و. بَعُضُ الْكَلِمَاتِ الْعَرَبِيَةِ وَ الْكَلِمَاتِ النَّحُوِيَةِ
- ز. النِّخِلاكُ فِي الْفُرُوعِ بَعُدَ الْأَتِفَاقِ عَلَى أُصُولِهَا

کتاب کے تمام ابواب میں قواعد کے ساتھ ساتھ فقہی جزئیات کو بھی بیان کیا گیا ہے، اپنے موضوع کے اعتبار سے بدایک عمدہ کتاب ہے۔

### المنثور في القواعد

یه کتاب ابی عبد الله بدر الدین محمد بن بهادر بن عبد الله الشافعی (م۹۲ مر ۱۳۹۲) کی ہے جو "الزَّر کَشِسی" کے نام سے معروف تھے۔ اپنے موضوع اور ترتیب میں پہلی کتاب ہے جس میں قواعد کلیہ "حروف حجی " کی تحت کھے گئے ہیں مثلاً: "حرف الالف" میں "ابساعة " سے متعلق قواعد کی ابتداء کر کے حوف الیا تک قواعد کی ترتیب قائم کی گئی ہے، سوائے حرف "الشا" کے، کیوں کہ اس حرف سے کسی قاعد کی ابتداء نہیں ہوتی ۔ کتاب میں بعض الی مباحث بھی ہیں جن کا تعلق قواعد کلیہ سے نہیں ہے۔ مثلاً: الله مُطارَحاتُ، الله مُمتح حِناتُ، الله عَالَطاتُ اور مسئلةً جَدَلِیّة وغیرہ (۹۹)۔

### الأشباه والنظائر لابن المُلَقِّن

یے کتاب ابوحف سراج الدین عمر بن علی بن احمد الانصاری (م ۲۰ ۸ هز ۲۰۱۰) کی ہے جو "ابن المصلفن" کے نام سے معروف ہیں۔ کتاب کوفقہی ابواب کی ترتیب سے مدون کیا گیا ہے۔ وہ فقہ شافعی کے مطابق قاعدہ بیان کرتے ہیں اور دیگرائمہ سے اختلاف کی صورت میں جزئیات میں اس کا ذکر کردیتے ہیں اور فقہ شافعی کے مطابق دلائل لاتے ہیں، مصنف نے عزالدین کی "قو اعد الاحکام" قرافی کی "الفووق" ابن الوکیل کی "الأشباہ و النظائو" اور علاقی کی المصحموع المذهب فی قو اعد المذهب ایس کتب سے استفادہ کرتے ہوئے اسے بہتر شکل وصورت میں مرتب کیا ہے۔

#### القو اعد

یے کتاب تھی الدین ابوبکر بن محمہ بن عبدالمومن الحصینی (م ۸۲۹ هر ۱۳۲۸) کی ہے۔مصنف نے کتاب کی ابتداء تقواعد فقھید "کوتر پر کیا ہے اور ابتداء تقواعد فقھید "کوتر پر کیا ہے اور دیگر مصنفین کی طرح پہلے اساسی قواعداور پھر دیگر مسائل اور فوائد کوجع کیا ہے۔ کتاب "قسو اعدد المعلائسی" کی طرح"قو اعد اصولید" اور"قو اعد فقھید" کی جامع ہے۔

#### مختصر قواعد العكلائي

میرکتاب ابوالثناء محمود بن احمد الحمو ی (م۸۳۸ هر ۱۳۲۱ء) کی ہے جو "ابن خطیب الدهشته" کے نام سے معروف تھے۔مصنف نے کتاب میں علامه علائی اور الاسنوی کے قواعد کو جمع کیا ہے اور ان کی تنقیح کے ساتھ ساتھ کچھ اضافے بھی کیے ہیں اس کتاب کا پورانام "مُختَصَرٌ مِنُ قَوَاعِدِ الْعَلَائِي وَ کَلام اُلاَسُنوِیُ" ہے اور اسے امام نووی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۷۷ هر ۱۲۷۸ء) کی کتاب "منهاج" کے فقہی ابواب کی ترتیب کے خت مرتب کیا گیا ہے۔

### الأشباه و النظائرللسيوطي

یے کتاب جبلال الدین عبدالرحمن بن ابی بکر السیوطی (ماا۹ ھر۵۰۵ء) کی ہے۔ تواعد کلیہ کے حوالے سے فقہ شافعی کی سب سے مشہور کتاب یہی ہے۔ فقہائے اسلام کے ہاں اسے ہردور میں قبولیت کا شرف حاصل رہا ہے۔ اس اعتبار سے یہ کتاب فقہائے شافعیہ کی سابقہ تمام کتب پر فوقیت رکھتی ہے۔ بلکہ بعد کے ادوار میں بھی کوئی فقہی عالم اس کی مثل کتاب مرتب نہ کرسکا۔ یہ کتاب حسب ذیل سات کتب کا مجموعہ ہے۔

الْكِتَابُ اللَّوَّلُ: يَهِ مِه مَا بِقواعد مِس اور متعلقة فقهي مسائل واحكام رمشمل ہے۔

اَلْکِتَابُ النَّانِیُ: اس کتاب میں وہ قواعد کلیہ ہیں جن کا انتصاران کی جزئی صورتوں پرنہیں ہوتا۔ یہ کتاب حالیس قواعد کلیہ پرمشمل ہے۔

الْكِتَابُ الثَّالِثُ: اس كتاب ميں وہ بين تواعد كلية ذكر كئے گئے ہيں جنھيں فقہاء كے مابين اختلا في قرار دياجا تا ہے۔

الْکِتَابُ الرَّابِعُ: اس کتاب میں وہ قواعد کلیہ اوراحکام بیان کیے گئے ہیں، جن سے سی عالم کالاعلم رہناانتہائی معیوب تصور کیا جاتا ہے۔

الْكِتَابُ الْخَامِسُ: اس كماب مين مختلف فقهي ابواب كے نظائر بيش كيے كئے ہيں۔

اَلْحِتَابُ السَّادِسُ: اس كتاب مين متثابه چيزوں كے درميان پائے جانے والے فرق كوواضح كيا گيا ہے۔ مثلاً لمس اور مس ميں فرق، وضواور غسل ميں فرق، سجدہ سجواور سجدہ تلاوت ميں فرق وغيرہ۔

اَلْکِتَابُ السَّابِعُ: اس کتاب میں متفرق ابواب سے نظائر پیش کیے گئے ہیں اور آخر میں کسی عالم وفاضل شاعر کی ایک طویل نظم ہے جس میں ان چالیس صور توں کا ذکر کیا گیا ہے، جن سے لاعلمی عذر نہیں بن سکتی۔

# فقهائے حنابلہ کی کتب

#### القواعد النورانية الفقهية

یہ کتاب شخ الاسلام تقی الدین، ابوالعباس، احمد بن عبدالعلیم بن عبدالسلام بن عبدالله بن تیمیه الحرانی (م۲۷ه ۱۳۲۸ء) کی ہے۔ مصنف نے کتاب فقهی موضوعات کی اساس پرتحریر کی ہے یعنی بَابُ السطَّهَارَةِ وَ النَّدُورِ پراسے ختم کیا ہے اور ہرباب میں متعلقہ قواعدوضوابط، فقہاء کے اختلافات اور آراء کے ساتھ ساتھ جزئیات کا احاط بھی کیا ہے۔

### تقريرالقواعدو تحرير الفرائد

یہ تناب حافظ الی الفرج عبدالرحمٰن بن رجب الحسنبلی (م ۲۹۵ سر۱۳۹۳ء) کی ہے جو "قَدوَاعِد اُبُنِ رَجَبِ" کے نام سے معروف ہے۔ کتاب فقہی ابواب کی ترتیب سے مرتب کی گئی ہے جو "بَابُ الْمِیَاهِ وُ الْآنِیَةِ" سے شروع ہوکر "بَابُ الْمَقَضَاءِ وَ الشَّهَا اَوَاب کی ترتیب سے مرتب کی گئی ہے جو "بَابُ الْمِیَاهِ وُ الْآنِیَةِ" سے شروع ہوکر "بَابُ الْمَقَضَاءِ وَ الشَّهَا وَاتِ وَمَایَتَعَلَّق بِهِ" پرختم ہوتی ہے۔ ان ابواب میں کل ایک سوساٹھ (۱۲۰) قواعد کلیہ کو موضوع بحث بنایا گیا ہے جن کے تحریب اکیس فوائد ذکر کے گئے ہیں، جن سے متعلق مصنف فہ کور کا کہنا ہے کہ یہ وہ مشہور مسائل ہیں جن میں فقہاء کا اختلاف ہے اور فقد اسلامی میں اس کا خاص مقام ومرتبہ ہے۔

### القواعد و الفوائد الاصولية

بیکتاب ابوالحسن علاء الدین بن محمد بن عباس البعلی الحسنبلی (م۲۰۸ه/۱۰۱۱ء) کی ہے جو "ابن اللحّام" کے نام سے معروف ہیں، کتاب کا پورانام "الْقَوَاعِدُ وَالْفُوَائِدُ الْاصُولِيَّةُ وَ مَا يَتعلق بِهَا مِنَ الْاَحُكَامِ الْفَرِعِيَّةِ" ہے، مصنف نے چھیا سُمُقُواعد کلیے درج کیے ہیں اور ہرقاعدے کے شمن میں فقہی جزئیات بھی تحریر کی ہیں، بعض قواعد کلیے میں استفہامیا نداز اختیار کیا گیا ہے جن کی تشریح و توضیح کے ذریعے حقیقت واضح کی گئی ہے۔

#### خلاصه بحث

لغوی اعتبار سے قاعدہ کے معنی اساس اور بنیاد کے ہیں اس کی جمع قواعد آتی ہے۔فتہی اصطلاح میں قواعد کلیہ سے مراد وہ فقہی اصول وضوابط ہیں جنہیں مختصر قانونی زبان میں اس طرح مرتب کیا گیا ہو کہ ان میں اپنے موضوع سے متعلقہ آنے والے تمام شرعی احکام شامل ہوں۔فقہی کتب میں پائے جانے والے اکثر قواعد کلیہ کواساس حثیت حاصل ہوتی ہے کیوں کہ ان کی جزئیات تمام ابواب میں پھیلی ہوتی ہیں البتہ پھے قواعد کلیہ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کی جزئیات مام ابواب میں پھیلی ہوتی ہیں البتہ پھے قواعد کلیہ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کی جزئیات مام ابواب میں پھیلی ہوتی ہیں البتہ پھے قواعد کلیہ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کی جزئیات تمام ابواب میں پھیلی ہوتی ہیں البتہ پھے اور اسلوب میں چونکہ کوئی خاص فرق نہیں پایاجا تا اس لیے اگر قاعد کی جگہ خاعدہ کا لفظ استعال کر دیاجائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔انسانی زندگی کے جملہ شعبوں سے متعلق قرآن وحدیث اور فقہی کتب میں احکام کے ساتھ ساتھ تواعد کلیہ بھی پائے جاتے ہیں۔
و تواعد کلیہ کی جمع و تدوین میں ہر دور کے جبیر علائے کرام رحمۃ اللہ علیہم اور فقہائے عظام رحمۃ اللہ علیہم نے کام کیا ہے۔ان فقہاء کی قواعد کلیہ پر تہیب دی ہوئی کتب و تقیقی نقط ذگاہ ہے دیکھاجائے توان میں جمع و تدوین اور ساخت کے حوالے توان میں جمع و تدوین میں بلاعنوان ترتیب فقہی ابواب کی ترتیب،موضوعی ترتیب،الفبائی متعدد منا نجی واسالیب پائے جاتے ہیں۔ جمع و تدوین میں بلاعنوان ترتیب فقہی ابواب کی ترتیب،موضوعی ترتیب،الفبائی مشہور ترتیب الفرائی سے تواعد کلیہ کی ضرورت واہمیت کی وجہ سے تمام مشہور شک نے فقہاء نے اس موضوع پر کام کیا ہے اور ان کی کتب وستیاب ہیں ۔عصر حاضر میں قانون ساز ادارے قانون سازی کے وقت اور عدالتیں اپنے فیصلوں میں ان قواعد کلیہ ہیں۔

# حوالهجات وحواشي

- ا \_ دیکھیے: الراغب الصفہانی، الحسین بن محمر، ابی القاسم (۲۰۰۵ھر ۱۰۱۹ء)"المفودات فی غویب القو آن ، تحقیق وضبط محمرسید کیلانی، نورمحمد کارخانہ تجارت، آرام باغ، کراچی (س ن) ص ۲۰۰۹۔
  - ٢\_ البقرة ٢:١٢١\_
  - س النحل :۲۶:۱۶
  - ٧- الجرجاني على بن محمدالشريف(م ٨١٨ هر١٣١٣ء) "كتاب التعويفات" دارالمنار، بيروت، لبنان (س-ن) من ١٢١-
- ۵ الحموى، احمد بن محمد المصرى (م ۱۰۹۸ه مر ۱۲۸۷ء) "غمز عيون البصائر شرح الأشباه والنظائر" ادارة القرآن والعلوم الاسلامية ، كراجي ياكتان (۱۳۱۸ه)، ۱۲۳۷
- ۲- القرافى، احد بن ادريس، ابوالعباس، الصنها جى (م۲۸۴ هر۱۲۸۵ء)" المفروق أو انوار البروق فى انواء الفروق" تحقيق: خليل المنصور، دارالكتب العلمية بيروت لبنان (س-ن)، ۱۲۰
  - "مجلة الاحكام العدلية" المكتبة الحقائية محلّه جنكى بيثاور ياكتان (س-ن)١٢١-
    - ٨\_ "مجلة الاحكام العدلية" (مرع)، صكار
- 9- السرنسى ، محمد بن احمد بن البي تعل ، البي بكر (م ٢٩٠ هـ / ١٩٥٥) «شوح السير الكبير» تحقيق : ابوعبد الله محمد من اسماعيل الشافعي ، دارالكت العلمة ببروت لبنان (١٩٦٧هـ ١٩٩٤ء) ، اراسال
  - ١٠ ديکھيے:سورة التوبه٩١:٩\_
    - اا۔ الحمو ی،ار۱۳۔
  - ١٦ على حيدر "درر الحكام في شرح مجلة الاحكام "دارصادر، بيروت، لبنان (س بن)، الرا٩ -
    - ١٣ الرزقاء، مصطفی احمه "المدخل الفقهی العام" وارالقلم دشق (٢٥ اهـ٢٠٠٠) ٩١٥/٢٠-
- ۱۹/ دیکھیے:السبکی ، تاج الدین عبدالوہاب بن علی ابن عبدالکافی"الأشب اہ والنظائیر" تحقیق عادل احمد عبدالموجود وعلی محمد عوض ، دارالکتب العلمیة بیروت لبنان (۲۲۲ اھ۔ ۱۰۰۱ء) ، ایراا۔
- ۵۱ ابن نجيم ، زين الدين بن ابرائيم بن محمه "الأشباه و النظائر مع حاشية الشيخ محمد على الوافعي" ان ايم سعيد كمينى ، ادب منزل كراجي ياكتان ۸۲۰ -
  - ۱۷۔ السبکی ہم۔ن،اراا۔
  - ١٥ ابن رجب،عبد الرحمن، ابوالفرج" القواعد في الفقه الاسلامي " دار المعرفة بيروت لبنان (س-ن)، قاعده ثانية ،ص٧٠ -
    - ۱۸\_ ديکھيے:القرافی،ار٦\_
- 9ا۔ شریعت،قر آن وسنت کےان احکامات کو کہا جاتا ہے جواللہ تعالیٰ نے وحی کے ذریعے حضرت مجمعی اللہ میں نازل کیے۔ جب کہ فقہ

سے مراد علماء وفقہاء کے مرتب شدہ وہ احکام ہیں جو انہوں نے قر آن وسنت سے اپنی فنہم کے مطابق مستبط کیے ہوں۔(دیکھیے:الزرقا''المدخل الفقهی العام'')،ار۱۵۳۔

۲۰ القرافی،م بن ارا ۱۸ ۸۰

٢١ القرافي، احمد ادريس الصنعاجي "الذخيرة، تحقيق: مُم بوخيزة، دار الغرب الاسلامي، ١٠٠٥-

٢٢ "مجلة الاحكام العدلية" طبع: المكتبة الحقائية، بيثاور، ياكتان (سن) (مرا)، ١٦ ا

۳۳۔ البیوطی کا نام عبدالرحمٰن بن ابی بکر اور لقب جلال الدین ہے۔وہ مصرکی سیوط نامی ایک بستی کی نسبت سے سیوطی کہلائے۔ متعدد علوم کے ماہر اور مجہد ہوئے۔ تصانیف کی تعداد سات سوکے قریب ہے۔ (دیکھیے: عبداللہ بن سلیمان الجرهزی الشافعی" المعود اهب السنیة، مس ۲۱ الزرکلی "الاعلام، ۱۸۰۳)۔

۲۲ البيوطي، جلال الدين (م ١١١ هر ٥٠٤ ء) "الاشباه و النظائر في الفروع" وارالفكر، بيروت، لبنان، ١٨١٥ ه، ص ١٦

۲۵ ابن تجيم "الأشباه والنظائر"، م ـن ، ص ۸ ـ

٢٦ السكي "الأشباه والنظائر"، ا/٧٠-

۷۷ - ابن کملقن ،عمر بن علی الانصاری البی حفص سراج الدین (۴۸۰ ۱۵۰ ۱۵۰)"الأشب و النظ ائمه " تحقیق ودراسة : احمد بن عبدالعزیز بن احمد الخضری، ادارة القرآن والعلوم الاسلامیه، کراچی یا کستان، (۱۳۱۷هر)، ۱۵۹ –

۲۸\_ السبکی ،ار۷۰۰\_

۲۹\_ ابن نجیم ،س۸۵\_

۳۰۔ ایضاً مس ۸۷۔

اس اليناً ص ٨٦\_

۳۲\_ ایضاً، ۱۹۰۰

٣٣ ايضاً ص ٨٩ ـ

۱۳۹۳ الزركشى جُمَد بن بهادر، بدرالدين، ابوعبدالله (م۹۴ که ۱۳۹۳ء) "السمنشود فى القواعد" دارالكتب العلمية بيروت، (۱۳۲ الهر ۲۰۰۰ء) ص ۸۷ ؛ السيوطى، م ن ، ص ۵۵؛ ابن نجيم ، ص ۱۳

۳۵\_ السبكي ،ار ۳۷\_س

٣٦ ايضاً، ار٣٧٠\_

سے ابن نجیم ہص 9۔

٣٨\_ "مجلة الاحكام العدلية" (١٣/٢) ص ٢١\_

٣٩\_ الزرش" المنثور في القواعد "٢٣٣/٣\_

۴۸ الزركشي، ١٨٣٧.

```
۱۹ - ابوداوُد، سليمان بن الاشعث السجستاني (م ۲۵۵ هر ۸۸۹ء)"السنن" دارالفكر، بيروت (س-ن)، كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة (حر۳۱ ۱۳۰۸م)، ۱۹۸۸م
```

٣٢ البيوطي، "الأشباه والنظائر في الفروع "٤٥٥؛ ابن تُجيم، "الأشباه والنظائر "، ص ٥٥٥

سام السيوطي م ن ص مهم \_

۲۰۰۰ البيوطي، ص١٠١٠ ابن تجيم، م ن عص ٢٥ ؛ "مجلة الاحكام العدلية" (م ٣٢٠)، ص١٠٠

۳۵\_ ابن نجیم ، ۱۵۹\_

٢٦ اليوطي،م ـن ،ص١٤٨١،ن نجيم،م ـن ،ص١٢ ؛ "مجلة الاحكام العدلية" (م٨٥)، ١٢٠ ـ ١٢٠

۷۶ - ابویوسف، یعقوب بن ابرا بیم الانصاری (م۱۸۲ه/۸۹۵ء)" کتساب السخسواج" تحقیق جمدابرا بیم البنا، مکتبه فاروقیه، پیثاور،۱۹۸۱ء، ص۱۹۷؛ ابن نجیم ،م به ص۹۲ -

۲۰- الندوي على احمد "القواعد الفقهية" واراتقلم، دمشق، (۱۳۲۵ و ۲۰۰۲ء)، ص٢٠٠ـ

۹۷ البيوطي،م -ن ص۸۸ ـ

٥٠ اليوطي،م ن ، ١٠٥٠ ؛ ١، ن نجيم ،م ن ، ٥٠ ، "مجلة الاحكام العدلية" (م٥٩) ، ١٣٠ -

ا۵۔ السيوطي،م -ن،ص ۸۵\_

۵۲ ابولیسف، ص۳۲۹\_

۵۳\_ ابن مجيم ،م \_ن ،ص١٢٠\_

۵۴ مجلة الاحكام العدلية (م/٩٢)، ١٢٥

۵۵\_ ابن مجيم ، ١١٦ ا

۵۲ ابن تمزة مجمود بن محر الحسيني (۱۳۰۵ هـ ۱۸۸۸ ع) "الفرائد البهية في قواعد و الفوائد الفقهية" مطبع صبيب آفندي خالد، دمشق ، ۱۲۹ هـ، ۱۳۹ هـ ۱۳۹

۵۵\_ مجلة الاحكام العدلية (م/۲)، محلة الاحكام

۵۸\_ الندوى"القواعد الفقهية"، ص٣٥٥\_

۵۹\_ مجلة الاحكام العدلية (م/٩٤)، ٢٥٠٠\_

۲۰ البيوطي،م ن، ١٨٢٠

ا۲- الشيبانی "السير الكبير" صارا ۱۳ ايه قاعده كليه ام ابوصنيفه رحمة الله عليه (م ۱۵ و ۲۷۷) ك قول پر شمل ہے جب كه ابن شمر مة (م ۱۲ و ۱۲۷) كاقول ہے: "الْجِهَا وُلَيْسَ بِهَ إِحِب " (الطحاوی "مختصر اختلاف الفقهاء " ۱۹۰۳ (۵۰۹ ما ۱۳۰۳ ما ۱۳۰۳ ما گُهُم و گُهُم و گُهُم و گُهُم و گهُم و گ

المقتصد "ص ۲۷۸)۔

۲۲\_ الشير ازي،المهذب،۱۳۳۶\_

٦٢٠ السرهسي "شرح السير الكبير"، ١٣٩١-

٣٠ ـ البري "اعانة الطالبين "١٩٢٨ ـ ١٩٢٨

٧٥ ـ ابن نجيم "البحر الرائق"، ٨٢/٥ ـ

٧٢\_ ابنُجيم "البحر الوائق"، ٢٢٥/٥\_

٧٤ - السرحسي، م ـن، ١ ارس ١٣١١؛ ابن الهمام، م ـن، ٢ م ١٠؛ الزيلعي "تبيين الحقائق"، ١٠٧٣ -

۲۸\_ السرهي "المبوط"، ص• ارها؛ مجلة الاحكام العدلية (مر٨٨) بص٢٦\_

19\_ السرهبي ٢٠/١١١\_

٠٤- الشيباني"السيرالكبير"، ٢١٧/٢-

اك. السرحى "شرح السير الكبير"، ٩٦/٣.

2/ السرحى "شرح السير الكبير"، ٢،٢٢/٢/١١/١١١١١١١

۳۷\_ الكرخى، عبيدالله بن الحسين بن دلال، ابوالحن، "اصول المكرخى مع قواعد الفقه" بتحقيق جميم الاحسان المجد دى، البركتى، الصدف پباشرز، كراچى (٢٠٠٥ ١٥ ١٩٨٢ء) بص 11 وما بعد

٧٧ - الدبوى، عبيدالله بن عمر بن عيسى، ابوزيد، "تاسيس النظر مع قواعد الفقه بتحقيق : محميم الاحسان المجد دى، البركق، الصدف يبلشرز، كراجي (١٩٨٧-١٩٥٨) على المعدد

22. السبكي "الأشباه و النظائر" ا/٢١٨؛ السيوطي "الأشباه و النظائر في الفروع" ص ٢٩٠؛ ابن نجيم "الأشباه و النظائد "ص ٢٩-

۲۷\_ السبی، ۱۸۸۱؛ این الملقن "الأشباه و النظائه "۱۸۷۱\_

۷۷\_ السبکی ،ار۲۱۸؛ ابن الملقن ،ار ۲۷\_

۷۷۔ السیوطی من ۲۸۸۔

24\_ ايضاً من مهم، ابن مجيم من ٣٠٠

٨٠ السيوطي، ص ٢٦؛ ابن نجيم، ص ٣٥\_

۸۱ السبکی،ار ۱۰۰۰

۸۲\_ السبکی ،ار۱۴۴۴\_

٨٣ - الزركشي"المنثور في القواعد"، ٢٢٢/٦ ـ

٨٨ - ابن رجب "القواعد في الفقه الاسلامي" (قاعره/١)، ٣-

- ۸۵ این رجب، (قاعده ۸۸۸)، ص۸۷۱
- ۸۲ ابن رجب، (قاعده/۱۰۰)، ص ۲۲۸
- ٨٠ ابن اللحام" القواعد والفوائد الاصولية"، ص٢٠ ـ
  - ٨٨ ـ ابن اللحام، ١٩٨ ـ
  - ٨٩\_ ابن اللحام ، ص ٥٨\_
- 90 شاشی کا نام احمد بن محمد بن اسحاق اور کنیت ابوعلی ہے۔ وہ فقہ حنی کے بہت بڑے عالم اور فقہید تھے۔ انتہا درجے کے ذہین وقطین اور مسائل اصولید میں خصوصی مہارت رکھتے تھے۔ (اللکنوی "الفوائد البھیة "س ۴۱)؛ الزرکلی "الأعلام"، ۱۲۹۳)۔
- 91 الجساس كانام احمد بن على الوبكر الرازى ب-این دورك بهت برا عالم ، زابد ، فقیه ، اور فقه خفی كامام تصد تصنیفات میں "احكام القرآن ، شرح مختصر الكوخی ، شرح مختصر الطحاوی ، شرح جامع محمد ، اصول الفقه ، شرح الاسماء الحسنى اور ادب القضاء "وغیره زیاده معروف بین (اللكنوی "الفوائد البهیة فی تراجم الحنفیة"، ص۳۷) -
- 97 ويكي : السمعانى ،عبرالكريم بن محمد ابوسعيد "الانساب، تتقيق: عبرالفتاح محمد الحلو، دارمحمد المين بيروت، لبنان (١٠٨١ ١٩٨١ء)، ١٠٠٠ ويكي : اللكنوى، ص ١٣٩٤، الفرش "المجواهر المضية في طبقات الحنفية"، السسس
- 9۳۔ مفتی محرقمیم الاحسان البرکق المجد دی نے ان قواعد کی تعداد چالیس کسی ہے (دیکھیے: "قبو اعد الفقه" صاا ۲۳۰) جب کہ مصطفیٰ احمد الزرقائے نزدیک ان کی تعداد سینتیں ہے (دیکھیے: "المد خل الفقهی العام"، ۲۷/۱۷)۔
- ۱۹۳۰ النسفی کا نام عمر بن محمد بن اسماعیل بن محمد بن القمان ہے۔ (۲۱ میر ۲۹ ۱۰) وہ ماوراء النهر کے شهر نسف میں پیدا ہوئے۔ فقہا کے احزاف میں سے بہت بڑے مفسر محدث فقہی ، اورادیب ہوئے۔ ان کی کتب میں 'المتیسر فی التفسیر العقائد النسفیة، "اور "کتاب المواقیت "وغیره زیاده شهور ہیں۔ (دیکھیے: االلکنوی ، ص ۱۹۳ میں ا
  - 90\_ ويكي : السمعاني "الانساب"ص ١٦/٥ اللكنوى "الفوائد البهية"ص ١٦٠)\_
- 99۔ ابن خلکان کا نام احمد بن محمد بن ابر اہیم بن ابی بکر ، ابوالعباس ، اربلی ہے۔ وہ عراق میں موصل کے قریب د جلہ کے مشرقی کنارے آبادشہر'' اربل'' میں (۲۰۸ ھر ۱۱۲۱ء) پیدا ہوئے اس لیے اِربلی کہلائے۔ اپنے دور کے بہت بڑے مؤرخ اور ادیب ہوئے۔شام کے قاضی بھی رہے۔"وفیات الاعیان و ابناء انباء النزمان''ان کی معروف تصنیف ہے۔ (الزرکلی ''الاعلام'' ، ۱۲۰۱۱)۔
  - ٩٤ ابن خلكان، "وفيات الاعيان و ابناء الناء الزمان "تقيق سالم كرم، دارالشرق، بيروت لبنان (س-ن) ١٩٢١،٣٠
    - ٩٨ ديكيي: كتاب مذكور،٢٠ ١٩٣٨ و ١٣٠٨؛ الزركلي "الأعلام" ١٣٠٨ ومابعد
      - ۹۹\_ دیکھیے: کتاب فرکور،۲،۳۳۹ ۲۳۹\_

# امام شافعي كالمنهج اشنباط اوراجتها دى اصول

وْاكْرْسلىم الرحمٰن 🌣 ۋاڭىرمجەر ياض خان الاز ہرى 🛱 🕏

قرآن وسنت اوران سے مستفاد داصولوں کی روثنی میں فقہی مسائل کے استنباط اور استخراج کا سلسلہ تا بعین بلکہ صحابہ ؓ کے زمانے سے جاری تھالیکن اس سلسلے کوکوئی باقاعدہ علمی شکل نہیں دی گئی تھی۔جس طرح اہلِ زبان کسی عبارت سے کسی نتیجہ یا حکم کا استنباط محض وجدان یا ذوق لسانی کی بنیاد پرکرتے ہیں اور انھیں معلوم نہیں ہوتا کہ ان کا استنباط کس قاعدہ یا اصول کے تحت ہے اور اس کی کیا قیود وشرائط ہیں، فقہی احکام بھی اسی طرح معلوم کیے جاتے تھے، اس کے لئے علمی اصطلاحات وضع ہوئی تھیں اور نہ اصول وضوال ہوکومن ضبط کیا گیا تھا۔

قرآن وسنت دونوں عربی لغت میں ہیں۔ صحابہ کرام گی زبان بھی عربی فی رہتیں زبان پر ملکہ حاصل تھا۔ نزول قرآن کا زمانہ بھی پایا اور اس کے اسالیب بیان کوصا حب وتی کی سیرت و تعلیمات کی روشنی میں سیکھا اور سمجھا، قرآن حکیم کی ہرآ بیت کے سبب نزول اور مقام نزول تک سے واقف تھے۔ سند حدیث پر بھی غور وفکر کی انہیں چنداں ضرورت نہتی اس لیے کہ راویانِ حدیث یہ خود یاان کے ہم عصر تھے اور یا قریب العصر تھے۔ وہ ان کے احوال سے بخوبی واقف تھے اس طرح وہ جی ذہانت کے ساتھ صحبت نبوی کی وجہ سے سلامتی فکر اور طہارت باطنی کے حامل اور اسرار شریعت کے امین تھے۔ الغرض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم قرآنی نصوص اور ارشا دات نبوی اللہ سے محسوس نہیں ہوتی تھی ، اور قرآن وسنت سے فطری ملکہ رکھتے تھے اس لیے ان حضرات کو کسی مسئلے کے سمجھنے میں زیادہ دفت محسوس نہیں ہوتی تھی ، اور قرآن وسنت سے استفادہ کہ معانی اور استخراج احکام میں انہیں لغت یا کسی اصول یا قاعد سے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ استفادہ کہ معانی اور استخراج احکام میں انہیں لغت یا کسی اصول یا قاعد سے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ استفادہ کہ معانی واقعہ تک محدود تھے ان میں انہیں لغت یا کسی اصول یا قاعد سے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ اس کی اس کی محدود تھے ان میں انہیں لغت یا کسی اصول یا قاعد سے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ ممائل واقعہ تک محدود تھے ان میں انہیں لغت یا کسی اس طرز کی عملی ملمع سازی نہیں ہوتی تھی۔

چنانچے صحابہ کرامؓ ان مصادر کوان کے اصطلاحی ناموں اور عنوان کی تعبیر کے بغیر پیش آمدہ مسائل میں بروئے کار لاتے :

اسٹنٹ پروفیسرڈ یپارٹمنٹآ ف اسلامک تھیالو جی،اسلامیہ کالج پیثاور خیبر پختونخوا

' لم یکن الصحابة والتابعون مهتمون بالعناوین والمصطلحات التی ظهرت بعدهم مثال الرأی والقیاس والأستحسان ولکنهم فی آرائهم وفتاویهم وأقضیتهم کانوا یفزعون بلاریب إلی الاجتهاد الذی أذن فیه الرسول عَلَیْلِهُ وذلک عند ما لا یجدون فی الحادثة نصاً من کتاب الله أو سنة رسو ل الله عَلَیْلُهُ "(۱) معابد رام اورتابین کے دور میں نہ تو کسی عنوان کا اہتمام کیا جاتا تھا اور نہ ہی الی فنی اصطلاحات وضع کی گئیں تھیں جو بعد میں منظر عام پرآئیں مثلاً رائے، قیاس واستحسان وغیرہ اس کی بجائے ہم ایسے معاملے میں کہ جس میں کتاب اللہ یاست رسول اللہ سے کوئی نص دستیاب نہ ہوتی تو بغیر کسی تر دد کے وہ اپنی آراء، فناوی اور فیصلوں کے معاملہ میں اجتہاد کی طرف رجوع فرماتے سے جس کی اجازت آئیں بارگاہ نبوی ہی سے محت ہوئی تھی۔

یہ بات مسلمہ ہے کہ صحابہ کرام کوانتخر اج احکام میں گو کہ بغوی اور علمی قواعد کی چنداں ضرورت نہتی تاہم ان کے طریقہ کا رہے یہ بات ثابت شدہ ہے کہ وہ بھی استنباط احکام میں کچھا صول ضرور سامنے رکھتے تھے اگر چہ بیاصول وقواعد لفظی جامہ میں منظر عام پڑمیں آئے تھے بلکہ ان کے فکری ملکہ اور سلامتی طبع کا نتیجہ ہوتے تھے۔ ابوز ہرہ لکھتے ہیں:

'فان الفقهاء من بينهم كابن مسعود وعلى ابن ابى طالب وعمر بن الخطاب ما كانوا يقولون اقوالهم من غير قيد ولا ضابطة فاذا سمع السامع على ابن ابى طالب يقول في عقوبة الشارب إنه إذا شرب هذى ، واذا هذى قذف (٢) في جد ذالك الامام الجليل ينهج منهاج الحكم بالمآل" (٣) -

صحابہ کرام میں سے فقہاء مثلاً حضرت عبداللہ بن مسعود ، حضرت علی اور حضرت عمل کے اقوال ، حدود وقعود اور ضوابط واصول سے خالی بھی نہ ہوتے تھے ، مثلاً حضرت علی نے شرابی پر حد خمر جاری کرنے کا فتوی دیا۔ اس میں آپ کا طرز استدلال بی تھا کہ جب شراب پیئے گا تو ہذیان کیے گا اور جب ہنراب پیئے گا تو نہ یان کیے گا اور جب ہنران کیے گا تو زنا کی تہمت لگائے گا جب تہمت لگائے گا تو حدقذ ف واجب ہوجائے گی۔ اس سے معلوم ہوا ، آپ جیسے جلیل القدر امام نے استنباط احکام کے سلسلے میں تھم بالمآل کے اعتبار کرنے کا منبی طفر مایا ہے۔

صحابہ کرامؓ کے فقہی استدلالات کی الیمی بہت میں مثالیں تفسیر ، حدیث اور فقہ کی کتابوں میں موجود ہیں ، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ عمومی اصول وضوا بط جو بہت بعد میں اپنی موجودہ عبارتوں میں مرتب ہوئے اپنی ابتدائی اور مجر دشکل میں صحابہ کرام کے سامنے تھے لیکن پھر بھی صراحةً اصول بیان کئے بغیر اپنی خدا داد صلاحیت کی بنیادیران اصول کا اطلاق

واستعال کرتے تھے اوران کا اجتہا دان اصول وقواعد کی روشنی میں ہوا کرتا تھا (۴)۔

خلفائے راشدین کے دور میں تعلیم وتر بیت، قضاء وافنا اور دیگر دینی اغراض کی تکمیل کے لیے صحابہ کرام مختلف علاقوں میں تھیل گئے ۔ حضرات صحابہ جہاں بھی جا کرمقیم ہوتے ۔ تو بندگان خداتعلیم وتعلم اورا حکام ومسائل کے سلسلے میں ان کی طرف رجوع کرتے اور ان حضرات سے قرآن وسنت اور فناوئی حاصل کر کے محفوظ کرتے ۔ اور ہر علاقے کے لوگ اپنے شہر میں مقیم صحابہ کرام گئی روایات ، احادیث اور فناوی کے ساتھ منسلک ہوگئے اور صحابہ کرام کے شاگر دول نے اخذ واستفادہ کی طرح استنباط اور افادہ میں اپنے اساتذہ کا راستہ اور منج اختیار کرلیا۔ اس طرح صحابہ کرام کے اسلوب اجتہاد اور استدلال کو تابعین نے آگے بڑھایا۔ صغار تابعین کے زمانے میں واقعات ومسائل کے تنوع کی بناء پر اجتہاد میں وسعت ناگر مرتھی۔

چنانچیا سنباط احکام اورا سخر اج مسائل کے اصولوں کا دائرہ وسیع تر ہوگیا۔ تابعین کے بعد ائمہ مجہتدین کے زمانے میں استنباط کے منابج اور اجتہاد کے اصول اور بھی زیادہ واضح ہوگئے۔ فقہاء کرام واضح اور صرح عبارتوں میں ان اصولوں کی نشاندھی کرنے گئے۔

اس علمی سلسلے کو مستقل فن کی حیثیت سے مرتب کرنے کے لئے استباط اور استخراج احکام کے اصول وقواعد وضع کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی ۔ امام شافعی کی دینی خدمات میں سب سے اہم اور قابل داد کارنامہ انہی اصولوں کی تدوین ہے جن کی بدولت اس علمی سلسلے نے مستقل فن کی صورت اختیار کی اور آپ ہی اس فن کے مدون قرار پائے ، آپ کا مخصوص منصح قائم ہوا اور دوسر سے بڑے فقہی فدہب کے متبوع امام بنے۔

# امام شافعی کی حیات وخدمات پرایک نظر:

آپ کااصل نام محمد بن اور ایس بن عباس بن عثان بن شافع ہے۔ عبد مناف پر جاکر آپ کا سلسلہ نسب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ل جا تا ہے۔ ائمہ اربعہ میں فقط آپ کو یہ شرف حاصل ہے کہ آپ قریثی النسب ہے۔ شافع آپ کے جداعلی سے انھیں کی طرف نسبت کی وجہ سے ' شافعی' کے نام سے مشہور ہوئے۔ ۱۵ اھیں صوبہ عسقلان میں بمقام غزہ پیدا ہوئے (۵)۔

امام شافعی دوبرس کے تھے کہ ان کی والدہ''ام الحسن بنت حمزہ بن القاسم بن یزید بن امام حسن' انھیں عسقلان سے وطن حجاز لے آئی۔والدہ کا تعلق یمن کے قبیلہ الأزد سے تھا۔و ہیں اپنے بیٹے سمیت رہائش اختیار کرلی۔امام شافعی کا گھر انہ فقر و فاقہ میں تھا۔لیکن والدہ کی مساعی جمیلہ سے سات برس کی عمر میں حفظ قر آن اور دس برس کی عمر میں ''مؤطا'' کو حفظ کر لیا (۲)۔

تنگدتی کے باوجودآپ نے خصیل علم کا سلسلہ جاری رکھا۔ چنانچ چصول علم کے لئے آپ جوانتظام کرتے تھے

اس کے بارے میں خود فرماتے ہیں:

"لم يكن لى مال وكنت أطلب العلم في الحداثة وكنت أذهب إلى الديوان أستوهب الظهور فاكتب فيها"()\_

میرے پاس وسائل کی کمی تھی اور ابتدائی عمر میں علم کے حصول میں لگ گیا۔ دفتر مال جاتا اور بلاعوض چیڑے وغیرہ حاصل کرتا اور آسمیس لکھتار ہا۔

زمانہ کے دستور کے مطابق فصاحت و بلاغت کے حصول کے لئے باہر بدوی قبائل میں بچوں کو بھیجا جاتا تھا۔
امام شافعی کو قبیلہ ھذیل (۸) بھیجا گیا۔ حضرت امام نے اس قبیلہ میں تقریباسات سال گزارے۔ یہاں رہ کرآپ نے
مختلف علوم وفنون کی تکمیل کی۔ تیراندازی فن لغت فن تاریخ علم الانساب، عروض اور فراست میں اس قدر مکال پیدا کیا کہ
میدان عرب نے آپ کو ماہر فن تسلیم کیا (۹) واپس مکہ آکر اخبار العرب، ایام العرب، شعروشاعری اور ادب کے دوسرے
میدان عیں ہر طرف آپ کا چرچا ہونے لگا۔ کسی آدمی کے متوجہ کرنے پر آپ فقہ کی طرف مائل ہوگئے۔ آپ خود فرماتے
ہیں۔

"فلما رجعت إلى مكة، جعلت أنشد الأشعار وأذكر الاداب والأخبار وأيام العرب فمر بى رجل من الزبيديين من بنى عمى، فقال لى: يا أبا عبد الله عز على ألايكون مع هذه اللغة وهذه الفصاحة والذكاء فقه فتكون قدسدت أهل زمانك. قلت: فمن بقى نقصده، فقال لى: مالك بن أنس سيد المسلمين يو مئذ فوقع في قلبي "(١٠)\_

ھذیل میں سات سال گذارنے کے بعد جب مکہ لوٹ آیا تواشعار پڑھنے لگا اور اخبار اور ایام العرب کا تذکرہ کرنے لگا تو قبیلہ کے کسی آ دمی نے کہا۔ کہ اے ابوعبد اللہ! ہمارے لئے یہ بات باعث اذبیت ہے کہ زبان پر دسترس، فصاحت میں مہمارت اور ذہانت کے ہوتے ہوئے فقاہت موجود نہیں۔ جس کے ذریعہ آپ اپنے معاصرین کے سردار بن پاتے۔ تومیس نے کہا کوئی ہے جس کا ہم (استفادہ فقہ کی غرض سے) قصد کریں۔ تواس نے کہا: ما لک بن انس اس وقت کے مسلمانوں کے سردار۔میرے دل پر اس بات نے اثر کیا۔

چنانچہ مکہ مکرمہ میں مسلم بن خالد زنجی (متونی ۱۸۰ھ)(۱۱) اور سفیان بن عینیہ (متونی ۱۹۸ھ)(۱۲) اور ان جیسے دیگر محدثین سے حدیث میں استفادہ کے بعد مدینہ منورہ چلے گئے۔ اور امام مالک سے بوری موطا" قراء है" پڑھی (۱۳)۔

امام مالک کی وفات لیخی ۹ کاھ تک ان ہی کے دامن تربیت سے وابستہ رہے پھر یمن وعراق کی طرف علمی اسفار کیے۔ اور یہال کے اہل علم اور ائمہ حدیث وفقہ سے استفادہ کیا۔ ان کے علاوہ امام شام امام اوزاعی کے شاگرد عمروبن ابی سلمہ (متو فی ۳ سامہ) (۱۲) اور امام مصرلیث بن سعد (متو فی ۵ کاھ) (۱۵) کے تلمیذ کیجی بن حسان (۱۲) کے عمروبن ابی سلمہ (متو فی ۳ سامہ کی اور امام مصرلیث بن سعد (متو فی ۵ کاھ) (۱۵) کے تلمیذ کیجی بن حسان (۱۲) کے اسمور میں سعد (متو فی ۵ کام کی ایک سامہ کی اور امام مصرلیث بن سعد (متو فی ۵ کام کی سامہ کی سامہ کی بن حسان (۱۷) کے سامہ کی سامہ کی بن حسان (۱۷) کے سامہ کی بن حسان (۱۷) کی بن کی بن کی بن حسان (۱۷) کی بن کی ب

سامنے زانوئے تلمذتہہ کیے۔خلیفہ ہارون الرشید کے عہد میں پچھ عرصہ کے لئے نجران کے والی مقرر ہوئے لوگوں نے سادات کی طرفداری کا الزام لگایا، گرفتار ہوکر ۱۸ ھو میں خلیفہ وقت ہارون الرشید کے پاس رقد لائے گئے۔لیکن خلیفہ ہارون الرشید کے حاجب فضل بن الربیع (م ۲۰۷ھ) کی سفارش سے نہ صرف رہائی پائی اور بلکہ اپنے عہدے پر بھی بحال کیے گئے۔گرزیادہ عرصہ تک وہاں نہرہ سکے،ملازمت چھوڑ دی اور عراق چلے گئے (۱۷)۔

امام ابوحنیفہ کے تلمیذ خاص محمد بن الحسن الشیبانی کے یہاں آمد ورفت شروع کی اور مدرسہ الشام اور مدرسہ المصر سے استفادہ کے بعدامام محمد سے فقہ خفی کے اصول وفر وع میں کمال حاصل کیا۔ اس سلسلے میں آپ نے خود فرمایا:

"حملت عن محمد بن الحسن حمل بختى ومرة قال بعيرليس عليه الاسماعى منه" (١٨)\_

میں نے امام محد سے دواونٹ کے بوجھ برابرعلم کثیر ساع کر کے حاصل کیا۔

اسی طرح امام شافعی طریقه علماء حدیث، طریقه علماء تجاز بواسطه امام مالک اور طریقه علماء عراق بواسطه امام محمد بن حسن متنوں کے جامع ہوئے۔ پھر مکہ واپس آئے اور وہاں آنے جانے والے علماء امصار سے تبادلہ خیال اور علمی استفاد ہے کا مزید موقعہ ملا۔

چنانچ پختلف علاء سے استفادے کی خاطر حجاز سے بمن ،عراق ،اور مصر میں بار ہاا قامت پذیر ہوئے۔
حدیث وفقہ سمیت تمام مروجہ علوم میں سے ہرایک میں امام شافعی نے اس قدر کمال حاصل کیا کہ ہرعلم میں
آپ کی مہارت تسلیم کی گئی۔ جس کا ثبوت معاصرین کے وہ اقوال ہیں جوآپ کے بارے میں کہے گئے۔ جن سے آپ کی حہالت علمی کا بخو بی انداز ہ ہوتا ہے۔ ابھی آپ کی عمر بیس سال بھی نہیں ہوئی تھی کہ آپ کے استاد سلم بن خالدزنجی نے آپ کو مندا فتاء پر بیٹھنے کی اجازت دی اور کہا:

"يا أبا عبد الله أفت الناس آن لك والله أن تفتى وهو ابن دون العشرين سنة"(١٩)\_ الم احمر بن عنبل نے كہا:

"الشافعی فیلسوف فی أربعة أشیاء فی اللغة ، واختلاف الناس والمعانی والفقه" (۲۰)۔
امام شافعی خیارعلوم لغت، اختلاف الناس، معانی اور فقه میں نامور عالم تھے۔ امام شافعی مند تدریس پرونق افروز ہونے کے بعد جہاں بھی گئے علمی قابلیت اور جاذب شخصیت کی وجہ سے مرجع خلائق بنے رہے اور خلق کشرنے آپ سے استفادہ کیا۔ آپ کی سوانح سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے زیادہ تر تین جگہوں کمہ ،عراق اور مصر میں سکونت اختیار کی جب کہ عمر کا کچھ حصہ یمن میں بسرکیا۔ ان تمام مقامات پر آپ کا علمی حلقہ قائم ہوتا رہا۔ مکہ میں جب آپ نو جوان تھے حرم میں آپ کا حلقہ درس شروع ہوا۔ تو آ ہستہ کے حلقہ درس سب سے بڑا حلقہ بنا۔ آپ کے استادہ مسلم بن خالد آپ کی کی طرف رجوع کرنے گئے (۲۱)۔ اور یوں آپ کا حلقہ درس سب سے بڑا حلقہ بنا۔ آپ کے استادہ مسلم بن خالد

زنجی نے آپ کوبیس سال ہے کم عمر میں مندا فقاء پر بیٹھنے کی اجازت دی (۲۲) اسسلسلے میں ایک قول نقل کیا گیا ہے: "وقفت بمکة علی حلقة عظیمة و فیها رجل فسألت عنه: فقیل هذا محمد بن ادریس الشافعی" (۲۳)

مکہ مکرمہ میں قیام کے بعد غالباً ۱۹۵ ھ میں جب امام شافعی بغدادتشریف لے گئے تو آپ کی آمد سے پہلے محدث عراق عبدالرحمٰن بن مہدی (متوفی ۱۹۸ھ) (۲۲) کے ذریعے اہل عراق آپ کی شہرت من چکے تھے۔ نیز امام احمد بن منبل کے ذریعے بھی آپ کی یہاں شہرت ہو چکی تھی کیونکہ آپ مکہ میں امام شافعی کا علمی صلقہ دکھے چکے تھے۔ بغداد میں بھی امام شافعی نے دریں و قدریس کا حلقہ لگایا جو انتہائی سرعت کیساتھ جامع عراق میں سب سے بڑا حلقہ بنا۔ خطیب بغدادی (متوفی ۲۷۳سھ) کہتے ہیں:

"لما قدم الشافعي إلى بغداد كان في الجامع نيف وأربعون أو خمسون حلقة فلما دخل بغداد و ما زال يقعد في حلقة حلقة ويقول لهم: قال الله وقال الرسول، وهم يقولون: قال أصحابنا حتى مابقي في المسجد حلقة غيره" (٢٥)\_

امام شافعی جس وقت بغداد آئے تو جامع عراق میں چالیس یا پچاس کے اوپر حلقات درس قائم تھے۔عراق آمد کے بعد آپ مسلسل ہر حلقہ میں جاکراُن سے کہتے اللہ تعالی نے یہ کہا، رسول اللہ علیہ وسلم نے یوں کہا۔ جب کہ وہ حضرات یوں کہتے کہ ہمارے مشاک نے یوں کہا۔ یہاں تک کہ جامع عراق میں آپ کے حلقہ کے علاوہ کوئی حلقہ باقی نہ رہا۔ یہاں آپ کونا صرالحدیث کے شایان شان لقب سے نواز اگیا۔

بغداد میں قیام کے دوران امام شافعی نے اہل عراق میں اپناطریق اجتہاداور منج استباط متعارف کرایا جواہل الرائے سے مختلف تھا۔ باشند گان عراق کی بڑی تعداد نے اس فدہب کواختیا رکیا اور اہل الرائے کے فدہب کوترک کیا اور کی مام شافعی کا فدہب قدیم یا عراقی فدہب کہلاتا ہے۔ اس دوران آپ نے اپنی ''کتاب الحجۃ'' مرتب کی اور عراق کے تلافہ ہر کہارنے اس کی روایت کی عراق میں دوسال گزار نے کے بعد آپ پھر تجاز واپس ہوئے (۲۲)۔

19۸ ھ میں پھر عراق آئے اور چند مہینے قیام کے بعد مصر کا قصد کیا۔ مصر میں ماکی فقیہ عبد اللہ بن عبدالحکم (متوفی ۲۱۴ھ) کے پاس قیام کیا (۲۸) مکہ اور عراق کی طرح یہاں بھی آپ کاعلمی حلقہ قائم ہوا۔لیکن سابقہ حلقات سے یہ حلقہ مختلف نوعیت کا تھا۔ مکہ اور عراق میں آپ کا تعلیمی حلقہ روایات اور فقہی مباحث پر مشمل ہوتا تھاجب کہ مصری حلقہ درس میں متنوع علوم زیر بحث آئے خطیب بغدادی کہتے ہیں :

"كما كان للشافعي حلقة في المسجد الحرام بمكة وثانية بالجامع الكبير في بغداد فقد صارت له حلقة أكبر و أرحب في جامع عمر وبالفسطاط ولكنها حلقة متعددة العلوم ومتنوعة الفروع ذالك أنه مايكا ديفرغ من صلاة الصبح حتى يجيئه أهل

القرآن فيسالونه فإذا طلعت الشمس أقاموا وجاء أهل الحديث فيسالونه عن معانيه وتفسيره فاذا ارتفعت الشمس قاموا واستوت الحلقة للمنا ظرة و المذاكرة فاذا ارتفع النهار تفر قوا و جاء أهل العربية والعروض والشعر والنحو حتى يقرب انتصاف النهار ثم ينصرف إلى منزله "(٢٩)\_

اہل مصرآپ پرٹوٹ کرگرے۔ ہرطرف آپ کی شہرت کا ڈھنکا بجا۔ یمن ،عراق اور دور دراز سے لوگوں نے آپ کارخ کیا۔

آپ كے شا گردر رئيج بن سليمان (متوفى ٢٥١هـ) كہتے ہيں:

"والله لقد فشت في الناس شهرته كما فشا ذكر على بن أبي طالب" (٣٠)\_

مصرآ مدکے بعد آپ نے یہاں کے اجتماعی ،معاشرتی اوراقتصادی حالات عراق اور تجاز سے مختلف پائے یہاں کے علماء کیساتھ بحث ومباحث اوران سے افادہ واستفادہ ہوا۔ اپنی آ راء کا تقیدی جائزہ لیا اور انجام کاربعض قدیم اقوال سے رجوع کیا اور یوں بہت سارے مسائل میں آپ کی رائے کے اندر تبدیلی آئی اوران کو,,کتاب الام،،میں مدون کیا اور اس کا نام مذہب جدیدر کھا (۳۱)۔

ان گونا گول مشاغل نے آپ کی صحت پر شدیدا ترکیا اور ۲۰۴ه میں داعی اجل کو لبیک کہااور فسطاط کے مقام پر مدفون ہوئے۔

# امام شافعی کامنیج اشتباط:

امام شافعی کواصحاب حدیث اور صحاب الرائے کے طریقہ اجتہاد کا جا مع سمجھا جاتا ہے، تاریخی کحاظ سے انکہ اربعہ میں امن مثافعی تیسر نے بمبر پرآتے ہیں۔ آپ سے پہلے دوائمہ امام ابو صنیفہ اور امام مالک کے فقہی ندا ہب وجود میں آئے سے ۔ اول الذکر مدرسة الرائے کے علمبر دار اور فقہاء عراق کے زعیم مانے جاتے تھے۔ جب کہ مو خرالذکر مدرسة الحدیث کے سرخیل اور علاء حجاز کے رئیس تسلیم کیے گئے۔ امام شافعی نے اہل صدیث اور اہل الرائے دونوں کے علوم کو جمع کیا۔ فقہ امام مالک ورفقہ امام ابو صنیفہ سے آگا ہی حاصل کی۔ مشہور مورخ ابن خلدون (متوفی ۱۹۸۸ھ) کہتے ہیں کہ امام شافعی ، امام مالک سے بلا واسط تخصیل علم کے بعد عراق گئے۔ اور امام ابو صنیفہ سے کتلا مذہ (بالحضوص امام محمد بن حسن الشبیانی) سے ملے اور اُن سے مزید علم حاصل کیا پھر اہل حجاز اور اہل عراق کے مسالک کو باہم ملاکر ایک نے فقہی مسلک کی بنیا در کھی اور اسٹ مذہب میں بہت سے مسائل میں اسٹے استادامام مالک سے اختلاف کیا (۳۲)۔

ابن حجر عسقلانی (متوفی ۸۵۲ھ) فرماتے ہیں:

" انتهت رياسة الفقه بالمد ينة الى مالك بن انس رحل اليه واخذ منه و انتهت

رياسة الفقه بالعراق الى امام ابى حنيفه فاخذ عن صاحبه محمد بن الحسن حملا ليس فيه شى الا وقد سمعه عليه فاجتمع له علم اهل الراى وعلم اهل الحديث فتصرف ذالك حتى اصل الاصول و قعد القواعد واذ عن له الموافق والمخالف واشتهر امره وعلاذكره وارتفع قدره حتى صارمنه ما صار،،(٣٣).

مدینه کی ریاست فقدامام مالک بن انس پرختم ہوتی تھی ان کی خدمت میں رہ کراکساب فیض کیا۔ عراق کی ریاست فقدامام الوحنیفه پرختم ہوتی تھی ،ان کے شاگر د محمد بن الحن سے ان کی کممل فقہ کیھی ۔اس طرح اہل الرائے اوراہل الحدیث دونوں کاعلم مجتمع ہوگیا گیر آپ نے اس علم کی روشنی میں اپنے اصول وقواعد وضع کئے ،موافق ومخالف آپ کے فضیلت علمی کے معترف ہوئے ۔ آپ کوشہرت وقد رومنزلت حاصل ہوگئی اور آپ کیا سے کیا ہوگئے ۔

امام شافعی تمام علوم وفنون بالخصوص فقہ، لغت اور حدیث و آثار کے متبحر عالم سے اور عملی تجربہ بھی رکھتے سے فصیح البیان اور دقیق الفکر سے۔استنباط مسائل اور معانی علل کی بحث وشحیص میں کامل مہمارت رکھتے سے۔انہی خصوصیات کی بنا پر آپ میں بجاطور پر مدرسة الرائے اور مدرسة الحدیث کے منا بیج کو متحد کرنے کی پوری صلاحیت موجود تھی۔ چنا نچر آپ نے قرآن وسنت اور فقد اسلامی کے ضبح تناظر میں ہر دو مذا ہب سے اخذ کیا اس طرح آپ کے فقہی مذہب میں دونوں سابقہ مذا ہب کا اشتراک اور امتزاج پایا جاتا ہے۔

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں:

"... مازلنا نلعن أهل الرأى وهم يلعنوننا حتى جاء الشافعي فمز "...

کہ ہم (اصحاب حدیث) اہل رائے کو برا بھلا کہتے اور وہ ہمیں کہتے یہاں تک کہ امام شافعی نے آگر ہمارے درمیان امتزاج پیدا کیا۔ فدہب شافعی میں فدہب اہل الرائے اور مدرسة الحدیث کا اس قدراشتراک اور امتزاج پایا جاتا ہے کہ بعض محققین نے اس کو مساوی اور متوازن اشتراک قرار دیا (۳۵) جب کہ دیگر محققین کے نزدیک اشتراک کے باوجود مدرستہ الرائے کی نسبت آپ مدرسۃ الحدیث کی طرف زیادہ مائل نظر آتے ہیں (۳۲)۔ دونوں آراء کے لئے اپنی جا گھا گرچہ مؤیدات موجود ہیں تا ہم آپ نے نہ اہل الرائے کا منہ پورے طور پر اپنایا اور نہ اہل حدیث کا ۔ آپ نے اہل عراق کی تردید میں آپ کی تحریریں عراق کے استحسان کارد کیا جس طرح آپ تعامل اہل مدینہ کی تردید کرتے تھے۔ اہل عراق کی تردید میں آپ کی تحریریں موجود ہیں ۔ تو تعامل اہل بچاز کی تردید میں بھی آپ ایک کتاب تحریر کر بچکے ہیں۔ اس اعتبار سے کہا جا سکتا ہے کہ فدہب شافعی میں دونوں مذا ہے کا اشتراک مساوی ہے۔

دوسرے نقطۂ نظر کی تا ئیداس امر سے ہوتی ہے۔ کہ مالکیوں کی طرح آپ کے تبعین کوبھی اہل الحدیث کہا جاتا ہے(۳۷)۔ بلکہ اہل خراسان کی اصطلاح میں تو بہرائج تھا کہ جب وہ علی الاطلاق اصحاب حدیث کہتے ہوتے تواس سے وہ

شوافع مراد ليتے تھے(٣٨)۔

امام احمد بن منبل كاقول نقل كيا كيا ي

"ما أحد من أصحب الحديث حمل محبرة إلا و للشافعي عليه منة وسمعت الربيع ابن سليمان يقول مثل ذالك فقلنا يا أبا محمد كيف ذالك قال إن أصحاب الرأى كانوا يهزء ون بأصحاب الحديث حتى علمهم الشافعي وأقام الحجة عليهم" (٣٩)\_

مدرسة العراق اور مدرسة الحجاز ميں آپ کی مشارکت مساوات والی ہویا ترجیج والی ہو۔ آپ کی شخصیت علم وادب اور علماء کی دنیا میں ایک عبقر کی اور انو کھی حیثیت سے ظاہر ہوئی۔ آپ کو دوسری صدی ہجری کا مجد دقر اردیا گیا۔ آپ نے اپنی تصنیف ' الرسالة' 'میں اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ انہوں نے حنی اور مالکی مسلک کے اصول وفر وع دیکھ کر اور ان کی تمام کلیات وجزئیات پر نظر کر کے از سر نے واصول وقواعد کو مرتب کیا اور ان میں جہاں کمی پائی یا اجمال دیکھا اسے مکمل کر دیا (۴۸)۔

چنانچہ آپ مستقل بالذات مجتبد تھے۔ دونوں مکا تب فکر سمیت مدرسۃ الثنام اور رمدرسۃ مصر سے استفادہ کیا اور امام الک سے بالخصوص علمی تربیت پائی۔ ان تمام مکا تب فکر سے بھر پوراستفادہ کیا اوران کے علمی احترام کا خیال رکھا۔ اسباب فتوی کے میسر ہونے کے باوجوداستاد کی موجودگی میں مسندا فقاء پر بیٹھنا گوارانہ کیا۔ اورامام ابوحنیفہ کے بارے میں تو آپ کا قول:

" الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة" (١٠٠٠)\_

شہرت تک پہنچا ہے۔لیکن جہاں علمی امانت اور دیانت کا تقاضا ہوا دونوں پرعلمی گرفت اور نقر بھی کی۔

# امام شافعیؓ کے اصول استنباط

امام شافعی پہلے امام ہیں جنہوں نے اپنے اجتہادی اصول اور مجتہدات خود مرتب کئے۔ آپ نے با قاعدہ طور پر اپنے مذہب کے قواعد بذات خود وضع کیے اور الیک کئی کتابیں تصنیف کیس جو آپ کے منج استنباط اور اجتہادی اسلوب کو واضح کرتی ہیں۔ آپ نے پانچ مصادریا اصول پر اپنے فقہی مذہب کی بنیادر کھی۔ اپنی کتاب "الرسالة "میں انہیں حلال اور حرام کا معیار قرار دیا:

" ليس لأحد أبداً أن يقول في شي حل أو حرم إلا من جهة العلم . وجهة العلم الخبر في الكتاب أو السنة أو الا جماع أو القياس "(n)\_

سی شخص کے لئے بھی بھی پیرجائز نہیں کہ کسی شے کہ بارے میں کہے کہ پیرطال ہے یا حرام ہے۔الا بیک علم کی بنیاد پر کہے اور علم کی بنیاد کر کتاب اللہ یاسنت کی خبریا اجماع اور قیاس ہیں۔اپنی دوسری تالیف 'کتاب الام' میں اس اجمال

### كى تفصيل ان الفاظ ميں كى:

"العلم طبقات شتى: الأولى الكتاب أو السنة و الثانية الاجماع فيما ليس فيه كتاب و لا سنة ، الثالثة أن يقول بعض أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم و لا نعلم له مخالفا من الصحابة في قوله، الرابعة اختلاف أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم في ذالك، الخامسة ، القياس على بعض الطبقات" (٣٢) ـ

علم کے مختلف طبقات (مصادر) ہیں۔ پہلا طبقہ کتاب اللہ یاسنت نبوی اللہ ہے۔ دوسرا کتاب وسنت کی عدم موجود گی کی صورت میں اجماع ہے۔ تیسر اصحابیؓ کا قول جس کا کوئی مخالف قول موجود نہ ہو۔ چوتھا صحابہؓ کے اختلافی اقوال۔ پانچواں ان میں سے کسی طبقہ پر قیاس۔ امام ثنافعی نے اپنے اصول اجتھا داپنی دومصنفات' الرسالہ' اور' الام' میں بیان کیے ہیں۔ ان کی تر تیب یوں ہے:

### ا۔ کتاباللہ

امام شافعی سب سے پہلے کسی مسلہ کا تھم معلوم کرنے کے لئے قرآن کریم سے استدلال کرتے ہیں۔ قرآن تھیم قطعی الثبوت اور تمام شرعی احکام وقوانین کا مصدراول ہے۔ آپ کے نزدیک اس وقت تک قرآن کے ظاہر پڑھل اور اس سے استدلال ضروری ہے جب تک کوئی الیی دلیل موجود نہ ہوجس کی بنیاد پر ظاہری معنی کوچھوڑ کر اس کا کوئی دوسرامنہوم مراد لیا جائے۔ امام شافعی پہلے شخص ہیں جنہوں نے عموم کو تین اقسام میں تقسیم کیا۔ امام ابو تور (متونی مراد لیا جائے۔ امام شافعی جب ہمارے پاس تشریف لائے تو کہا کرتے تھے کہ بھی اللہ تعالی عام ذکر کرتے ہیں اور عام کا ارادہ کرتے ہیں۔ ہم اس سے پہلے ان اشیاء کو کہیں جان اشیاء کو کہیں جان سے نہیں جان سے تھے لکہ کھی اللہ تعالی عام ذکر کرتے ہیں اور عام کا ارادہ کرتے ہیں۔ ہم اس سے پہلے ان اشیاء کو کہیں جانے تھے لکہ کھی اللہ تعالی حاض ذکر کرتے ہیں اور عام کا ارادہ کرتے ہیں۔ ہم اس سے پہلے ان اشیاء کو کہیں جانے تھے لیکھی کہیں جان سے بہلے ان اشیاء کو کہیں جانے تھے لیکھی کے دور کرہیں ہے۔ کہیں جانے تھے لیکھی کہیں جانے تھے لیکھی کے دور کھی خاص ذکر کرتے ہیں اور عام کا ارادہ کرتے ہیں۔ ہم اس سے پہلے ان اشیاء کو کہیں جانے تھے لیکھی کے دور کہیں جانے تھے لیکھی کے دور کھی خاص دکر کے ہیں جان اسے کہیں جان جانے کے دور کھی خاص دکر کرتے ہیں اور عام کا ارادہ کرتے ہیں۔ ہم اس سے پہلے ان اشیاء کو کہیں جان جانے تھے لیکھی کی کیلیں جانے تھے لیکھی کے دور کیلیں جانے تھے لیکھی کیلیں جانے تھے لیکھی کے دور کھی خاص دکر کے جب جان کے دور کھی کیلیں جانے تھے لیکھی کیلیں جانے تھے لیکھی کیلی کے دور کھی کھی کیلی کھی کے دور کیلی کے دور کھی کیلی کے دور کیلی کے دور کھی کر کے دور کہ کیلی کے دور کیلی کے دور کیلیں کیلی کے دور کے دور کیلی کیلی کے دور کیلی کیلی کیلی کے دور کے دور کیلی کے دور کیلی کے دور کے دور کیلی کے دور کے دور کیلی کے دور کیلی کے دور کیلی کے دور کیلی کیلی کے دور کیلی کیلی کے دور کیلی کے دور کیلی کیلی کے دور کیلی کے

#### ۲۔ سنت

تمام مجہدین کے ہاں کتاب اللہ کے بعدست رسول الله صلی علیہ وسلم کوشریعت اسلامیہ کے مصدر ثانی ہونے کی حیثیت حاصل ہے البتہ اسناد کے نقطہ ہائے نظر سے حدیث کی جو مختلف اقسام ہیں ان کے حوالہ سے مجتلدین کے آراءاور فقطہ ہائے نظر میں ضرور کی اختلافات واقع ہوئے ہیں۔امام شافعی بھی کتاب اللہ کے بعد سنت رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اس کو مصدر تشریع قر اردیتے ہیں۔البتہ وہ تشریعی نقطہ نظر سے قر آن وسنت کوا کہ ہی مرتبہ میں رکھتے ہیں۔ اللہ تابع سمجھتے ہیں جس طرح قر آن حکیم کو د کھتے ہیں۔اس میں رکھتے ہیں اور واجب الا تباع سمجھتے ہیں جس طرح قر آن حکیم کو د کھتے ہیں۔ اس میں یقین وظن کا بھی فرق نہیں کرتے۔ حدیث کی اس تائید کی بناء پر علماء حدیث میں امام شافعی کو نہایت حسن قبول حاصل ہوا یہاں تک کہ آپ کو'' ناصر النہ'' کے نام سے موسوم کیا گیا (۴۵)۔

حدیث ہےاستدلال کے لئے امام شافعی پیشرط لگاتے ہیں کہ حدیث متصل اور صحیح السند ہواس کے بعد مزید

شرطین نہیں لگاتے جب کداحناف کے ہاں شرط ہے کدراوی کاعمل روایت کے خالف نہ ہویا حدیث مشہور مضمون اور معنی کے اعتبار سے اس کی مؤید ہو۔اور ندامام مالک کی طرح بیشر طلگاتے ہیں کداہل مدینہ کاعمل اس کے مطابق ہو (۴۷)۔

جس طرح کتاب اللہ کے بارے میں امام شافعی کا اصول یہ ہے کہ ظاہری معنی کوچھوڑ کرکوئی دوسرامفہوم اختیار کرنے کی جب تک کوئی مضبوط دلیل نہ ہو،اس وقت تک ظاہری معنی مراد لیے جائیں گے۔ حدیث کے مصداق میں جب کئی معانی کا احتمال ہوتو وہ معنی مراد لینا اولی ہوگا جوظاہر حدیث سے زیادہ قریب تر ہو۔

دوحدیث یا چندا حادیث باہم متعارض ہوں تو آپ کا اصول بیہ ہے کہ وہ حدیث کی جائے گی جس کی سندزیادہ صبح ہو۔ اس کے راوی بلند پا بیا اور مختاط ہوں۔ حنی و ماکلی فقہاء کے برخلاف امام ثنافعی حدیث منقطع سے استدلال نہیں کرتے (۲۷)۔

### س۔ اجماع

کتاب وسنت کے بعد تیسر نے نمبر پر آپ اجماع کو مصدر تشریعی تسلیم کرتے ہیں۔لیکن آپ کے ہاں ہر جگہ اجماع ممکن نہیں کیونکہ آپ کے ہاں اجماع وہ معتبر ہے جوعہدر سالت کے بعدا یک عصر کے تمام فقہاءاور مجتهدین کا کسی حکم شرقی کے بارے میں ہوگو یاضحت اجماع کے لئے تمام امت کا اتفاق ضروری ہے اور بیوہاں ممکن ہے کہ کسی منصوص حکم پر اجماع ہوجسیا کہ تعداد رکعات ہم خمرو غیرہ ۔ گویا ایسا اجماع تائینص کے لئے ہوا ہے۔ غیر منصوص اجتحادی امر پر آپ کے ہاں اجماع اسلئے مشکل ہے کہ تمام مجتهدین کی آراء پر مطلع ہونا ممکن نہیں کیونکہ آپ تمام مجتمدین کے اتفاق سمیت مزید شرط بدلگاتے ہیں کہ فقہا نے عصر میں سے کسی کے اختلاف کا ہمیں علم نہ ہو (۴۸)۔

اس کا مطلب بیہ ہوا کہ اگر کسی تھم پرتمام فقہاء کا اتفاق نہ ہوتو وہ ان کے نزدیک اجماع نہیں کہلائے گا اسی طرح اگر کسی ایک علاقے کے فقہاء اور مجہدین کا کسی تھم شرعی پر اتفاق ہوتو وہ بھی امام شافعی کے نزدیک اجماع کے زمرے میں نہیں آئے گا۔ امام شافعی کے ہاں اجماع کے لئے تمام امت کا اتفاق اور کسی فقیہ کے اختلاف کا عدم علم ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے اجماع کی ایک قتم اجماع سکوتی کورد کیا (۴۹) اجماع سکوتی بیہ ہے کہ مجہد میں سے کوئی مجہدا پنے اجہاء کی ایک نیتجہ پر پہنچے اور کوئی ایک رائے قائم کرے اور وہ رائے اس کے اپنے دور میں معروف ہو۔ دوسرے فقہاء اور مجہدین اس سے آگاہ ہوں لیکن اس کی مخالفت نہ کریں۔ احناف اجماع کی اس قسم کو بھی ججت اور شرعی احکام کے لئے مصدر تسلیم کرتے ہیں۔

آپ نے امام مالک پر جمیت اجماع اہل مدنیہ کے سلسلے میں سخت رد کیا ہے اسلئے کہ آپ کے ہاں صحت اجماع کے لئے عالم اسلام کے تمام علماء کا اتفاق ضروری ہے جو کہ اہل مدینہ کے اجماع میں مفقود ہے(۵۰) اجماع کے سلسلے میں آپ صحابہؓ کے اجماع کو مقدم رکھتے ہیں اور پھر عامة المسلمین کے اجماع کو درجہ دیتے ہیں لیکن عمومی طور پر اس کوسنت حتی اللہ کہ آ جا دیر بھی ترجیخ ہیں دیتے ہیں (۵۱)۔

البتة اجماع صحابةً وخرر واحد كے مقابلے ميں جحت مانتے ہيں اور ترجيح ديتے ہيں اور كہتے ہيں كہ صحابةً كا اجماع خبر واحد سے بالاتر ہے۔البتة اجماع صحابةً نہ ہونے كى صورت ميں خبر واحد پر عمل كيا جائے گابشر طيكه خبر واحد سيح الاسناد ہو۔ ٨۔ قول صحائی ؓ

امام شافعی گئرز دیک اقوال صحابہ کا مرتبہ کتاب وسنت اورا جماع کے بعد ہے لیکن قیاس پر مقدم ہے۔ اگر صحابی کے قول کے خالف کسی دوسر ہے صحابی گا قول موجود نہ ہوتو اس کولیا جائے گا۔ اگر کسی مسئلے میں صحابی کے گا قوال ہوں تو اس صحابی گا قول اختیار کیا جائے گا جوقر آن وسنت یا قیاس صحح کے موافق ہوگا۔ اس صورت میں آپ صحابی کے اقوال سے باہز نہیں نکلتے ،قول صحابی کوقیاس پر مقدم سمجھتے ہیں۔ آپ بار بار فر ما یا کرتے تھے کہ صحابی کی رائے ہماری رائے سے بہتر ہم اس لئے کہ وہ ہم سے ورع و تقوی میں افضل اوراجہ اور میں زیادہ علم والے تھے، جس بات پران کا اتفاق ہووہ اجماع ہے اور جس میں اختیار کریں گے جوقر آن وسنت اوراجہاع کے زیادہ قریب ہو (۵۲)۔ جہاں صحابہ کے اقوال مختلف ہوں اور بیہ معلوم نہ ہو سکے کہ کون ساقول کتاب و سنت سے زیادہ قریب ہو آپ خلفاء جہاں صحابہ کے اقوال کو لیتے اوران کو دوسر سے اقوال پرتر جیج دیتے ہیں ور نہ قیاس سے استدلال کرتے ہیں (۵۳)۔ ماشدین کے اقوال کو لیتے اوران کو دوسر سے اقوال پرتر جیج دیتے ہیں ور نہ قیاس سے استدلال کرتے ہیں (۵۳)۔

کتاب وسنت اوراجماع سے بھی جب کسی مسکے میں کوئی را ہنمائی نہیں ملتی تو امام شافعی پانچویں نمبر پر قیاس سے کام لیتے ہیں۔ امام شافعی وہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے رائے سیجے اور غیر سیجے کے درمیان حد بندی کردی۔ ان سے پہلے مجہدین نے ایسے مسائل کا تکم معلوم کرنے کیلئے قیاس سے کام لیا ہے جہاں کتاب وسنت اوراجماع امت نے کسی تکم کی نشاندھی نہیں کی۔ لیکن امام شافعی سے پہلے اس کے بنیادی اور تفصیلی قواعد وضوالط مرتب نہیں کیے گئے تھے انہوں نے اس باب میں باضا بطور پر قواعد وضع کیے استاد ابوز ہرہ کہتے ہیں۔

" فرسم حدود القياس ورتب مراتبه وقوة الفقه الماخوذ عن القياس بالسنة للفقه الماخوذ عن النص ثم بين الشروط التي يحب توافرها في الفقيه الذي يقيس"(۵۴)\_

قیاس کی حدود کا تعین کیااس کے مراتب کو بیان کیا اور بتایا کہ قیاس کا عمل کس حد تک جائز ہے۔ اور یہ بھی بتایا کہ وہ فقیہ جو قیاس کے ذریعے احکام کا استنباط کرتا ہے اسمیس کن شرائط کا ہونا ضروری ہے۔ انہوں نے قیاس کے باب میں امام مالک کی طرح تنگی اختیار کی ہے اور نہ اہل عراق یا فقہاء احناف کی طرح حدسے زیادہ توسع اختیار کیا ہے (۵۵) شاید کی اور کتاب کی وجہ ہے کہ انہوں نے مالکیہ کے استصلاح کی طرح احناف و مالکیہ کے استحسان کی بختی سے تردید کی ہے۔ اور کتاب ابطال الاستحسان کسی ۔ وہ فرمایا کرتے تھے کہ جو استحسان کرتا ہے وہ شریعت وضع کرتا ہے۔ اپنے اس نظر یے کی دلیل یوں دیتے تھے۔ کہ جب کوئی فقیہ قرآن وسنت اور اجماع وقیاس کے بعد استحسان سے علم اخذ کرتا ہے تو یہ محم متحسن صرف اس معنی میں ہے کہ فقیہ ومجم تدنے اسے اچھائی دی ہے۔ وہ یوں بھی کہتے تھے معنی میں ہے کہ فقیہ ومجم تہدنے اسے اچھائی دی ہے۔ وہ یوں بھی کہتے تھے

کہ استحسان میں کتاب وسنت کی نص پراعتا ذہیں ہوتا بلکہ مجہد کی رائے پراعتا دہوتا ہے اور جس مسلہ میں نص پراعتا د نہ ہووہ اجتہاد باطل ہے(۵۲)۔

حفیہ اور مالکیہ کے ہاں اگر چہ استحسان نصوص پر اضافہ یاان سے باہر کوئی چیز نہیں بلکہ قیاس ظاہریا قاعدہ عامہ کے مقابلے میں قرآن وسنت کی نص سے استدلال کا نام ہے یا قیاس مرجوح پر راجج قیاس کوتر ججے دیے کا نام ہے اور امام شافعی اس کے مقالف نہیں ۔ کیکن ہوسکتا ہے امام شافعی کو استحسان کی حقیقت اس مفہوم میں نہ پینچی ہواسکئے انہوں نے خیال کیا کہ استحسان ایسی رائے کی بنیاد پر اجتہاد کا نام ہے جسکے لئے کوئی معین منج اور مخصوص قواعد مقر زمیں (۵۷)۔

فقد شافعی کی کتب میں مصالح مرسلہ کو بھی مصادر فقہ میں شار نہیں کیا گیا بلکہ اسکورد کیا گیا ہے۔لیکن تحقیق اور تلاش سے پند چلتا ہے کہ فقہ شافعی میں مصالح مرسلہ کو قیاس میں شار کیا گیا ہے اور اسکو قیاس القواعد کا نام دیا گیا ہے۔ گویا امام شافعی کے ہاں قیاس کی دو قسمیں ہوئیں۔ قیاس فی الفروع، اور یہی دیگر ائمہ مجتبدین کے ہاں بھی رائج ہے۔ اور قیاس القواعد، یعنی کسی واقعہ کو الیہا تھم دینا جس پر شریعت کے عمومی قواعد مشفق ہوں اور یہ مصالح مرسلہ ہی کا دوسراعنوان یا تعبیر ہے (۵۸)۔

اگر اہل سنت کے دیگر تینوں فقہی مذاہب سے مذہب شافعی کا تقابلی جائزہ لیا جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ حنی مذہب سے امام شافعی نے تقریباً سر (۲۰) فی صدی مسائل میں اختلاف کیا ہے۔ بیا ختلاف عبادات، معاملات غرض میکہ ہرفقہی شعبہ میں نظر آتا ہے۔ امام مالک کے مذہب سے امام شافعی نے تقریباً ہیں (۲۰) فی صدی مسائل میں اختلاف کیا ہے۔ بیا ختلا ف کیا ہے۔ بیا کہ اور معاملات میں نمایاں ہیں۔ جب کہ مذہب ضبلی سے آپ کا بہت کم اختلاف دیکھنے میں آتا ہے۔ جس کی وجہ بیہ ہے کہ امام احمد ابن عام شافعی کے ممتاز شاگر دیتھے۔ انہوں نے استاد امام شافعی کے معینہ اصولوں کو کلیتاً تسلیم کیا اور اس پڑمل پیرا رہے۔ انہوں نے ان اصولوں میں دوبا توں کا اضافہ یا بالفاظ دیگر مام شافعی کے منبح استنباط میں ترمیم کی۔ اول۔ ہمارے قیاس سے اقوال صحابہ بہتر ہیں۔ دوم خبر واحد قابل عمل ہے (۵۹)۔

تا ہم اس سب کچھ کے باوصف امام شافعی کے اجتہادی اسلوب اور فقہی مذہب پر انتباع سنت کی گہری چھاپ نظر آتی ہے۔ امام شافعی خودر قم طراز ہیں:

''اذا و جدتم فی کتابی خلافا لسنة رسول الله عَلَیْ فقولوا بها و دعوا ما قلته ''(۲۰)۔ اگرتم میری کتاب میں سنت رسول عَلَیْ کے خلاف کچھ پاؤتواس کی نشاندہی کرواور میری بات کوچھوڑ دو۔ آپ کے شاگر دامام اسماعیل ابن میجی المزنی (متوفی ۲۲۴ھ) فرماتے ہیں کہ امام شافعی نے فرمایا: ''اذا و جدتم سنة صحیحة فاتبعوها و لاتلتفتوا الی قول احد''(۲۱)۔ اگرتمہیں سنة صحیحہ ملے تواس کی اتباع کرو اور کسی کے قول کی طرف توجہ نہ دو۔

#### خلاصه بحث

- ۔ ائمہ اربعہ میں امام شافعیؒ قریش النسب ہیں اور ان کو بجاطور پر اصحاب حدیث اور اصحاب الرائے کے طریقہ اجتہاد کا جامع سمجھا جاتا ہے۔ انہوں نے حجاز ،عراق سمیت یمن، شام اور مصر کے دبستان فقہ کواپنے اجتہادی اسلوب میں سمولیا ہے۔
- ابنداء میں امام شافعی فقہ مالکی کے متبع تھے۔ بغداد آمداور یہاں کے فقہاء سے استفادہ کے نتیج میں مخصوص فقہی مذہب کے بانی اور امام بنے جوان کا عراقی مذہب یا مذہب قدیم کہلاتا ہے۔ بعد میں جب مصر میں مقیم ہوئے تو اپنے بعض اقوال سابقہ کو ترک کیا اور یہی ان کا مذہب مصری یا مذہب جدید کہلاتا ہے۔
- ۳۔ امام شافعیؓ پہلے شخص ہیں جنہوں نے اپنے مذہب کے اصول اور مجتہدات بذات خود مرتب کئے۔
- ہ۔ وہ کتاب،سنت،اجماع اور قیاس چاروں مصادر سے مسائل کا استنباط کرتے تا ہم احناف کے استحسان اور مالکیوں کے مصالح مرسلہ کو بالعموم تسلیم نہیں کرتے تھے۔

# حواشي وتعليقات

- ا محر يوسف موى تناديخ الفقه الإسلامي (قابره دارالكتاب العرلي، ١٩٥٨ء) ١٥٥٠ م
- ٢- حضرت على كذكوره الفاظ ام ابوز بره نے ذكر كيے بين تا بهم مؤطا بين اس روايت كے الفاظ يون آئے بين: "اذا شوب سكو واذا سكو هذى واذا هذى افتوى" امام مالك بن انس: المؤطا، ط/١، (دار النفائس الرياض، ١٣١٨ه / ١٩٩٧ء) كتباب الاشو به، باب الحد في المحموم، ١٨٥٠هـ
  - س\_ ابوز بره، مُحمالينغ: اصول الفقه (مصردار الفكر العربي ٤٧ساره/ ١٩٥٨ء) ص٩-
  - ۳ فاروق حسن، ڈاکٹر فن اصول فقہ کی تاریخ، (دارالا شاعت، اردوباز ارلا ہور، ۲۰۰۲ء) ص ۱۳۱۔
- ۵- ابن عبدالبرابوعمر يوسف الحافظ:الانته قداء فسى فسضائل الائمة الثلاثة الفقهاء (ط/احلب، مكتبه مطبوعات الاسلاميه ١١٢ه- ٥- ١٩٩٠) ص١١١- نيز ملاحظه يجيئ: السائيس، مجمع على: تاريخ الفقه الإسلامي، (بيروت لبنان، دارالكتب العلمية ط/١،١٠٠هم على: تاريخ الفقه الإسلامي، (بيروت لبنان، دارالكتب العلمية ط/١،١٠٠هم على: تاريخ الفقه الإسلامي، (بيروت لبنان، دارالكتب العلمية ط/١،١٠٠هم على: تاريخ الفقه الإسلامي، (بيروت لبنان، دارالكتب العلمية ط/١،١٠٥هم على: تاريخ الفقه الإسلامي، (بيروت لبنان، دارالكتب العلمية ط/١،١٠٥١هم) معرف من من من من المنافقة ا
  - ۲\_ الرازي بخرالدين:منا قب الشافعي (طبع مصر ۱۳۷۰ هـ) ۱۳۲۹ السائيس مجموعلي، تاريخ الفقه الاسلامي، ص ۱۱۸ ـ
  - ٧- ابن عبدالبر: الانتقاء في فضائل الائمة الثلاثة الفقهاء ص١٠- نيز ملاحظه يحيح: خطيب بغدادي: تاريخ بغداد٩٩/٣٥ م
- ۸۔ قبیلہ الہذیل: بنہ میں بن مدرکہ کی طرف منسوب قریثی قبیلہ ہے، بذیل بن مدرکہ کے دو بیٹے ،سعداور لحیان سے ان کی نسل آگے چلی د کیھئے: ابن حزم: جمھوۃ أنساب العوب ا/ ۸۸۔
  - 9۔ الرازی، فخرالدین: مناقب الشافعی، ص ۲۹۔
- الله المناسبة على الأدباء: (بيروت، لبنان، داراحياء التراث العربي ٣٤٥/٦/ ٢٥ مرجمه ثم بن ادريس، نيز ملاحظ سيجيح مثم على السائيس: تاريخ الفقه الاسلامي، ص ١١٨ -
- اا۔ مسلم بن فالدالزنجی: آپ کاپورانا مسلم بن فالد بن مسلم بن سعید القوشی المعنو و می ، اورالزنجی کے لقب سے مشہور سے۔ انتہائی سُرخ رنگت کی وجہ سے الزنجی کے لقب سے ملقب سے ۔ تابعی اور کبار فقہاء میں سے سے ۔ اور اہل مکہ کے امام سے ۔ امام شافعی نے امام مالک سے پہلے آپ ہی سے تفقہ حاصل کیا۔ ۱۸ اصلی انتقال ہوا۔ و کیسے: المذھبسی: سیر أعلام المنبلاء ، ۱۲۲۲ الزرکلی: الأعلام ، ۲۲۲/۷۔
- ۱۲۔ سفیان بن عیدنہ: آپ کا پورانام ابوعبداللہ سفیان بن عیدنہ بن ابی عمران میمون الکوفی ، المکی الہلالی ہے۔ ۱۵ ھیں کوفہ میں پیدا ہوئے اور ۱۹۸ ھیں مکہ میں آپ کا انتقال ہوا۔ امام اعمش ، جرتی ، شعبہاور محمد بن ادر لیں الثافعی نے آپ سے روایت کی ۔ دیکھیے: ابن العماد، عبد المحی المحنبلی: شذرات الذہب فی اُخبار من ذہب (ط/جدید، بیروت، داراحیاءالر اث العربی ) ا/ ۳۵۳۔
  - ١٣ ابن عبد البر: الا نتقاء في فضائل ائمة الثلاثة الفقهاء، ص١١٨
- ۱۷۔ عمروبن ابی سلم آپ اصلاً مشق کے تھے۔ تئیس میں سکونت اختیار کی اس لئے ابوھنس النسنیسسے کے نام سے مشہور ہوئے۔امام اوزاعی اوراس طبقے کے دوسرے ائمہ سے روایت کی۔۲۱۲ھ میں انتقال ہوا۔ دیکھیے: العسقلانی: تہذیب النہذیب ۸۸ ۴۳۰؛ الذہبی اُحمد بن عثمان: سپر اعلام النبلاء تحقیق: شعیب الارنا وؤطوحسین الاسد، ط/موسسة الرسالة بیروت، ۱۹۸۴ھ، ۱۹۷۳ھ۔

- ۱۵۔ لیث بن سعد: آپ کا پورانام ابوالحارث لیث بن سعد بن عبدالرحمٰن ہے۔ ماوشعبان ۹۴ ھیٹی قاہرہ کے قریب ایک بہتی قلقشندہ میں پیدا ہوئے۔ اپنے وقت میں اہلِ مصر کے امام شافعی نے آپ کے بارے میں کہا: ''الملیث افقہ من مالک الا ان اصحابه لم یقو موا به ''ماہ شعبان ۵۷ اھو مصر میں انتقال ہوا ۔ دیکھیے: ابن خاکان ، ابوالعباس شمس الدین احمد بن محمد بن الحب بن محمد بن احمد بن عثمان ، ممس دونیات الاعیان وانباء ابناء الزمان ، تحقیق: دکتو راحسان عباس ، ہیروت دار الصادر ،۱۲۸/۳۰ ۱۲۹؛ الذہبی ، محمد بن احمد بن عثمان ، ممس الدین الامام: تذکرہ الحفاظ (ط/۱ ، ہیروت ، لبنان ، دار الکتب العلمیة ۱۳۵ سے ۱۲۵/۱
- ۱۷۔ یکی بن صان: آپ کالورانام ابوز کریا یکی بن صان بن حیان المبکوی التنیسسی ہے۔ ۱۳ اور میں بیدا ہوئے۔ امام لیث بن سعد،
  مالک بن انس اوراس طبقہ کے انئمہ سے روایت کی اورامام شافعی، عبداللہ بن عبدالرحمٰن الداری، رئچ المرادی اور یونس بن عبدالاعلی
  وغیرہ نے آپ سے روایت کی۔ ۲۰۸ ھیں انتقال ہوا۔ دیکھیے: العسقل نی، احمد بن ججرالحافظ: تہذیب النہذیب ط/۲ (بیروت، دار
  احیاء التر اے العربی ۱۳۱۳ ھے 1991ء) الدہبی اُحمد بن عثمان: سیر اُعلام النبلاء ، تحقیق: شعیب الارناوؤط وحسین الاسد، ط/
  موسسة الرسالة بیروت، ۱۲۰۴ ھے ۱۹۷۰۔
- ے۔ السائیس: تاریخ الفقہ الاسلامی، ص ۱۱۸ نیز امام شافعی کی گرفتاری اور رہائی کی تفصیل کے لئے ۔دیکھیے: رئیس احمر جعفری: سیرتِ ائمہار بعد، کراچی، لاہور، حیورآ بادشؓ غلام اینڈ سنز ، ص ۳۳۳ \_۳۳۳ \_
  - ابن عبد البو: الا نتقاء في فضائل ائمة الثلاثة الفقهاء طيح اولى حلب مكتيم طبوعات الاسلاميك ١٩٧١هـ، ص١٩١١.
    - 91\_ خطيب بغدادي: تاريخ بغداد؟/٢٢/١٤:١١نع عبرالبر:الانتقاء في فضائل الائمة الثلاثة الفقهاء م اس
  - ۲۰ مصطفیٰ الشکعة الد کتور:الائمهالار بعه طبع را لع بیروت دارالکتاب اللبنانی ۱۹۹۸ء، ص۲۵\_ (ترجمه الامام الشافعی) \_
    - ۱۲ معجم الأدباء: (بیروت، لبنان، داراحیاءالتراث العربی) ۱۳۰۰/(ترجم محمد بن ادریس)
- ۲۲ خطیب بغدادی، ابو بکراحمد بن علی: تاریخ بغداد بیروت دارا لکتاب العربی، ۱۳۴۲؛ بن عبدالبر: الانتهاء فسی فیضائل الائمة الثلاثة الفقهاء، ص،۱۳۱۰
  - ۲۳ بقول عبدالله بن مجمد بن بارون الغرياني كاب جسوعلامه الحموي نفل كيا ب\_\_\_ د كيفي مجم الادباع ٣٩٢/٦-
- عبدالرطن بن مهدى: آپ كاپورانام ابوسعيدعبدالرطن بن مهدى بن حمان بن المعنبوى، الملؤلؤى البصوى ہے۔ ١٣٥ه ميں بعد ابعد وقتی المبعد ميں المبعد المبعد عبد المبعد عبد المبعد الم
  - ۲۵\_ ۳۰۳\_ خطیب بغدادی: تاریخ بغداد،۲۸/۲\_
- ۲۷ حسين حامد صان ،الدكتور: المدخل لدراسة الفقه الاسلامى: (قساهسوه مكتبة السمشنسي)، ص ١٠٠، نيز ملاحظه يجيئه ـ زيدان، عبدالكريم ، دكتور، المدخل لدراسة الشويعه الاسلاميه، ط/٢، ممكتبة القدس موسه الرساله) ص ١٦٨ ـ
- ۲۷۔ عبداللہ بنعبدالکھ: آپ کا پورا نام عبداللہ بن عبدالکھ بن اعین بن اللیث تھا۔مصری فقیہ اورامام مالک کے اجلہ تلانہ ہمیں سے تھے۔مصرمیں امام شافعیؓ آپ کے ہاں فروکش رہے۔اور آپ ہی کے ہاں امام شافعیؓ کا انتقال ہوا۔ ۲

- دیکھیے: ابن فرعون: الدیباج المذہب فی معرفة اعیان المذهب (ط/ ا، دار الکتب العلمیة بیروت، لبنان، ۱۹۲۷ھ ۱۹۹۲ء) ص ۳۳۷؛ یخیام اد، دکتور:معجم تو اجم أعلام الفقهاء (ط/۱، دار الکتب العلمیة بیروت، لبنان، ۱۸۲۵ھ۲۰۰۰ء)، ۲۰۲۰۔
  - ۲۸ حسين حامر حيان الدكتور: المدخل لدراسة الفقه الاسلامي، م-100
    - ۲۹ خطیب بغدادی، تاریخ بغداد، ۲۰/۲ پالمو ی مجمما لأ دیاء، ۲ /۳۸۳ پر
- $-\infty$  العسقلاني، ابن حجر: تو الى التاسيس بمعالى محمدبن ادريس (مصر، مطبعه اميريه ببولاق  $-\infty$
- اسم. ابن كثير عمادالدين اسماعيل بن عمر، البيداية والنهاية (قاهرة مطبع السعادة) ۱۳۲۱ه (۱۵۲/۱۰ النووى: المهجموع شرح السمه ذب ما/ ۲۵۲ البيز ملاحظه يجيئ جسين حامد حمال: المدخل لدراسة الفقه الاسلامي من ۱۵۰ مزيدان ،عبرالكريم: الممدخل لدراسة الفقه الاسلامية من ۱۲۸۸ لله لله المدراسة الشويعة الاسلامية من ۱۲۸۸ لله
- ٣٢ ابن خلرون: مقدمه (ط/ابيروت، لبنان ، مؤسسه الكتب الشقافيه و مكة المكرمة ، المكتبه التجاريه ١٢١٢ه) ٢٣١ـ المراد
  - ۳۳ . العسقلاني، ابن حجر: توالي التاسيس بمعالي محمدبن ادريس (مصر، مطبعه امير به ببولاق ١٣٠١هـ) ص٥٦٠ ـ
- ۳۳۰ قاضى عياض: تـرتيب المدارك و تقريب المسالك لمعرفة مذهب مالك، دار بكتبة الفكر ، طرابلس ليبيا، ۱۹۱۱ ۱۸۱/۳۰ مالک، ۱۸۱/۳۰
- ۳۵ پرائے شخ ابوزهره ممری کی ہے ملاحظہ کیجئے:الشافعی حیاته و عصره و آراء ه و فقهه، دار الآفاق الجدیده، ۱۹۵۸ء، ص
  - ۳۲ الشر باصى، احمد، دكتور: الائمه الاربعة، بغداد مطبعة الارشاد، ص•۵۱ ـ
  - ٣٤ السبكي: تاج الدين، طبقات الشافعية الكبري (القاهره، الطبعة الهينيه ١٣٢٧هـ) ٢٨٥/٣
    - ٣٨ السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، ٢٨٥/٣٠
  - ma\_ امام احد بن خنبل كاري قول حافظ ابن عبد البرنے نقل كيار ديكيئة: الا نتقاء في فضائل ائمة الثلاثة الفقهاء م ١٢٩ سـ
    - - ابه الشافعي:الرساله، ص ٣٩ ـ ٥٨ ـ
- ٣٢ الشافعى: كتاب الأم طبع ثانيه، دارالفكر٣٠٠١ه ١٩٨٣ء، ٣٠٦/٧ ابوز جره: تارتُ المذاهب الاسلاميه ص٢٦٪؛ بن قيم: اعلام الموقعين طبع ١٩٨٢، بيروت دارالجيل للنشو ،١٤٩٣هـ
- ۱۷۹ ابوثور: آپ کا پورانام ابرا ہیم بن خالد بن ابی الیمان المک لمبی اورکنیت ابوثورتھی ۔ سفیان بن عیدین اورامام شافعی سے استفادہ کیا جبکہ امام ابو داود اور امام مسلم نے آپ سے استفادہ کیا ۔ ۲۳۰ھ میں انتقال ہوا۔ دیکھئے: خطیب بغدادی: تاریخ بغداد، ۱۸ ۲۵؛ العسقلانی: تهذیب التهذیب ،۱/۱۸۱؛ الذہبی: تذکرۃ الحفاظ،۲/۱۸۔
- مصطفى الشكعته، دكتور: الائمة الاربعة ،ص١٢١/١٢١ ـ نيز ملا ظريح سعد جبالي عبد الرحيم: المدخل

- لدراسته الفقه الاسلامي (ط١٩٩٠) ٢٢٢٠ ـ
- م. خطيب بغدادي: تاريخ بغداد؟ ٢٨/٢ ـ نيز ملاحظه يحيح حسين حامد حسان: المدخل لدر اسة الفقه الإسلامي ص٢٠١٠ ١٠٧ ـ
- ٢٩٠ حسين حامد حان: المدخل لدارسة الفقه الاسلامي، ١٠٠ انيز ملا حظه يجيئ زيدان، عبد الكريم: المدخل لدراسة الشريعه الاسلامي، ١٢٩٠
  - 29- حسين حامر حيان: المدخل لدراسة االفقه الاسلامي، ص ١٦٩
  - ۱۹۲۰ العروسي: محمد تا ج عبد الرحمن ، دكتور: الفقه الإسلامي في ميزان التاريخ (ط/٢٠٠٣م) ١٩٢٠
    - ٣٩ الشافعي:الأم،١٣٣/٥
    - ۵٠ العروسي: الفقه الاسلامي في ميز ان التاريخ ، ١٩٢٥ م
    - ۵۱ سعد جبالي عبدالرحيم: المدخل لدراسه الفقه الاسلامي، م1/200-
      - ۵۲ العروسي: الفقه الاسلامي في ميزان التاريخ ، ١٩٢٥ م
    - ۵۳ زيدان ، عبدالكريم: المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية، ص١٦٩، ابوزېره: الامام الثافعي: ص٠٥٥ وما بعر
      - ۵۴ ابو زهرة: الامام الشافعي ، ١٢٧٥ م
      - ۵۵ محمد يوسف موسى: المدخل لدراسته الفقه الاسلامي، ص۵۳ م
  - ٢٥٥ العروسي: الفقه الاسلامي في ميزان التاريخ، ١٩٣٠ حسين حامد حيان: المدخل لدراسته الفقه الاسلامي، ٩٠٥ ١٠٠٥
    - ۵۵ حسين حامد حسان: المدخل لدراسته الفقه الا سلامي ، ١٠٨٠ الم
      - ۵۸\_ الضاً \_
      - -29 رئیس احمد جعفری: سیرت ائمه اربعه -29
- •٢- مصطفى، محمد آفندى، كتاب الجواهر النفيس فى تاريخ حياة الامام محمد بن ادريس، المطبعه الحسينية المصرية ١٣٠١هـ ١٩٠٨ عرص المصرية المصرية المصرية ١٩٠٨ عرص المصر
- ۱۱ العسقلاني، ابن حجر: توالى التاسيس بمعالى محمدبن ادريس . (مصر، مطبعه امير يه ببولاق ۱۳۰۱هـ) هـ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳۰ ۲۳

# تعليم اللغة العربية في باكستان لفهم القرآن

الدكتور محمد على غوري \*

إن اختلاف ألسنة الناس من آيات الله تعالى. يقول الله عز وجل: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴿ أَ . كما فضل الله أماكن على أماكن حين قال رسوله الأمين: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد." رواه الشيخان، وكما فضل الله أياماً على أيام، حين فضل يوم الجمعة على بقية الأيام، كذلك فضل اللغة العربية على غيرها من اللغات، فاختارها لغة لكتابه عزّ وجل الخالد الذي تكفل بحفظه إلى اللغة العربية على غيرها من اللغات، فاختارها لغة لكتابه عزّ وجل الخالد الذي تكفل بحفظه إلى قيام الساعة حيث قال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (2) ، وهي لغة النبي الكريم صلى الله عليه وسلم التي بلغ بما دعوة ربه العظيمة في ثوبما الأخير، وقد كتب بمذه اللغة تراث ضخم منطلقاً من القرآن والسنة لم يكتب مثله في أية لغة أخرى.

لو تدبرنا في أمر لغات العالم قاطبة لا نكاد نجد لغة منها بقيت على حالها أكثر من مائة سنة دون أن يصيبها تغيير أو تبديل سوى اللغة العربية، وكيف تتغير أو تتبدل وهي يتلى بها آناء الليل وأطراف النهار في أرجاء المعمورة كلها.

وتتميز اللغة العربية بخصائص فريدة أهمها أن الله شرفها بإنزال كتابه الخالد بها للبشرية قاطبة عن طريق محمد صلى الله عليه وسلم أفصح العرب، وذلك حين قال: "أنا أفصح العرب بيد أني من قريش." أخرجه الطبراني.

ثمة حقيقة ثابتة أثبتها الواقع والتاريخ وهي أن كل اللغات ترتبط بحضارات أهلها وثقافاتهم وتقاليدهم، وأن اللغة والحضارة يتناسبان تناسباً طردياً، أي أن اللغة ظاهرة اجتماعية قبل أن تكون ظاهرة لغوية، تعيش مع المجتمع، فتضعف بضعفه وتقوى إذا قوي. وهكذا كان الحال مع اللغة العربية، فقد كانت في بداية عهدها لغة بسيطة محدودة في جزيرة العرب لا يأبه بها ولا بأصحابها أحد، لأن المجتمع العربي نفسه لم يكن يملك أسباب الحضارة كما كانت تملكها الدول المجاورة، وحين شرفها الله بأن تكون لغة القرآن الكريم ولغة رسوله صلى الله عليه وسلم، واتسعت رقعة العالم الإسلامي ونشأت الحضارة الإسلامية وظهرت العلوم الكثيرة بها، وتحقق التقدم فيها، أصبح لهذه اللغة شأن آخر، فاتسعت واحتوت كل تلك العلوم وأسباب الحضارة التي سادت بها العالم آنذاك.

<sup>\*</sup> الأستاذ المشارك ورئيس مركز اللغة العربية، كلية اللغة العربية، الجامعة الإسلامية العالمية، السلام أباد، باكستان.

#### أهمية اللغة العربية كلغة دينية

أدرك المسلمون أهمية اللغة العربية لكونها لغة كتاب ربهم، فسارعوا إلى دراستها والاهتمام بها، وحين انتشر الإسلام في أنحاء المعمورة في البلاد المفتوحة، ودخل الناس في دين الله أفواجاً، وخاصة من غير العرب، شاع اللحن، فسارع المسلمون الأوائل إلى ضبط المصحف ووضع علم النحو والصرف وغيرها من علوم العربية. إذن كان الدافع الديني أكثر من غيره وراء الاهتمام باللغة العربية وتطورها وازدهارها وانتشارها في كل العالم. يقول أبو منصور الثعالمي: "من أحب الله تعالى أحب رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم، ومن أحب الرسول العربي أحب العرب، ومن أحب العرب أحب العربية التي نزل بها أفضل الكتب على أفضل العجم والعرب، ومن أحب العربية عنى بها وثابر عليها، وصرف همته إليها، ومن هداه الله للإسلام وشرح صدره للإيمان وآتاه حسن سريرة فيه، اعتقد أن محمداً صلى الله عليه وسلم خير الرسل والإسلام خير الملل والعرب خير الأمم والعربية خير اللغات والألسنة، والإقبال على تفهمها من الديانة، إذ هي الما والاحتواء على المروءة وسائر أنواع المناقب كينبوع للماء والزند للنار "(3).

وتتميز اللغة العربية بين اللغات الأخرى بمكانة خاصة أهلتها لأن تكون وعاءً لأعظم كتاب أنزله رب العالمين.

كانت اللغة العربية قوية حين كان أصحابها أقوياء، وحين ضعفوا وتفككوا وأصبحوا دويلات وبلدان، وأصبح كل حزب بما لديهم فرحون، تآمر أعداء الإسلام عليهم وتقاسموهم فيما بينهم، وتداعوا عليهم كما يتداعى الأكلة إلى قصعتهم، وفتّوا في عضدهم، وقد كانوا يتحينون كل فرصة سانحة لينقضوا عليهم منذ زمن الحملات الصليبية حتى الآن مروراً بفترة الاستعمار الغربي لبلاد المسلمين. وكان طمس اللغة العربية ومحاربتها من أهم أسلحة الاستعمار لتحقيق أهدافه الخبيثة، ليحول بين المسلمين ودينهم المرتبط بهذه اللغة ارتباطاً لا ينفك. وهذا ما حدث في كثير من البلاد الإسلامية ومنها شبه القارة الهندية التي كانت تخضع كلها لحكم المسلمين قبل الاستعمار أو الاستخراب الإنجليزي عام 1858م، وحين حرج منها بعد حكم دام قرابة مائة عام، وذلك في عام 1947م كان المسلمون قد أصبحوا أضعف الأقوام والأمم وأفقرها، بينما حظى الهندوس بمكانة خاصة في العهد الإنجليزي.

كما أن الاهتمام باللغة العربية من قبل المسلمين -من العرب ومن غير العرب - كان لدوافع دينية، فكذلك كانت أهداف الاستعمار الغربي لبلاد المسلمين دينية محضة، وإن بدت اقتصادية أو سياسية حسب الظاهر.

بداية يجب أن نفهم جيداً أن اللغة العربية هي لغة الإسلام والمسلمين وليست خاصة بالعرب، فهي لغة الدين الذي أدان به الناس في الشرق والغرب؛ من العرب ومن غيرهم. وعندما فتحت البلاد المختلفة من مصر والشام والعراق والأندلس دخل أهلها في الإسلام، وأقبلوا على اللغة العربية يتعلمونها حباً في الدين الذي أنقذهم من الضلال ونقلهم من الظلمات إلى النور، فكان منهم أمثال عبد القاهر الجرجاني وسيبويه والخوارزمي والجاحظ والقرطاجني وآخرون اهتموا بحذه اللغة اهتماماً كبيراً، وأصبحوا حجة فيها يرجع إليهم في تخصصاتهم حتى العرب أنفسهم، وبرز منهم أئمة في التفسير والحديث والفقه والأدب وما إلى ذلك.

### تاريخ اللغة العربية في شبه القارة الهندية

إن اللغة العربية من شعائر الإسلام التي أُمر المسلمون بالمحافظة عليها، وقد عدها الإسلام من تقوى القلوب، انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ (4)، وبناء على ذلك أصبحت المحافظة عليها مسئولية كل مسلم من العرب ومن غيرهم.

تعد الهند واحدة من بلاد العالم التي وصلها الإسلام مبكراً عبر الفتوحات الإسلامية الأولى وعبر العلاقات التجارية البرية والبحرية، فقد فتحها القائد المسلم الشاب محمد بن القاسم الثقفي أثناء ولاية عمه الحجاج بن يوسف الثقفي عام 92ه، وسيطر على بعض الأجزاء من الهند، ثم توسعت الفتوحات في زمن الأمويين والعباسيين فيما بعد. ولكن هذه الفتوحات توقفت بمجيء الخليفة العباسي المهدي، حين اشتد النزاع بين القبائل العربية التي هاجرت إلى هذه البلاد خلال المائة الأولى من دخول الإسلام فيها، ورغم ذلك استمرت الدعوة الإسلامية، واستمر الإسلام ينتشر فيها عن طريق التجار المسلمين، الذين كانوا تجاراً ودعاة في نفس الوقت، وجذور العلاقات التجارية بين الهند والعرب قديمة جداً تعود إلى ما قبل الفتح بمئات السنين. بعد الفتح استقرت الثقافة الإسلامية في المنطقة بشكل رسمى في أرجاء كثيرة من الهند، وكانت اللغة العربية هي اللغة الرسمية للحكام، وفي المراكز العلمية التي سرعان ما انتشرت في المناطق المفتوحة، وهي أصل ما يعرف اليوم بالمدارس الدينية. بدأ استخدام اللغة العربية في الهند منذ الأيام الأولى للفتح الإسلامي للهند، وأول نقش عثر عليه في الهند هو نقش المسجد الجامع في مدينة "بنهور" بالسند المؤرخ عام 107ه استخدم فيه الخط العربي (5). كانت اللغة العربية لغة القرآن الكريم ولسان الدعوة الإسلامية وكذلك لغة المنتصر في ذلك الزمان، فكان من الطبيعي أن تنتشر مع انتشار الإسلام وتعاليمه الراقية في المناطق المفتوحة، وكما انتشر الإسلام انتشرت اللغة العربية على نطاق واسع بين سكان البلاد، فقد كان الهنود الذين أسلموا يتحدثون مع العرب باللغة العربية، كما كانوا يرتدون زي العرب، ويحاولون تقليدهم في أمور كثيرة حباً في الدين الإسلامي. يقول الإصطخري: "ولسان أهل المنصورة والملتان ونواحيها العربية والسندية "(6). ويؤكد الأستاذ خورشيد أشرف إقبال الندوي أن انتشار اللغة العربية في الهند على نطاق واسع كان في القرن

الرابع الهجري حين وصلت أسر مثل المماليك والخلجيين والتغلقيين والسادات واللودهيين إلى سدة الحكم في الهند. وتمتاز فترة حكم هذه الأسر بتقدم ملموس في تعليم اللغة العربية والدين الإسلامي، حيث عنى كثير من ملوكها وأمرائها بتأسيس المدارس ومراكز التعليم، وبذل العلماء جهوداً جبارة في توسيع نطاق اللغة العربية حرصاً على لغة القرآن والسنة، فأثمرت جهودهم وأتت بنتائج مبشرة (7) وكان لجهودهم هذه آثار عظيمة ودور كبير في نشر اللغة العربية في ربوع تلك البلاد.

قام المسلمون في شبه القارة الهندية بدور كبير في المحافظة على لغة القرآن، فقدموا للعالم الإسلامي تحفاً علمية نادرة وعظيمة بهذه اللغة العظيمة، ولم يكن اعتناؤهم بها أقل من غيرهم، فمنذ أن دخل الإسلام في هذه البقاع أخذت اللغة العربية تكتسح الساحات فيها، وأخذت كل يوم تكسب أرضاً جديدة على حساب اللغات المحلية الموجودة قبلها. اضمحلت كل اللغات المحلية أمام اللغة العربية في البلاد المفتوحة، حتى أن كثيراً من مناطق السند والبنجاب الغربيتين كان أهلها يتحدثون بهذه اللغة وكانت فيها مراكز علمية كبيرة وكثيرة. يتحدث الدكتور نبيل فولى عن الوضع في شبه القارة الهندية فيقول: "لكن العربية بقيت في كل الأحوال لغة العلوم الدينية والدنيوية الأولى طوال فترات التفوق الحضاري للمسلمين، وكانت تصنع لنفسها في بعض المناطق خنادق خاصة بما في أوساط العلماء والطلاب وسط خضم من اللغات الأعجمية التي تأثرت بما تأثراً لم يتوقف عند حدود استعارة الألفاظ، بل استعارت منها ألواناً أدبية متعددة أيضاً". 8 كثرت المؤلفات العربية لعلماء شبه القارة الهندية بشكل ملفت للنظر في العلوم الشرعية والعربية، فظهرت شروح الصحاح الستة وغيرها من كتب الحديث وبعض المؤلفات في بعض المسائل الفقهية الدقيقة، كما أنجبت شبه القارة شعراء نظموا الشعر بالعربية. ولكن الذي يدعو إلى الأسف أن اللغة العربية لم تصبح لغة البلاد كما أصبحت لغة أهل مصر والشام والعراق وحتى بلاد الأندلس البعيدة، وكان ذلك لأسباب كثيرة أهمها عدم استيطان الفاتحين العرب لهذه المنطقة كما استوطنوا العراق ومصر والشام وشمال إفريقيا وحتى الأندلس البعيدة عن جزيرة العرب لجمال الطبيعة في هذه المناطق ولصعوبة الجو وحرارته في السند وجنوب البنجاب التي فتحها العرب وحكموها منذ أيام الخليفة الوليد بن عبد الملك الأموي، فكانت الجيوش العربية الفاتحة تبقى في الهند بضعة أشهر ثم ترجع إلى جزيرة العرب ليأتي غيرهم، وهكذا كانوا يتناوبون البقاء فيها، ولم يتخذوها موطناً لهم يستقرون فيها. يقول الدكتور نبيل: "حين انطلق الإسلام في أرجاء العالم التي سعدت به لم ينطلق وحده بل أخذ اللغة العربية في صحبته، يتلى بما القرآن الكريم، وتروى بها السنة الشريفة، ويتخاطب بها الفاتحون، ولولا السياسة وتقلباتها وأمور أخرى تتعلق بضعف كثافة الهجرات العربية وتغير لغة الفاتحين في الأجيال التالية لتعربت مناطق من العالم أكثر اتساعاً مما نجد الآن". $^9$  ومن أسباب عدم تمكن العربية من شبه القارة الهندية منافسة اللغة الفارسية لها، فحين جاء المغول من أفغانستان وإيران عملوا على نشر اللغة الفارسية، وكان ذلك

على حساب اللغات الأخرى، ومنها اللغة العربية. ثم ظهور اللغة الأردية المائلة إلى السهولة، وكانت نتيجة اختلاط لغات كثيرة أهمها الفارسية التي تعد أم الأردية والسنسكريتية وهي لغة الهند القديمة- والتركية والعربية، وكلمة "أردو" تعني "معسكر" باللغة التركية. وأحيراً اللغة الإنجليزية التي دخلت بقوة مع دخول الاستعمار البريطاني للبلاد، وهذا الاستعمار حارب اللغة العربية إبان فترة احتلاله الغاشم، وأبعد أصحاب الثقافة الإسلامية ومن كانت لديه خلفية في اللغة العربية من المحالات الحيوية، وخاصة من مجال التعليم والقضاء، وقدموا عليهم أصحاب الثقافة الغربية ومن كانت لديه خلفية في اللغة الإنجليزية، وتأثير ذلك باق إلى يومنا هذا، فمن يجيد اللغة الإنجليزية اليوم في باكستان يجد عملاً بسهولة، كما يحظي بمكانة لا يحظي بما الآخرون ممن لا يجيدونها، أما العربية فأصبحت -كما يقال- لا تطعم خبزاً. ورغم هذا فقد أقيمت مراكز علمية كثيرة في مناطق متعددة من شبه القارة الهندية تحتم باللغة العربية؛ لغة القرآن، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم. وأصبحت هذه المراكز العلمية فيما بعد تعرف بالمدارس الدينية، أو ما يسمى عندنا بالدرس نظامي"، وكانت هذه المدارس تهتم بالعربية إلى جانب الفارسية والأردية الناشئة، فكانت تدرس فيها مواد النحو والصرف والبلاغة والأدب وبعض المواد الأخرى المتعلقة بالعربية مثل الترجمة، إلى جانب العلوم الدينية مثل التفسير والحديث والفقه وأصول الفقه وما إلى ذلك، حيث تقرأ متونها بالعربية ثم تشرح باللغات المحلية المختلفة، لذلك بقيت اللغة العربية وسيلة لفهم الكتاب والسنة وكتب التراث، ولكنها لم تصبح لغة التخاطب. وهكذا بقيت بعيدة عن عامة الشعب الذي كانت تتنازعه لغات محلية كثيرة. وبقى الحال على هذا المنوال حتى دخل الاستعمار البلاد وفتح المدارس العصرية التي تدرس العلوم الحديثة واللغة الإنجليزية في طول البلاد وعرضها، وأخذت هذه المدارس مع الزمن تنافس المدارس الدينية، بل سحبت البساط من تحتها لأسباب كثيرة منها تقصير المسلمين في شبه القارة الهندية وضعفهم، حيث كانت المناهج المعتمدة في تدريس العلوم الدينية واللغة العربية في هذه المدارس قد تقادم عليها العهد، وأكل عليها الدهر وشرب، فكان ذلك من أسباب تأخر المسلمين في هذه البلاد، ولأجل ذلك أشيع بينهم أن اللغة العربية صعبة فقصروا في تعلمها وأهملوها. وحين دعا المستعمر البريطاني الشعب الهندي إلى تعلم اللغة الإنجليزية صدرت بعض الفتاوى التي تدعو المسلمين إلى عدم تعلمها، وأجازوا للبعض بأن يتعلمها ليأمنوا مكر الإنجليز الذين كانوا يتربصون بأهل البلاد وخاصة بالمسلمين الدوائر، أما أن ينصرف الناس جميعاً إلى تعلم هذه اللغة ففي ذلك خطر كبير على كيان الأمة الإسلامية، لأن اللغات في نظر هؤلاء -وهذا حق- ليست مجردة، فهي تحمل معها عقائدها وعاداتها وتقاليدها التي نشأت تلك اللغات في ظلها، فإذا انكب المسلمون جميعاً على هذه اللغة يتعلمونها دخلت العقائد الغربية وعاداتهم وتقاليدهم المتصلة بما إلى عقر دارنا من أوسع أبوابها، والأمة التي تفرط في لغتها تفرط في أساس وجودها، لأن اللغات أوعية لثقافات أهلها وحضاراتهم. وما حدث بعد ذلك يؤكد أهمية تلك الفتاوي ويبررها ويبرز وعي أولئك العلماء بحقائق الواقع، ويكشف عن نظرتهم الثاقبة للمستقبل. ويحس كثير من الباكستانيين في الآونة الأخيرة بأهمية التحدث بالعربية من أجل التواصل مع إخواننا العرب، وخاصة بعد حضورهم المكثف للاشتراك في الجهاد في جبهة أفغانستان، فظهرت كتيبات تركز على تعليم اللغة العربية محادثة، ولكن أغلبها لم يصل إلى المستوى اللائق أو الملائم لتحقيق الهدف المنشود، لأسباب كثيرة أهمها أن الذين قاموا بتأليف هذه الكتيبات لم يكونوا مؤهلين لهذا العمل، وذلك لأن بعضهم كان من العرب الذين لا يعرفون طبيعة البلد ولا عاداتهم اللغوية والاجتماعية ولا طرق تفكيرهم، فلذلك ألفوا تلك الكتيبات لأغراض عامة غير مفرقين بين المستويات المختلفة للمتعلمين، ودون اعتبار للغة المتعلمين الأصلية أو الأم، وأغلب هذه الكتيبات ألفت في البلاد العربية، ثم نقلت إلى شبه القارة الهندية الباكستانية. وبعض الذين ألفوا مثل هذه الكتيبات كانوا من أهل شبه القارة من الهنود والباكستانيين، وهؤلاء رغم معرفتهم لمشاكل أهل هذه البلاد وطبيعتهم وعاداتهم اللغوية وتقاليدهم الاجتماعية، فإنهم كانوا أنفسهم يعانون من ضعف في التحدث بالعربية وفي إخراج الحروف العربية من مخارجها، وفاقد الشيء لا يعطيه كما نعلم. وهكذا لم تغن هذه الكتيبات ولم ترفع مستوى التحدث بالعربية بقدر ما حققه الاتصال المباشر والممارسة العملية لهذه اللغة مع أهلها من خلال الاتصال بهم في بلادهم بعد أن سافر كثير من الباكستانيين إلى البلاد العربية وخاصة بلاد الخليج بحثاً عن أسباب الرزق وطلباً لتحسين المعيشة، وكانت حكومة ذوالفقار على بوتو رئيس حزب الشعب قد فتحت الباب أمام هؤلاء ليخرجوا من البلاد للعمل في الدول الأخرى، وخاصة في دول الخليج العربي. ومن أشكال الاتصال المباشر الاتصال بهم في باكستان نفسها وحاصة في المناطق الشمالية بعد قدومهم المكثف إثر اشتعال الثورة واندلاعها في أفغانستان ضد الاحتلال الروسي، وهذا الاتصال أيضاً لم يحقق المستوى المناسب حيث غلبت عليه اللهجات العامية.

خلاصة القول في هذا الشأن أن الكتب التي ألفت في باكستان بمدف تعلم التحدث باللغة العربية لم تكن مناسبة ولم تحقق الهدف المطلوب منها لأنها لم تراع أصول تعليم اللغات ولا طرق تعليمها، ولم تضع نصب عينها الأغراض الخاصة التي تمتم بما الدراسات الحديثة، ثم كما ذكرت لم تصدر عن مؤهلين لهذا الغرض الخاص.

## مؤسسات تعليم اللغة العربية في باكستان

إن اللغة العربية لها مكانة خاصة في قلوب الباكستانيين لارتباطها الوثيق بالثقافة الإسلامية وبالقرآن بشكل حاص، وكذلك لاحتواء اللغة الأردية واللغات المحلية فيها -مثل: البنجابية والسندية والبلوشية والبشتوية- على كثير من المفردات العربية، ففي اللغة الأردية من أربعين في المائة إلى ستين في المائة من الكلمات العربية على اختلاف الإحصائيات (10).

وترجع رغبة الباكستانيين في تعلم اللغة العربية إلى عمق العاطفة الدينية لديهم، وهذه الرغبة كانت الدافع الأكبر على قيام دولة باكستان -وتعنى الأرض الطاهرة- وكان استقلالها عن

بريطانيا وانفصالها عن الهند عام 1947م، وهذا الأمر كان له أثر كبير على إقبال الناس على القرآن الكريم قراءة -وتسمى عندنا "ناظرة"- وتعلماً وحفظاً، ففي باكستان والهند أعداد كبيرة من حفاظ القرآن الكريم تتجاوز أية دولة أخرى، علاوة على ما اشتهر بين الباكستانيين بأن اللغة العربية هي لغة أهل الجنة، كما ورد في الحديث الذي لم تثبت صحته (11). وانتشار اللغة العربية في باكستان لا يعود إلى رغبة المتدينين من الشعب فحسب، بل تتعدى إلى بعض الحكام من أصحاب الميول الدينية مثل الجنرال ضياء الحق الذي أمر عام 1978م بتعليم اللغة العربية كمادة أساسية في جميع المراحل الدراسية بدءاً من الصف الأول وحتى الصف العاشر، ولكن المنفذون لهذا الأمر من البيروقراطيين قصروه على ثلاثة مستويات أو مراحل فقط، تبدأ من الصف السادس وحتى الصف الثامن، وفي عهد الحكومات التالية اقتصر تدريس هذه اللغة على مرحلة واحدة أو مستوى واحد فقط وهو الصف السادس، وهذه المادة اليتيمة اليوم لا يهتم بما أحد ولا تحمل أي مستوى حقيقي يفيد الطلاب. ومن انجازات الرئيس الراحل ضياء الحق إنشاء الجامعة الإسلامية العالمية في العاصمة عام 1980م<sup>(12)</sup> التي تعتمد على هذه اللغة منهجاً في عدد من التخصصات وخاصة في الكليات الأساسية مثل كلية اللغة العربية وكلية الشريعة والقانون وكلية أصول الدين، علاوة على تدريسها في باقى كليات الجامعة وأقسامها حتى العلمية منها كمتطلب عام. كما أسست أقسام اللغة العربية في معظم جامعات باكستان الحكومية منها والأهلية. وعلى الصعيد الشعبي قامت المدارس الدينية المنتشرة في طول البلاد وعرضها -يزيد عددها عن عشرين ألف مدرسة- بدور كبير في تعليم اللغة العربية والأدب العربي فيدرس فيها الطلاب النحو والصرف والبلاغة والأدب، وكان للبعثات التي أرسلت إلى البلاد العربية المختلفة للدراسة وعودتهم حاملين الشهادات العليا والعلم الغزير واللغة العربية دور كبير في الارتقاء بهذه اللغة في باكستان. هذا ويستغل الباكستانيون فرصة وجود العرب في باكستان ليتعلموا منهم أي قدر يتيسر لهم من اللغة العربية، وذلك بشوق عظيم ورغبة شديدة، وذلك بسبب القرآن الكريم ومكانته في قلوبهم. وهنا لا بد من الإشادة بدور المؤسسات العربية التي تأسست خلال السنوات الثلاثين الماضية في باكستان التي فتحت معاهد لتدريس اللغة العربية، ولتحقيق هذا الغرض وفرت عدداً لا بأس به من المدرسين العرب، وأقاموا دورات اللغة العربية في مختلف أرجاء البلاد، كما أقاموا دوراً ومدارس للأيتام اعتمدت فيها المناهج العربية، وخاصة في مدينة "بيشاور" والمدن الجاورة، ولكن أكثر هذه المؤسسات أغلقت بسبب سياسات الحكومات الباكستانية الموالية لأمريكا في السنوات الأخيرة، مما أدى إلى تراجع اللغة العربية في باكستان خطوات إلى الوراء بعد أن كانت قد حققت بعض التقدم، وهذه السياسات التي اتبعتها الحكومات المتعاقبة في باكستان كانت ضمن منظومة دولية هدفها التآمر على الإسلام وعلى لغة الإسلام.

## تعليم اللغة العربية لأغراض خاصة

نشهد في هذا العصر الذي نعيش فيه تطوراً ملموساً في كل شيء، وقد ظهرت تخصصات دقيقة لم يعرفها القدماء، ربما كانت لها جذور قديمة، وربما تحدث عنها أسلافنا بشكل أو بآخر، ولكنها لم تكن بهذا التقعيد والتنظير المعروف الآن، ولم تكن مجموعة في مكان واحد كما نشهدها اليوم وكما هو حالها اليوم. فعلى الصعيد اللغوي ظهرت نظريات لغوية حديثة كثيرة، تحت غطاء "الألسنيات" التي ظهرت في ساحة علم اللغة منذ خمسينيات القرن الماضي، وفيما يتعلق بتعليم اللغة العربية بدأت هذه النظريات تركز على مستوى المتعلم وطبيعته وعلى الأغراض التي من أجلها يتعلم اللغة العربية.

ومن خصائص الدراسات اللسانية الحديثة أنها تجمع بين اللغة وعلوم أخرى أهمها علمي النفس والاجتماع، وقد نتج عن ذلك فرع جديد في مجال تعليم اللغات يسمى تعليم اللغة لأغراض خاصة، وهذا المجال يتجاوز الكفاية اللغوية إلى الكفاية التواصلية؛ التواصل لتحقيق أغراض خاصة محددة.

ساهم تعليم اللغات الأوروبية وخاصة الإنجليزية في تطوير تدريس اللغة لأغراض خاصة، فظهرت لديهم نظريات جديدة في هذا التخصص، وأما اللغة العربية فقد تأخر دخولها في هذا الميدان، وقد بدأ المتخصصون في هذه اللغة بالاهتمام بحا من هذا المنظور، ومن ذلك هذا المؤتمر الذي نشهده على أرض ماليزيا الرائدة الذي يبرز جهود العلماء في هذا المجال ويفتح آفاقاً واسعة أمام الباحثين والمتخصصين ليدلوا بدلوهم، ويقدموا ما يمكن أن يصب في النهاية في صالح اللغة العربية لغة القرآن.

ولنا أسوة حسنة في جهود علمائنا القدامي حين وظفوا اللغة العربية لخدمة القرآن الكريم والحديث الشريف وتعلم العلوم الدينية مثل الفقه وأصوله والتفسير وعلومه. كان الطالب إذا شرع في تعلم هذه العلوم يبدأ بتعلم النحو والصرف والبلاغة والأدب حتى يتمكن منها لينطلق إلى العلوم الدينية المختلفة يتعلمها بعد أن يتأسس جيداً في اللغة العربية.

## أهم دوافع تعلم اللغة العربية في باكستان

يتعلم تسعون في المائة من مسلمي العالم اللغة العربية اليوم لأغراض دينية، ونسبة الباكستانيين الذين يتعلمون اللغة العربية لأغراض دينية وخاصة لغرض فهم القرآن أكثر من ذلك، (13) ويمكننا إدراك ذلك من أسماء الكتب التي تعلم اللغة العربية فنجد مثلاً كتاباً باسم "لغة القرآن" وأخر باسم "لسان القرآن" وهكذا. ولكن هذه الكتب رغم ما توحي إليه من أنها تعلم اللغة العربية لغرض خاص فإنها بعيدة كل البعد عن روح هذا النوع من التخصص، وتحتاج إلى أن يتولى أمرها متخصصون يدركون كنهه، فلا فرق بين هذه المناهج ومناهج تعليم اللغة العربية

لأغراض عامة سوى حشد هائل من الآيات القرآنية، وهي في هذا تسلك منهج القدماء وأساليبهم في التركيز على قواعد النحو والصرف، والأدهى أنها تبدأ عادة بقواعد الصرف قبل النحو، فيضطر الطالب إلى أن يحفظ هذه القواعد عن ظهر قلب دون فهم، وهذا منهج خاطئ في تعليم اللغة العربية لأغراض خاصة، وقد نسي هؤلاء أن القدماء وضعوا تلك المناهج لمن كانت العربية لغتهم الأم.

إن تعليم اللغة العربية لهدف فهم القرآن في باكستان بالغ الدقة وبحاجة إلى خبرة وبصيرة، ولا بد من الاستفادة من تجارب السابقين -ولكن دون تقليدهم في كل شيء فما يصلح لقوم قد لا يصلح لآخرين، فلكل لغة أسلوبها الخاص في تأليف كلماتها وتركيب جملها، وهذا الأمر له أثر على أسلوب التفكير. وتعليم اللغة العربية للناطقين بالأردية لأغراض خاصة ولغرض فهم القرآن الكريم بشكل خاص يتطلب منهجاً خاصاً لا بد فيه -أولاً وقبل كل شيء مراعاة الفوارق والمشتركات بين اللغتين العربية والأردية، فكل لغة لها أسلوبها الخاص في تأليف كلماتها وتركيب جملها، وهذا الصنيع يطبع عقلية الدارس بطابع خاص، لأن أسلوب التفكير مستمد من أسلوب اللغة، فهما متلازمان تلازماً لا ينفك، وحتى ندرك هذه الحقيقة نذكر في هذا الصدد أن أساليب التعبير تختلف من فصيلة من الألسنة واللغات إلى أخرى، فاللغات المنامية على سبيل المثال تشتمل على جمل خالية من الفعل، على حين لا بد من وجود فعل في السامية على سبيل المثال تشتمل على جمل خالية من الفعل، على حين لا بد من وجود فعل في كل جملة من جمل اللغات الهندية - الأوروبية، حتى ولو كانت جملاً اسمية أسمية أسمية

كما أن أكثر الذين ألفوا، والذين يؤلفون مناهج تعليم اللغة العربية لأغراض خاصة أو لغرض فهم القرآن في باكستان لا يراعون أعمار المتعلمين، فلا فرق بين الصغار والكبار في هذه المناهج، وهذا خطأ جوهري يجب التبه له وتفاديه، فهذه المناهج بشكلها الحالي لا تلبي حاجة الناس في باكستان من الأعمار المختلفة، فهي إن وافقت في بعض أجزائها طائفة خاصة أو مرحلة معينة من العمر لا تناسب طائفة أخرى أو مرحلة أخرى من العمر يقول الدكتور علي القاسمي: "ينبغي أن يختلف تعليم اللغة العربية للأطفال الذين هم في سن الخامسة عنه لليافعين الذين هم في سن الخامسة عشرة، فهناك فروق بين هذين النوعين من المتعلمين على المستويات الجسمية والعقلية ومن حيث الولوع والرغبات وطريقة التعلم المناسبة. إن عمر المتعلم يؤثر على الكتاب من حيث المحتوى والعرض "(15). يعود الدكتور القاسمي بعد ذلك مباشرة ويقول مستدركا إن عمر المتعلم قد لا يؤثر كثيراً على المحتوى اللغوي للكتاب في المراحل الأولى من تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها، ولكن عرض المادة اللغوي للكتاب في المراحل الأولى من تعليم اللغة السرد على الوصف، كما أنهم أكثر تقبلاً للمحسوسات منهم للمفاهيم المجردة، وكذلك تثير المنبهات الحسية الصغار أكثر، ولذلك يفضل الاستعانة بوسائل الإيضاح المختلفة مثل الصور في تعليم هؤلاء اللغة العربية، وفيما يتعلق بتعليمهم هذه اللغة لغرض فهم القرآن يمكن الاستعانة بعض المسلسلات المرئية التي تعرض فيها قصص القرآن الكريم كقصص الأنبياء وأخرى عن بعض المسلسلات المرئية التي تعرض فيها قصص القرآن الكريم كقصص الأنبياء وأخرى عن

الحيوانات التي ورد ذكرها في القرآن الكريم وهي متوفرة وفي متناول اليد في الشبكة الدولية وفي صورة أشرطة. وفيما يتعلق بالتراكيب النحوية والمعاني فالأطفال يفضلون استخدام الأمثلة في حين يحتاج الكبار إلى معرفة القواعد<sup>(16)</sup>، والصغار ليست لديهم رغبة كافية في فهم القرآن، بعكس الكبار. وإن كان مؤلفوا مناهج تعليم اللغة العربية لغرض فهم القرآن -في مجموعهم يركزون على الكبار أكثر حين يضعون هذه المناهج، لذلك نجد نفس هذه المناهج قصيراً، لأنها تركز على الكبار، ولا يملك هؤلاء الكبار الوقت الكافي لتعلم اللغة العربية، وإن وجدوا الوقت الكافي تنهار هممهم بسرعة لبعدهم عن اللغة العربية في حياتهم العملية، ولأن الأساس اللغوي عندهم عن اللغة العربية.

على الذين يتصدون لتأليف كتب ومناهج لتعليم اللغة العربية لغرض فهم القرآن أن يبدأوا بتعليم اللغة البسيطة في أشكالها السهلة الواضحة المباشرة، لأن لغة القرآن صعبة حتى على الناطقين باللغة العربية الذين يستعينون بالتفاسير والمعاجم في فهم معاني كثير من كلمات القرآن الكريم، فكيف بغير العربي، وإذا عملنا على تأسيس المتعلم على أسس متينة من اللغة العربية نكون قد أطلنا المنهج أو مدة التعلم، وهذا سوف يصرف هؤلاء عن تعلمها. والحل في الوسطية والاعتدال، فنتقي الله ما استطعنا ونعمل بقول المصطفى صلى الله عليه وسلم: "سددوا وقاربوا"، فنبدأ باللغة البسيطة بقدر ما يسمح الوقت المخصص، ثم نبدأ بلغة القرآن، وحبذا لو فعلنا هذا مع كل قاعدة. وكذلك لا بد من إلمام موجز وسريع بقواعد الإملاء قبل الدخول في القرآن الكريم. ومن حسن حظنا أن الأردية تكتب بحروف عربية، ولذلك ليست لدينا مشكلة في تعلم كتابة الحروف العربية. على الذين يؤلفون هذه المناهج أو المقررات أن يراعوا اعتبارات أخرى عدا العمر، مثل الذاكرة وقابلية المحاكاة والذكاء والشخصية والخلفية ومدى رغبة المتعلم ووقته، فالكبار مشغولون في كسب معاشهم والصغار مثقلون بموادهم الدراسية.

والأدهى أن أكثر الذين يؤلفون مناهج تعليم اللغة العربية للناطقين بالأردية والذين يدرِّسونها لا يستطيعون التحدت بها، بل إن بعضهم إذا سمعوها من لسان عربي فصيح لا يفهمونها، لعدم معايشتهم لها في حياتهم العملية، وأكثرهم لم يدرسوا اللغة العربية بشكل منظم أي دراسة منظمة متدرجة، وإنما اعتمدوا في تأليفهم على علمهم الديني، وعلى الكتب الدينية المترجمة إلى اللغة الأردية وخاصة في التفسير. كما أن أكثر هؤلاء يركزون على مهارة واحدة من بين المهارات اللغوية الأربعة التي يهتم بها المعلم والمتعلم معاً، وهي مهارة فهم المقروء، ويغفلون فهم المسموع والمحادثة والكتابة، لأن الهدف هو فهم القرآن الكريم المكتوب، ولذلك نجدهم لا يركزون كثيراً على القراءة الصحيحة وعلى أسس القراءة الصحيحة، فلا يراعون قواعد التجويد، لأن هذا ليس هدفهم، وهذا أيضاً خطأ جوهري يقع فيه معلمو العربية لغرض فهم القرآن. من المفيد جداً لهؤلاء أن يتعلموا قواعد التجويد، ولكن بشكل مختصر حتى لا ينصرفوا عن فكرة تعلم اللغة العربية من أساسها. وكذلك لا بد من تخصيص وقت لسماع تلاوة القرآن الكريم، ففي كل اللغة العربية من أساسها. وكذلك لا بد من تخصيص وقت لسماع تلاوة القرآن الكريم، ففي كل

حصة أو محاضرة يسمع المتعلمون مجموعة من الآيات تختلف طولاً وقصراً حسب الوقت المخصص للحصة أو المحاضرة. إن الكتاب الجيد هو ذلك الذي يقدم العربية لغة ومضموناً، تكلماً وكتابة. نحن في باكستان اليوم —بشكل عام – نعاني من عدم وجود المعلم الكفء الذي هو أساس نجاح أي عملية تعليمية، ونحن نعلم أن أية عملية تعليم تعتمد على ثلاثة أسس هي: الطالب والمعلم والمنهج، وأهمها هو المعلم.

### خلاصة البحث والتوصيات

## أولاً: خلاصة البحث

يعود بقاء اللغة العربية حتى يومنا هذا وإلى قيام الساعة اولاً وأخيراً إلى أنها لغة القرآن الكريم، والقرآن هو الكتاب الذي أنزل على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وهو كتاب الإسلام الذي تدين به الشعوب الإسلامية في أكثر من أربعين دولة داخل هيئة الأمم المتحدة، ولا غرو فالأمم الإسلامية الآن وبخاصة العربية منها تتمتع بمركز ممتاز في مجال العلاقات الدولية. لذلك صار لزاماً على الدول العربية أن تنشط وتحدّ في سبيل نشر اللغة العربية وتيسير تعليمها وتقديمها للعالم في صورة جميلة جذابة، ولتحقيق ذلك عليهم أن يقيموا المؤسسات والمراكز وذلك من خلال تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها داخل تلك الدول -أي الدول العربية- وخارج نطاقها. وتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها يجب أن ترتبط بشكل خاص بالثقافة الإسلامية وبخاصة القرآن الكريم الذي نزل بما كما ورد في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (11). يعد المسلمون اللغة العربية لغة مقدسة لارتباطها بالكتاب المقدس، فلا تصح الصلاة إلا بها، والصلاة عماد الدين، كما هي لغة التراث الإسلامي العظيم التي أنتجته عقول المسلمين خلال قرون عديدة، واللغة العربية كانت من أهم العوامل التي وحدت المسلمين عبر قرون طويلة تحت لواء الخلافة الإسلامية، وهي من أهم عوامل الوحدة بين العرب اليوم رغم انقسامهم السياسي، والتي يمكن أن تجمع بين المسلمين كلهم -شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً- من جديد، كما كانوا؛ أمة واحدة، دينها واحد ولغتها واحدة، فتجمع بين المسلم السعودي والمصري والباكستاني والهندي والأوروبي والأمريكي.. إلخ. فالمسلم يعد معرفة اللغة العربية أصلاً من أصول عقيدته وواجباً مقدساً يمكِّنه من إدراك لأسرار القرآن الكريم وفهم معانيه، ووحدة العقيدة -كما نعلم- عامل مهم لتيسير وسرعة تعلم اللغة العربية(18). بدأ الغرب قبلنا بتعليم اللغات لأغراض خاصة، فحققوا انجازات ضخمة يمكن الاستفادة منها في مجال تعليم اللغة العربية لأغراض خاصة. وما زال الطريق طويلاً أمامنا حتى نحقق شيئاً ملموساً، ولكن إذا خلصت النيات واستمرت الجهود فسوف نحقق تقدما واضحاً في هذا الجال إن شاء الله تعالى. وفيما يتعلق بتعليم اللغة العربية لأغراض خاصة في باكستان، فنحن متخلفون جداً في هذا الجحال، لأن اللغة العربية في بلادنا ضعيفة جداً، والاهتمام الرسمي بها قليل.

## ثانياً: التوصيات

- يجب أن نخطط للمدى البعيد، فنهتم بالصغار، فهم أسرع تعلماً من الكبار، وذلك بتهيئتهم مبكراً، وتعليمهم اللغة العربية لغرض فهم القرآن، حتى يتشكل لديهم الأساس القوي المتين.
- وضع مناهج لتعليم اللغة العربية للناطقين بالأردية حسب المستويات، التي يراعى فيها كل شيء، انطلاقاً من العمر.
- الاهتمام بالغرضين العام والخاص عند وضع مناهج تعليم اللغة العربية، وذلك بشكل متمازن.
  - محاولة خلق بيئة لغوية قرآنية، حتى يسهل تعلم اللغة العربية لغة القرآن الكريم.
- العناية بتطوير المناهج بين حين لآخر، مراعين فيها ظروف المتعلم، في هذا الصدد يمكن تشكيل لجان من متخصصين حقيقيين.
- لم يكن دور الحكومات الباكستانية كما يجب أن يكون فيما يتعلق بالاهتمام باللغة العربية، وأنا هنا لا أريد الدخول في السياسة، ولكني أهيب بالحكومات في البلاد الإسلامية، وبحكومتنا في باكستان بشكل خاص أن تستجيب لرغبات الشعب وتقوم بدور ريادي من أجل نشر اللغة العربية، لغة القرآن الكريم، فتضع الخطط، وتشرف على البرامج، وتعقد الندوات والمؤتمرات، وتعمل على تدريب معلمي اللغة العربية وتطوير قدراتهم وإمكانياتهم، وخاصة من أجل فهم القرآن الكريم خدمة للدين الحنيف. وبدون هذا الغطاء الرسمي ستبقى المحاولات الفردية ضعيفة الأداء، قليلة التأثير، كما هو الوضع الراهن.

## الهوامش

1- الروم:22.

.9: الحجر

3- "فقه اللغة وسر العربية"، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الملقب بأبي منصور الثعالبي، دار الكتب العلمية، 2008م، بيروت، ص25.

4- سورة الحج:32.

- 5- "الخط العربي وأثره الحضاري" د. محمد يوسف صديق، مقال منشور على الشبكة الدولية في موقع "نادي الإحياء العربي".
- 6- "المسالك والممالك"، أبو إسحق إبراهيم بن محمد الفارسي الإصطخرى المعروف بالكرخي (ت:346هـ)، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ص32.
- 7- "اللغة العربية في الهند عبر العصور"، الأستاذ خورشيد أشرف إقبال الندوي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، عام 2008م، ص35.
- 8- "الشعر العربي في شبه القارة الهندية"، د. نبيل فولي، مقال منشور في مجلة الوعي الإسلامي السامية بالكويت، العدد 532، بتاريخ 3 سبتمبر الصادرة عن وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالكويت، العدد 532، بتاريخ 3 سبتمبر 2010م.
  - 9- المرجع السابق.
- 10- "الباكستانيون يقبلون على اللغة العربية لدوافع دينية"، مهيوب خضر، مقال منشور على الشبكة الدولية في موقع "إسلام ويب".
- 11- ونصه كالتالي: "أحبوا العربية لثلاث: لأني عربي والقرآن عربي ولسان أهل الجنة عربي" رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وهذا الحديث موضوع، فقد حكم عليه ابن الجوزي والذهبي بالوضع، وأدرجه الألباني في "سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة رقم 160.
- 12- تحدث الدكتور محمود محمد عبدالله بالتفصيل عن دور المؤسسات التعليمية في نشر اللغة العربية في باكستان في الباب الأول من كتابه "اللغة العربية في باكستان، دراسة وتاريخاً"، من منشورات وزارة التعليم الفيدرالية بإسلام أباد، ط1، 1984م، ص81-198.

- 13- "تحربة المنهج في معهد تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية- الرياض" للدكتور عبد الرحمن حسين، بحث منشور ضمن "وقائع ندوات تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها"، الجزء الثالث، مكتب التربية العربي لدول الخليج، 1985م، ص67.
- 14- "الكتاب المدرسي لتعليم اللغة العربية للأجانب"، للدكتور عبد العزيز برهام، بحث منشور ضمن "السجل العلمي للندوة العالمية الأولى لتعليم العربية لغير الناطقين بحا"، الجزء الثاني، حرره الدكتور محمود إسماعيل الصيني والدكتور على محمد القاسمي، عمادة شؤون المكتبات في جامعة الرياض، ممادة شؤون المكتبات في جامعة الرياض، ممادة شؤون المكتبات في جامعة الرياض، ممادة شؤون المكتبات في حامعة الرياض، ممادة شؤون المكتبات في حامعة الرياض، ممادة المرابعة المرا
- 15- "الكتاب المدرسي لتعليم العربية لغير الناطقين بها"، الدكتور على القاسمي، بحث منشور ضمن "السجل العلمي للندوة العالمية الأولى لتعليم العربية لغير الناطقين بها"، الجزء الثاني، ص89.
  - 16- المرجع السابق، ص89-90.
    - -17 سورة يوسف:2.
- 18- "الكلمة الافتتاحية لمديرة مركز اللغات" ألقتها الدكتورة رشا الصباح عند افتتاحها الدورة التدريبية الأولى لمدرسي اللغة العربية لغير الناطقين بها بمركز اللغات في جامعة الكويت، أثبتت في "وقائع ندوات تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها"، الجزء الثالث، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ندوات تعليم ملكتب التربية العربي لدول الخليج، 1985م، ص169-171.

# الأسوة الحسنة

الدكتورعبد الحميد حرّوب\*

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد رسول الله الذي بعثه الله بالحق بشيراً ونذيراً، فبلغ الرسالة، وأدّى الأمانة، ونصح الأمة، وجعلنا على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين وعلى أصحابه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد!

رغم التطوّر الهائل الذي أنتجته الحضارة الحديثة في شتى مجالات الحياة، فإنّ الإنسان الذي هو قلبها النّابض لازال يعاني من مشكلات عويصة متنامية، فالمنتجات الكثيرة التي ذلّلت له الصّعوبات قد زادت من حجم معاناته، وحركته غير المتوازنة أثّرت سلبا في البيئة وأساءت إلى جغرافيتها، والتباين الشّديد بين الشّمال المنتج والجنوب المستهلك أدّى إلى ظواهر سلبية بالغة التأثير والخطورة، فارتفاع الأسعار مع قلّة الغذاء وتزايد السكّان في تفاقم مستمرّ، وأكثر من مليار نسمة يعانون الفقر، والموتى من شدّة الجوع بلا حساب، والحروب قد حادت عن غايتها ولطّخت بقذارتها جبين البشريّة، وتطوّرت أساليب الجرائم المنظّمة، وانتشرت المعاصي المهلكة، وطحّت العولمة الخناق على الهويات المختلفة، والخصائص المتنوّعة، والمناهج المتعدّدة، وأحدثت الثورة المعلوماتية تحوّلات كبيرة في الحياة المادية والمعنوية، ونخر الفساد القيم الاجتماعية، وكاد يئد كلّ فضيلة باقية، وتقنّع الإنسان معنى الحياة، والعنف أصبح ظاهرة تؤرّق المجتمع الإنساني بشراسة تستنكرها وحوش الغاب، وقد استعصى علاج هذه الظّاهرة التي تحتضنها ثقافة تؤسّس بشراسة تستنكرها ومومة الخاب، وقد استعصى علاج هذه الظّاهرة التي تحتضنها ثقافة تؤسّس المتلي بما تفكير الإنسان وأفقدته توازنه، وسواء أكان العنف من السّلطة أو الأفراد أو الجماعات، التلي بما تفكير الإنسان وأفقدته توازنه، وسواء أكان العنف من السّلطة أو الأفراد أو الجماعات، فقافة العنف لاتتورّع عن تدمير طاقات المجتمع وإهلاك الحرث والنّسال.

ومع هذا كلّه، هناك مشكلات أخرى معنوية يعاني منها الإنسان في حياته الفكرية وعلاقاته الأسرية والاجتماعية، وفي ميادين العمل والدّراسة، وفي سعيه لتحقيق أمانيه من المنصب والجاه والمال، وفي سباقه مع الزّمن لمواكبة متطلّبات الحياة العصرية التي تتطوّر بشكل سريع.

وهذه الشّبكة المعقّدة من المشكلات الفكرية، والسّياسية والاقتصادية والثّقافية، والاجتماعية والأخلاقية التي اكتسبها الإنسان بيديه جرّاء بغيه وجهله، أفرزت أزمات خانقة

<sup>\*</sup> الأستاذ المساعد بقسم الحديث وعلومه، كلية الدراسات الإسلامية (أصول الدّين)، الجامعة الإسلامية العالمية، اسلام آباد، باكستان.

ظلّت تضغط عليه من كلّ جهة حتى أصابته بوباء الضّغوط النّفسيّة، فنتج عنها التوتّر والقلق والخوف والاكتئاب والإحباط وانفصام الشّخصية والانهيار العصبي، والاحتراق النّفسي والقنوط، وجعلته عرضة لأمراض القلب وارتفاع ضغط الدّم، وضعف المناعة، وقرح المعدة، وأمراض الحساسية والرّبو، وقلّة النّوم وغيرها من التأثيرات السّلبية على وظائف الجسم المختلفة.

ولقد كان تأثير المشكلات المعنوية على الإنسان أشد من غيرها، فهو حين يكون كئيب النفس، مهموم القلب، مسلوب الإرادة، ممرّق الشّعور، تتقاذفه الأوجاع يمينا وشمالا، يفقد صموده في وجه الصّعوبات ويعجز عن مقاومتها، وسرعان ما يستسلم لها مردّدا مقولة الإذعان والفشل: "ليس بالإمكان أفضل ممّا كان" هذه المقولة التي يسلّي بها نفسه، هي بحدّ ذاتها من المشكلات الموروثة التي لازالت حاضرة بقوّة في حياته، وتشلّ حركته عن التغيير، وقد أدّى ضعف الإنسان أمام هذه المشكلات إلى الانتشار الواسع للعيادات النفسية ورواج سوق الشّعوذة والخرافة التي يلجأ إليها الإنسان ظنّا منه أنّه قد يعثر فيها على حلول لمشكلاته، فإذا به يصبح مستسلما حنوعا لقوى النفس الهابطة، متعلّقا بالأوهام والأماني الكاذبة، والعجيب أنّ هذا التفق المظلم لم يلحه الأميّ والجاهل فقط حيّ نقول إنّ الجهل والأميّة هما سببا الوقوع في هذه الهاوية، بل إنّ كثيرا من ضحايا هذه الطّريقة هم من المتعلّمين والمثقّفين! وإنّ فئات كثيرة من شعوب العالم الإسلامي تتلف أموالا طائلة على المشعوذين الذين ينتشرون في طول البلاد وعرضها، حتى صار لكلّ ألف نسمة مشعوذ، بل وصلت الشّعوذة إلى الفضائيات التي خصّصت لها منابر، وراحت تروّج لها بغية الرّبح الوفير الذي تجنيه من الدّجل!.

وللحياة وجه آخر، جميل محيّاه، مشمس نماره، مقمر ليله، خير وبركة أيّامه، يفيض رجاء وأملا، ويتمتّع فيه الإنسان بزينة الله التي أخرجها لعباده والطيّبات من الرّزق، وينعم فيه بالطمأنينة والاستقرار، ويدّخر في نفسه إرادة قويّة ومقدرة كبيرة على تجاوز العقبات التي تعيق نفضته وتمدّد استقرار حياته، ولكنّ هذا الوجه الجميل حجبت خيره عن كثير من النّاس ضبابية الرّؤية، وحالت دونه الأزمات الجاثمة عليهم، وصدّتهم عنه أنظمة تمنّيهم بحياة أفضل في ظلّ فلسفتها وتشريعاتما التي أثبتت عجزها وفشلها، وفقدت ثقة شعوبما التي انتظرت طويلا الغد المشرق الذي تعدها به، فلم تجد بدّا من الخروج عليها ومطالبتها بالرّحيل، إلاّ أنّ هذه الأنظمة مع إفلاسها الشّديد لازالت تتشبّث بمقاليد الحكم وتزيّن للنّاس أعمالها، وتختلق المبرّرات لانتكاسها، وتفتعل العراقيل في طريق البديل الحقّ الذي تشرئب إليه الشّعوب، وتناضل من أجل تقيقه.

ولازالت حلبة الحياة تشهد باستمرار فصولا جديدة من التدافع الذي توسّعت ميادينه، وتطوّرت وسائله وفتح باب التّنافس على مصراعيه لطرح البدائل المنقذة، وظهور الطاقات الكامنة، وتحريك القدرات الإبداعية المختلفة، إلاّ أنّ هناك إنجازات كثيرة رائعة تحوّلت إلى مصدر قلق وحوف للإنسان، حين وظّفت في الصّراع، ومحاربة الآخر، وتمميشه في الحياة، فتضاعفت مسؤولية الإنسان نحو مشكلاته، وظهرت آفاق جديدة في دراستها.

ويعد الدّين الإسلامي القوّة المنيعة التي كانت ولا تزال تحفظ الإنسان من نفسه ومن المخاطر التي تحيط به فليس من طبيعته أن يجعل الإنسان منكفاً على ذاته، معتزلا الحياة كما يظن الواهمون، إنّه منهج كامل لايترك فراغا في أيّ شيء، فهو يملأ بنور عقيدته وشريعته حياة النّفوس والقلوب والعقول والسّلوك والوجود بأكمله، ويجعل أتباعه يتذوّقون حلاوة الحياة السّعيدة في ظلّ التمسّك به، والالتزام بتعاليمه، ويعلّمهم كيف يميّزون بين الباطل والحقّ، ويغلّبون الحكمة على الطيش، والتّسامح على الانتقام، والمحبّة على الحقد، والرّحمة على البطش، والرّفق على العنف، والأمن على الخوف، والتوكّل على التواكل، والعمل على التقاعس، ويحتّهم على الصّبر والمصابرة والتضرّع إلى الله تعالى في كلّ الأحوال، والتنافس على كسب زمام المبادرة في الخيرات، والإيمان بتغيير الحياة بكلّ ثقة نحو الأفضل.

ألاترى التفاؤل والأمل في قوله صلّى الله عليه وسلّم لرفيق دربه أبي بكر رضي الله عنه الذي شعر بالحزن حين رأى آثار المشركين تقترب من الغار فقال مخاطبا الرّسول صلّى الله عليه وسلّم: هذا الطّلب قد لحقنا يارسول اللَّه"،فقال له صلّى الله عليه وسلّم: ﴿لاَتَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنا ﴿ الله عليه وسلّم: ﴿ لاَ تَحْزُنْ إِنَّ اللّه مَعَنا ﴾ (1).

هذا الموقف العظيم حلّده القرآن الكريم في قوله: ﴿إِلاّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّذِينَ كَفَرُوا تَابِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَتَّخْرَنْ إِنَّ اللّهَ مَعَنا ﴿ أَن اللّهَ مَعَنا ﴾ ولمّا طويت مسافة الزّمن تجلّت للنّاس عطايا قوله تعالى: ﴿لاَتَحْزَنْ إِنَّ اللّهَ مَعَنا ﴾، فقد نصر الله نبيّه ومكّنه في الأرض، وصار أبو بكر رضي الله عنه خليفة للمسلمين، واليوم الذي قيلت فيه ﴿لاَتّحْزَنْ وَ السّرِمِ اللهِ عنه خليفة المسلمين، واليوم الذي قيلت فيه ﴿لاَتّحْزَنْ ﴾ أصبح بداية التاريخ الهجري.

وحين اشتكى المسلمون إلى النّبي صلّى الله عليه وسلّم معاناتهم من اضطهاد المشركين، وخوفهم على أرواحهم وأهاليهم وأموالهم، حثّهم النّبي صلّى الله عليه وسلّم على الصّبر، وبشّرهم بتحقيق الأمن الاجتماعي في ظلّ الإسلام الذي سوف ينتصر، ويسود نظامه، وتحكم النّاس شريعته، فعن خبّاب بن الأرت رضي الله عنه قال: "شكونا إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وهو متوسّد بردة له في ظلّ الكعبة، قلنا له ألا تستنصر لنا ألا تدعو الله لنا اقال كان الرّجل فيمن قبلكم يحفر له في الأرض فيجعل فيه فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيشق باثنتين وما يصدّه ذلك عن دينه، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه من عظم أو عصب وما يصدّه ذلك عن دينه والله ليتمنّ هذا الأمر حتى يسير الرّاكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلاّ الله أو عن دينه ولكنّكم تستعجلون "(3).

وحين حضر عدي بن حاتم مجلس النبي صلّى الله عليه وسلّم، وأبدى رغبته في اعتناق الإسلام، رأى رجلا يشكو الفقر، وآخر يشكو عدم الأمن، خشي النبي صلّى الله عليه وسلّم أن يكون مارآه عدي سببا في صدّه عن الإسلام الذي لازال شعب دولته الفتية يعاني الفاقة،والخوف من قطّاع الطّرق، فأوحى الله تعالى إلى نبيّه بما يرغّب عديا في الإسلام ويجعله مطمئنا إليه، روى البخاري في صحيحه عن عدي بن حاتم قال: "بينا أنا عند النبي صلّى الله

عليه وسلّم إذ أتاه رجل فشكا إليه الفاقة ثمّ أتاه آخر فشكا إليه قطع السّبيل، فقال يا عدي هل رأيت الحيرة ؟ قلت لم أرها وقد أنبئت عنها،قال فإن طالت بك حياة لترينّ الظّعينة ترتحل من الحيرة حتّى تطوف بالكعبة لا تخاف أحدا إلاّ الله، قلت فيما بيني وبين نفسي فأين دُعّار طيّئ الذين قد سعّروا البلاد، ولئن طالت بك حياة لتُفتحنّ كنوز كسرى قلت كسرى بن هرمز،قال كسرى بن هرمز، ولئن طالت بك حياة لترينّ الرّجل يخرج ملء كفه من ذهب أو فضّة يطلب من يقبله منه فلا يجد أحدا يقبله منه فلا يجد أحدا يقبله منه الله.

فكانت أولى هذه البشائر هي تحقيق الأمن الاجتماعي، حتى تصير الظّعينة وهي المرأة تسافر وحدها من العراق إلى مكّة، فتطوف بالبيت ثمّ ترجع لا يتعرّض لها أحد في الطّريق، ولما سمع عدي هذه البشارة استبعدها بناء على ما يراه في الواقع، وقال في نفسه:أين دعّار طبيء الذين سعّروا البلاد؟، والدعّار هم قطّاع الطّرق الذين نشروا الخوف والفزع في النّاس، وإذا كان دعّار طبيء وحدهم سعّروا البلاد فكيف بدعّار كلّ الجزيرة العربية؟ وشاء الله أن يطول عمر عدي، فصار يحدّث النّاس فيقول: "فرأيت الظّعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف عدي، فصار يحدّث النّاس فيقول: "فرأيت الظّعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف الله الله، وكنت فيمن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النّبي أبو القاسم صلّى الله عليه وسلّم يخرج ملء كفّه "(5).

بهذا الأمل الكبير، وهذه الثّقة القوية غرس في نفس الإنسان الإيمان الصّادق الذي يجعله صبورا على تحمّل المشاق، قادرا على تجاوز الصّعوبات، متفائلا غير مستسلم لواقعه المرير، متطلّعا إلى مستقبل زاهر مشرق مهما كانت مصائبه.

وقد دأب الفكر الغربي ومن اغتر به على تبني موقفا سلبيا من الدين، أدّى به إلى إقصاء سير الأنبياء والرّسل الكرام من منظومته، وكأنّهم ليسوا جزءا من التاريخ البشري.

وهذا النّمط من التفكير مهما كانت بواعثه، قد ضيّق على نفسه آفاقا واسعة في فهم قضايا الإنسان ومعرفة طبيعة مشكلاته وأسبابها الحقيقية، فهو حين يولي ظهره لتلك الحقبة التي تعدّ مرآة كاشفة لحقيقة الصّراع البشري على مدار التاريخ، يصعب عليه أن يقدّم فهما ناضحا وحلولا شافية لمشكلاته المستحدّة التي تبقى حلقة في سلسلة تاريخ الإنسان في هذا الوجود، لأنّ العناية بالدّراسة المركّزة لحركة المجتمعات في التاريخ القديم والحديث، والتأمّل في طبيعة المشكلات التي كانت ولاتزال تشكّل محور العقبات التي تقف في طريق استقرار الحياة وسعادة الإنسان، والقراءة العميقة لسير الأنبياء والمرسلين، وتدقيق النّظر في دعواتهم ومناهجهم، تجعل الإنسان على بصيرة في معالجة مشكلاته الحالية، وتمنحه حصانة كافية لما سيواجهه لاحقا، فالحاضر هو مستقبل الماضي وماضي المستقبل.

وفي خضم هذه الدوّامة المرهقة التي يتقلّب فيها الإنسان، ويشعر فيها باختناق شديد من واقعه الأليم يراوده الحنين إلى حياة بدائية ظنّا منه أضّا قد تريحه من أوجاعه، وتكون حلا لمشكلاته، فتخلّصه من ضنك العيش وتعاسة الحياة، والإنسان بطبعه ميّال إلى الحياة المادئة الرّتيبة، إذ أضّا لا تكلّفه جهدا كبيرا في التعامل معها، وهذا ما يزيد مشكلته تعقيدا حينما يبقى

مصرًا على مقاومة التغيير الذي هو حاصل لامحالة، وإذا مااستجاب وتفاعل إيجابيا افتقد الأسوة الحسنة التي يقتفي أثرها ويحرث حرثها، وتكون قادرة على كسب ثقته والوصول به إلى وعود صادقة، تنهى عهد الشّتات، وتحقّق له الحياة المستقرّة التي يتطلّع إليها.

فهو حين ينظر في قوافل الخيرين يراهم كالإبل المائة لا يكاد يجد فيها راحلة (6)، فيساوره القلق ويتسلّل اليأس إلى نفسه، وداء اليأس كداء السّرطان، يتغلغل في الأعماق، ويفتك بصاحبه في صمت رهيب، ويجعل الحياة في ناظريه ليلا سرمديا، يأتي سواده على كلّ نافذة يشعّ منها الضّياء، فهو ليل لانهار له وحياة لارحمة فيها.

وهذا الشّعور وإن كان سلبيا فهو يعني أنه يتطلّع إلى حياة أفضل، إلى حياة تتحلّى فيها إنسانيته المفعمة بالمعاني النّبيلة التي تفيض بالحبّ والإخاء والرّحمة، هذه المعاني التي إن تغلغلت في شبكة العلاقات الاجتماعية تمكّنت من تقليم مخالب المشكلات وخلع أنيابها، وجعلها وديعة هادئة.

فهل يمكن أن نجد الشّخصية التي تجسّد كلّ تلك المعاني الفاضلة، وتحدّد أمل الإنسان في النّجاة، وتكون قادرة على إنقاذه من التيه والضّياع، والأخذ بيده إلى شاطىء السّلامة، وجعله راغبا في الخير والحقّ صاحب إرادة قويّة، ويبقى حبلها ممدودا امتداد الزّمن، ومحطّة لكلّ الأحيال تجدّد فيها حياتها لتغييرها نحو الأفضل؟ وهل تتحقّق هذه الحياة الفاضلة بالمثال الذي يطلّ على الإنسان من فوقه ويدعوه إلى أعلى؟ أم بالمثال الحاضر في نفسه، يحسّ به ويضمّه بين أحضانه ويتدرّج به إلى العلياء؟

أسئلة قلقة يفيض بها شعورك أيّها الإنسان فتدفعك للبحث في كلّ اتجاه، وإنّك بلاشك قد تعبت من البحث، ولعلّ محاولاتك المتكرّرة قد أتعبتك أكثر، ولكنّك في أعماق نفسك تشعر بضرورة ملحّة لمواصلة البحث، وهذا الشّعور الذي يراودك هو صوت الحقيقة، والمطلب في غاية الصّعوبة، ولكنّه ليس مستحيلا فمن أين تبدأ؟ وأيّ طريق تسلك؟ هل تبدأ من المثال الإنساني والنّموذج الذي صوّره الفلاسفة والمفكّرون وتعلّقت به آمال تلاشت، وأحلام تماوت، وأصابته سهام الواقع في كبده فأخمدت صوته، وغيّبت صورته فشعرت بعدها بخيبة أمل، وهزّ عنيف، وفصام نكد، ووقفت عند مفترق الطّرق حائرا متردّدا تبحث عن طريق الخلاص فهل تمتدي إليه؟ أم تبدأ من المثال الذي ظهر على الأرض وانطلق من أعماق الإنسان الحقيقي؟ الذي يعبّر عنّا يتدرّج به إلى أعلى، إلى قمّة الإنسانية؟ فأيّهما الذي يمثّل الإنسان الحقيقي؟ الذي يعبّر عنّا ويعيش معنا، ويسكن داخلنا، ويقاسمنا أوجاعنا، ويتأكّم لآلامنا؟ أم الذي نطلبه فلانجده؟.

لقد تعلّقت آمال فئة من النّاس بالطّريق الأول، وتحوّلوا في جمهورية أفلاطون والمدينة الفاضلة للفارابي ولكنّ آمالهم بقيت تعلّق في الفضاء لا تمشي على الأرض، أفلا نجرّب الطّريق التّابي؟

هلم معي نتأمّل شخصية نبيّنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم، فهل نجد فيها ما يحتضن النّاس جميعا ؟ هل نجد فيها المعنى الحقيقي للإنسان؟ هل نجد فيها الرّوح الرّحيمة التي ضلّت الإنسانية الطّريق إليها وشقيت حين ولّتها ظهرها؟

إنّ سيّد الخلق محمدا صلّى الله عليه وسلّم أصابه الأذى كما أصاب غيره من النّاس، فكان بينهم يألم كما يألمون، ويفرح كما يفرحون، ويحزن كما يجزنون، ذاق ألم الجوع، ومرارة اليتم، وضيق الحصار، وعذاب الطّرد، ولكنّه كان ذا شكيمة قويّة، ونفس كبيرة لا تتنازل عن معنى الإنسان، وظلّ في طريقه سائرا، وعلى دعوته صامدا، لم تلن له قناة ولم يكلّ أو يملّ، وتوافدت عليه قوى الظّلم من كلّ مكان، وتجمّعت ضدّه لتتخلّص منه، ففتح لها ذراعيه واحتضنها وجعل منها روافد خير للإنسانية، وهذه هي العظمة الحقيقية التي لاتقف عند الغلبة على العدوّ، بل في القدرة على جعل هذا العدوّ صديقا حميما!!

إنّك حين تطالع سير العظماء في تاريخ البشريّة، ستجد نفسك مضطرًا لأن تتكلّف لهم الأعذار في جوانب كثيرة من شخصياتهم وإنجازاتهم، وحين تمطرهم بوابل من المديح الرّفيع، والنّناء العظيم، ستشعر في أعماق نفسك بالمبالغة والمغالاة، ولكنّك حين تقرأ سير الرّسل الكرام، وخاصة خاتمهم محمّد صلّى الله عليه وسلّم وتفتّش في شخصيته بكل ماتحمّع للعقل البشري من أدوات البحث العلمي الواسع، وموضوعية التقييم الدّقيق ستشعر في أعماق نفسك بالتقصير في إعطاء هذه الشّخصية حقّها، وحين تمدحه بأبلغ ما انتهت إليه فصاحة الإنسان، ستجد عبارات المدح والنّناء تعظم معانيها، وتشعّ أنوارها، وتزداد حلاوتما كلّما اقتربت من القمّة الشّامخة المتلألئة بأنوار العظمة في قوله تعالى ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ (7).

قد تظنّ أنّ هذا الرّحل من صنع الخيال، ويقول لك التاريخ الموثّق إنّه بشر كان يأكل الطّعام، ويمشي في الأسواق، إنّه نموذج يتحرّك فوق الأرض، ماشئت أن ترى فيه من كمال إنساني إلاّ رأيته.

ومن علماء الغرب رجال درسوا سيرة النّبي صلّى الله عليه وسلّم ، ونظروا فيها بدقة كبيرة، وكلّما أعادوا النّظر ازداد إعجابهم الشّديد بشخصيته المثالية التي وجدوها حقيقة واقعية، فأعلنوا بكلّ فخر اعترافهم بعظمة النّبي صلّى الله عليه وسلّم وفضله على الإنسانية، وسالت أقلامهم في مدحه بأجمل الكلمات وأعذبها، وكتبوا في سجلّ التاريخ شهادات صادقة في وصف نبي الرّحمة، وأشادوا بفضله وفضائله، وإن كانت كتاباتهم لا تخلو من عثرات في مواطن كثيرة، إلا أمّا تتّفق في مجملها على عظمة النّي صلّى الله عليه وسلّم.

وهاهو الدكتور مايكل هارت في كتابه"الخالدون مائة"بعد جهد كبير وبحث طويل في أهمّ رجالات التاريخ، يعلن بإنصاف سبب اختياره لمحمّد صلّى الله عليه وسلّم على رأس المائة الأوائل فيقول:"إنّ اختياري محمّدا ليكون الأوّل في قائمة أهمّ رجال التاريخ، ربّما أدهش كثيرا من القرّاء إلى حدّ قد يثير بعض التساؤلات ولكن في اعتقادي أنّ محمّدا صلّى الله عليه وسلّم كان الرّجل الوحيد في التّاريخ الذي نجح بشكل أسمى وأبرز في كلا المستويين الدّيني والدّنيوي،لقد

أسّس محمّد صلّى الله عليه وسلّم ونشر أحد أعظم الأديان في العالم وأصبح أحد الزّعماء العالميّين السياسيّين العظام، ففي هذه الأيّام وبعد مرور ثلاثة عشر قرنا تقريبا على وفاته لا يزال تأثيره قويّا عارما"(8).

وهذا المؤرّخ الإنجليزي توماس كارلايل بعد أن قرأ سيرة نبيّ الرّحمة، وعرف عظمته، أعلن على الملأ حبّه له فقال: "وإنيّ لأحبّ محمّدا لبراءة طبعه من الرّياء والتصنّع "(9)، ويقول أيضا: "وقد رأيناه طول حياته رجلا راسخ المبدأ صارم العزم، بعيد الهمّ كريما برّا رؤوفا نقيّا فاضلا حرّا، رجلا شديد الجدّ مخلصا، وهو مع ذلك سهل الجانب، ليّن العريكة، حمّ البشر والطّلاقة حميد المعشر حلو الإيناس، بل ربّما مازح وداعب، وكان على العموم تضيء وجهه ابتسامة مشرقة من فؤاد صادق لأنّ من النّاس من تكون ابتسامته كاذبة ككذب أعماله وأحواله "(10).

ويقول ول دورانت: "إذا ما حكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر في النّاس، قلنا إنّ محمّداً كان من أعظم عظماء التاريخ، فقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الرّوحي والأخلاقي لشعب ألقت به في دياجير الهمجيّة حرارة الجوّ، وجدب الصّحراء، وقد نجح في تحقيق هذا الغرض نجاحا لم يدانه فيه أيّ مصلح آخر في التاريخ كلّه "(11).

ويقول الباحث الفرنسي كليمان: "لم يكن محمّدا نبيّا عاديا، بل استحق بجدارة أن يكون خاتم الأنبياء الأنبياء الذين سبقوه مضاعفة من بني قومه... نبيّ ليس عاديا من يقسم أنّه "لو سرقت فاطمة ابنته لقطع يدها"! ولو أنّ المسلمين اتخّذوا رسولهم قدوة في نشر الدّعوة الأصبح العالم مسلما "(12).

وأمّا المفكّر الإيرلندي برناردشو فلم يجد بدّا من الاعتراف بشدّة حاجة العالم إلى رجل في مثل تفكير الرّسول صلّى الله عليه وسلّم ، ويعتبره طريق نجاة العالم من الشّرور التي يعاني منها فيقول: "إنّ العالم أحوج ما يكون إلى رجل في تفكير محمّد صلّى الله عليه وسلّم هذا النّبي الذي وضع دينه دائما موضع الاحترام والإحلال، فإنّه أقوى دين على هضم جميع المدنيات، خالد خلود الأبد، وإنيّ أرى كثيراً من بني قومي قد دخلوا هذا الدّين على بيّنة وسيجد هذا الدّين مجاله الفسيح في القارّة الأوروبيّة بعد هذه الحرب، وإذا أراد العالم النّجاة من شروره فعليه بهذا الدّين، إنّه دين التعاون والسّلام والعدالة في ظلّ شريعة محكمة لم تدع أمرا من أمور الدّنيا إلاّ رسمته ووزنته بميزان لا يخطئ أبداً "(13).

وتأمّل مارسيل بوازار في شخصية الرّسول صلّى الله عليه وسلّم، وبعد دراسة عميقة لها، أقرّ له بالنّبوّة فقال: "وكما يظهر التاريخ محمّدا صلّى الله عليه وسلّم قائدا عظيما مل قلبه الرّأفة يصوّره كذلك رجل دولة صريحا، قويّ الشّكيمة، له سياسته الحكيمة التي تتعامل مع الجميع على قدم المساواة وتعطي كلّ صاحب حقّ حقّه، ولقد استطاع بدبلوماسيته ونزاهته أن ينتزع الاعتراف بالجماعة الإسلامية عن طريق المعاهدات في الوقت الذي كان النّصر العسكري قد بدأ يحالفه، وإذا تذكّرنا أخيرًا على الصّعيد النّفساني هشاشة السلطان الذي كان يتمتّع به زعيم من زعماء العرب، والفضائل التي كان أفراد المجتمع يطالبونه بالتحلّي بها، استطعنا أن نستخلص أنّه

لابد أن يكون محمد صلّى الله عليه وسلّم الذي عرف كيف ينتزع رضا أوسع الجماهير به إنسانًا فوق مستوى البشر حقّا وأنّه لابد أن يكون نبيّا حقيقيّا من أنبياء الله"(14).

وقد كان أصحاب الرّسول صلّى الله عليه وسلّم أعرف النّاس به، وأكثرهم خلطة له وقربا منه، ومع ملازمتهم الدّائمة له في كلّ أحواله، لم يجدوا فيه إلاّ مايقرّبهم إليه ويحبّبهم فيه، ويعظّمه في أعينهم التي وصفت خلقه وأخلاقه بأوصاف تدلّ على حبّهم العظيم له، وإيماهم العميق برسالته، وإعجابهم الشّديد بشخصيته، فهذا الصّحابي الجليل أنس بن مالك رضي الله عنه يصف النّبي فيقول: "كان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ليس بالطّويل البائن ولا بالقصير ولا بالأبيض الأمهق، وليس بالآدم، وليس بالجعد القطط، ولا بالسبّط، بعثه الله على رأس أربعين سنة، فأقام بمكّة عشر سنين وبالمدينة عشر سنين، فتوفّاه الله وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء "(<sup>15)</sup> أزهر اللّون كأنّ عرقه اللّؤلؤ، إذا مشى تكفّأ، ولامسست ديباجة ولاحريرة ألين من كفّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، ولا شممت مسكة ولا عنبرة أطيب من رائحة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، ولا شممت مسكة ولا عنبرة أطيب من رائحة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم،

وقال فيه عمرو بن العاص رضي الله عنه: "إنّه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن (يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (17) وحرزا للأمّيين، أنت عبدي ورسولي، سمّيتك المتوكّل، ليس بفظ ولا غليظ ولاسخّاب في الأسواق، ولا يدفع بالسيّئة السيّئة، ولكن يعفو ويغفر، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملّة العوجاء بأن يقولوا لا إله إلاّ الله ويفتح بحا أعينا عميا وآذانا صمّا وقلوبا غلفا (18)، وقال البراء بن عازب رضي الله عنه: "ما رأيت شيئا قط أحسن منه صلّى الله عليه وسلّم "(19)، وأمّا زوجه عائشة رضي الله عنها فإنمّا وصفته بوصف جامع دقيق فقالت: "خلق نبيّ الله صلّى الله عليه وسلّم كان القرآن (20).

ولم يكن هذا الحبّ مجرّد عواطف نبيلة تفيض بما قلوب الصّحابة رضوان الله عليه ما تعليهم، وتتغنّى بما ألسنتهم بل سطّروا في سجّل التّاريخ أروع المواقف في حبّه صلّى الله عليه وسلّم وطاعته والتضحيّة من أجله، فهذا أبو بكر الصّديق رضي الله عنه رافق النّبي صلّى الله عليه وسلّم في هجرته إلى المدينة، وكان مرّة يمشي بعده ومرّة قبله، فقال له الرّسول صلّى الله عليه وسلّم: "يا أبابكر ما لك تمشي ساعة خلفي وساعة بين يدي؟ فقال:يارسول الله أذكر الطّلب فأمشي خلفك، ثمّ أذكر الرّصد فأمشي بين يديك، فقال:يا أبا بكر لو كان شيء لأحببت أن يكون بك دوني؟ قال:نعم والذي بعثك بالحقّ "(12)، وحينما وصل إلى المدينة استظافه أبو أيّوب الأنصاري رضي الله عنه، فنزل النّبي صلّى الله عليه وسلّم في أسفل البيت، فاستعظم أبو أيّوب أن يكون هو وأهله في أعلاه، فتنحوا فباتوا في جانب، ثمّ طلب من النّبي صلّى الله عليه وسلّم أن يقيم في الأعلى، فقال النّبي صلّى الله عليه وسلّم: " السّفل أرفق"، فقال لا أعلو سقيفة أنت تحتها فتحوّل النّبي صلّى الله عليه وسلّم في العلق وأبو أيّوب في السّفل أرفق"، بل إنّ شدّة حبّهم له حعلتهم يتسابقون على فضل وضوئه، فعن أبي جحيفة ذكر عن أبيه، قال دُفِعت إلى النّبي

صلّى الله عليه وسلّم وهو بالأبطح في قبّة كان بالهاجرة فخرج بلال فنادى بالصّلاة، ثمّ دخل فأخرج فضل وضوء رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ،فوقع النّاس عليه يأخذون منه"<sup>(23)</sup>.

وكانوا يخاطرون بأنفسهم، ويستلذّون العذاب، ويضحّون بالنّفس والنّفيس من أجل سلامته، فهذا زيد بن الدّثنة رضي الله عنه لمّا أسره الوثنيّون في مكّة" وأخرجوه من الحرم ليقتل ليقتلوه، واجتمع رهط من قريش فيهم أبوسفيان بن حرب، فقال له أبو سفيان حين قدم ليقتل أنشدك الله يازيد أتحبّ أنّ محمّدا عندنا الآن في مكانك نضرب عنقه وأنّك في أهلك؟ قال والله ما أحبّ أنّ محمّدا الآن في مكانه الذي هو فيه تصيبه شوكة تؤذيه وأنا جالس في أهلي، قال يقول أبو سفيان مارأيت من النّاس أحدا يحبّ أحدا، كحبّ أصحاب محمّد محمّدا !"(24).

وهذا الصّحابي الجليل أبو طلحة رضي الله عنه يقول للنّبي صلّى الله عليه وسلّم في غزوة أحد وقد أشرف ينظر إلى القوم: "يانبيّ الله بأبي أنت وأمّي لا تشرف، يصيبك سهم من سهام القوم، نحري دون نحرك "(25).

وهذه أمّ عامر الأشهلية رضي الله عنها امرأة من الأنصار، قتل أبوها وأخوها وزوجها يوم أحد مع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقالت:ما فعل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ؟قالوا:خيرا، هو بحمد الله كما تحبّين، قالت: أرنيه حتّى أنظر إليه فلمّا رأته قالت:كلّ مصيبة بعدك جلل "(26).

والصّحابية كبشة بنت عبيد أمّ سعد بن معاذ رضي الله عنهما، قتل ابنها عمرو بن معاذ فخرجت تعدو نحو رسول الله صلّى الله صلّى الله عليه وسلّم، ورسول الله صلّى الله عليه وسلّم واقف على فرسه، وسعد بن معاذ آخذ بعنان فرسه فقال سعد: "يارسول الله أمّي، فقال رسول الله عليه وسلّم صلّى الله عليه وسلّم فقالت: "أمّا إذ رأيتك سالما فقد أشوت المصيبة "(27).

وصدق حسّان بن ثابت رضي الله عنه حين وصف النّبي صلّى الله عليه وسلّم فقال: وأحسن منك لم تر قط عيني وأجمل منك لم تلد النّساء خلقت مبرّءا من كلّ عيب كأنّك خلقت كما تشاء

ومع هذه المكانة العظيمة التي حازها النّبي صلّى الله عليه وسلّم ولا كفاء لها، ها هو يصف نفسه فيبدي تواضعه وتقديره لإخوانه الأنبياء فيقول: "إنّ مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بنى بيتا فأحسنه وأجمله إلاّموضع لبنة من زاوية، فجعل النّاس يطوفون به ويعجبون له ويقولون هلاّ وضعت هذه اللّبنة، قال فأنا اللّبنة وأنا خاتم النّبيّين "(28).

هذا هو رسول الله محمّد صلّى الله عليه وسلّم الذي جعل الله بعثته منّة على المؤمنين فقال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ (29).

وجعل طاعته من طاعته سبحانه فقال: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ (30).

وأمر سبحانه من يدّعي محبّته أن يتّبع رسوله فقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِ يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (31).

وجعل تعالى وجود نبيّه محمّد صلّى الله عليه وسلّم بين النّاس رحمة أنقذت البشرية من استئصال شأفتها ومنعت عنها عقوبة الهلاك الجماعي الذي كان الله تعالى يسلّطه على الذين يكفرون به وبرسله، كما جرى لقوم عاد وغود وغيرهم من الأمم السّابقة، قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (32).

وحين قرأ صلّى الله عليه وسلّم قول الله تعالى على لسان نبيه عيسى عليه السّلام: ﴿إِن تُعَدِّرُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحُكِيمُ ﴿(33) المتزّ قلبه رحمة بأمّته، وفاضت عيونه بالدّمع شفقة عليها من يوم الحساب وتوجّه إلى ربّه يناجيه في خشوع قائلا: "اللّهمّ أمّتي أمّتي وبكى"، لكن سرعان ما نزل الأمين جبريل بالبشرى مهدّئا من روعه قائلا له: إنّ الله يقول لك: "إنّا سنرضيك في أمّتك ولا نسوءك (34).

ما أرفع مقامه الذي جعل الله تعالى يرضيه في أمّته، ويرضيه في تحويل القبلة فيقول: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلْنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا ﴾ (35)، ويعطيه حتّى يرضى فيقول تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ (36).

وكليم الله موسى عليه السّلام يطلب رضى ربّه فيقول: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ اللهِ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ اللهِ وَيَطْلُبُ مِن ربّه أن يشرح له صدره فيقول: ﴿رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴿ (38) ، ورسول الله شرح الله له صدره قبل أن يطلب منه فقال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ (89) .

وخاطب الله المرسلين بأسمائهم فقال: "ياآدم، يانوح، ياإبرآهيم، ياموسي، ياعيسي، يازكريا، يا يحيي...لكنّه خاطب الرّسول صلّى الله عليه وسلّم بقوله: ياأتيهاالنّبي، يا أيّها الرّسول، يا أيّها المزمّل، يا أيّها المدّثر، ونهي سبحانه عن دعاء النّبي باسمه فقال: ﴿لا بَحْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴾ (40)، وأمر بأن تخفض الأصوات بين يديه فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبيّ ﴾ (41).

وأقسم بحياة نبيّه محمّد صلّى الله عليه وسلّم فقال تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَغْمَهُونَ﴾ (42). يَعْمَهُونَ﴾ (42).

وزَكَى الله عقل نبيه محمّد صلّى الله عليه وسلّم فقال: ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ (<sup>43)</sup>، وزَكَى فؤاده غَوَى ﴾ (<sup>43)</sup>، وزكّى لسانه فقال: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (<sup>44)</sup>، وزكّى فؤاده فقال: ﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ (<sup>45)</sup>. وزكّى بصره فقال: ﴿مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَعَى لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى ﴾ (<sup>46)</sup>.

ومدح الله أنبياءه وأثنى عليهم لأخلاقهم الكريمة، وذكر لكل نبيّ صفات معيّنة، فقال في إبراهيم عليه السّلام: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ ﴾ (47)، وقال في إسماعيل عليه السّلام: ﴿إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ (48) وقال في موسى عليه السّلام: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهُ (48) فَخُلُصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ (49).

لكنّه في الثنّاء على الرّسول صلّى الله عليه وسلّم، ذكر أنّه قد نال الكمال الخلقي فقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ (50) ولم يقل سبحانه: وإنّك لذو خلق عظيم، بل قال على خلق عظيم، لأنّ التعبير بعلى يدلّ على الاستعلاء فالنّبي صلّى الله عليه وسلّم مستول على الأخلاق الفاضلة متمكّن منها، يقول سيّد قطب رحمه الله: "بحيء الشّهادة الكبرى والتكريم العظيم: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ﴾ ... وتتحاوب أرجاء الوجود بمذا الثنّاء الفريد على النّبي الكريم ويثبت هذا الثنّاء العلوي في صميم الوجود! ويعجز كلّ قلم، ويعجز كلّ تصوّر، عن وصف قيمة هذه الكلمة العظيمة من ربّ الوجود، وهي شهادة من الله، في ميزان الله، لعبد الله، يقول له فيها: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ﴾ ومدلول الخلق العظيم هو ما هو عند الله ممّا لا يبلغ إلى له فيها: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ﴾ ومدلول الخلق العظيمة على عظمة محمّد صلّى الله عليه وسلّم يتبرز من نواح شتى: تبرز من كونحا كلمة من الله الكبير المتعال يسجّلها ضمير الكون، وتثبت في تبرز من نواح شتى: تبرز من كونحا كلمة من الله الكبير المتعال يسجّلها ضمير الكون، وتثبت في صلّى الله عليه وسلّم لتلقيها وهو يعلم من ربّه هذا قائل هذه الكلمة: ما هو؟ ما عظمته؟ ما دلالة كلماته؟ ما مداها ؟ ما صداها؟ ويعلم من هو إلى جانب هذه العظمة المطلقة، التي يدرك دنها ما لا يدركه أحد من العالمين "(55).

ولقد رفع الله ذكر النّبي صلّى الله عليه وسلّم على سائر الخلق وفي كلّ زمان فقال: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ (52)

ورغم هذه المكانة العظيمة التي رفعه الله إليها، فقد كان يذكر بشريته على الدّوام في تواضع فيقول: اللّهم إنّما محمّد بشر، يغضب كما يغضب البشر "(53)، وأمّا الذين استنكروا عليه بشريته بقولهم: ﴿وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاقِ لَوْلا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ بشريته بقولهم: ﴿وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاقِ لَوْلا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ مِنَ اللَّهُ تعالى عن هذه الشّبهة فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْوَاقِ ﴾ (55) وأحبر تعالى نبيّه أن يرّد عليهم فيقول: ﴿قُلْ إِنَّا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾ (65).

وكان صلّى الله عليه وسلّم ينهى عن المبالغة في مدحه فيقول: "لا تطروني كما أطرت النّصارى ابن مريم فإنمّا أنا عبده فقولوا عبد الله ورسوله "(57).

"وكان الصّحابة ولم يكن شخص أحبّ إليهم من رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ،إذا رأوه لايقومون له لعلمهم بكراهيته لذلك"(<sup>58)</sup>.

هذه شخصية النبي صلّى الله عليه وسلّم مشكاة الهدى، ومنار السبيل، والنّحم الساطع يمشي على الأرض إنّه الشّمس التي أضاء نورها كلّ مكان، إنّه السّماء بنجومها المتلألئة نزلت إلى الأرض وجاءت إلى النّاس تسعى في سيرته العطرة، إنّه النّداء الذي لتي استغاثة الفطرة الضّالة وأخرجها من الظّلمات إلى النّور، إنّه القمّة النّاضرة التي إذا نظرت إليها من أيّ جهة، لم تر نظيرا لها، فكلّ مافيها ينطق بصدق نبوّته، ويغري بالتأسّي به، إنّه المثل الأعلى الذي بشّر به الأنبياء السّابقون وتلهّف إليه المستضعفون، وتخيّله الفلاسفة والمفكّرون، وتشوّق إليه العلماء

والحكماء، وتغنى به الشّعراء والأدباء، وتطلّعت إليه قلوب النّاس أجمعين، وإنّه لفخر عظيم للبشرية أن تنتسب إليه، وتقتفى أثره، وتصلّى عليه صباح مساء.

إنّك أيّها الإنسان مهما بحثت في سير عظماء التاريخ فلن تجد سيرة حفظت بدقة متناهية، وجديرة بأن تكون مصباح هداية، ومنهاجا كاملا لكل ّأجيال البشرية، كسيرة الرّسول محمّد صلّى الله عليه وسلّم ، وهذا المستشرق بودلي يقرّ بهذه الحقيقة فيقول: إنّنا لانجد مادوّنه معاصرو موسى أوكونفوشيوس أوبوذا ولا نعرف إلاّ بعض شذرات عن حياة المسيح بعد رسالته، ولانعرف شيئا عن الثّلاثين سنة التي مهدت الطّريق للسّنوات الثّلاث التي بلغ فيها أوجّه، ولكنّنا نجد أنّ قصّة محمّد واضحة كل الوضوح، ففي سيرة محمّد نجد التّاريخ بدل الظّلال والغموض، ونعرف الشّيء الكثير عن محمّد كما نعرف ذلك عن رجال عاشوا في أزمان أكثر قربا من زماننا وما كان تاريخه الخارجي وشبابه وأقاربه وعاداته حرافة من الخرافات، ولا شائعة من الشّائعات وما كان تاريخه الدّاخلي وقد وضح بعد رسالته، برواية مبهمة لمبشّر غامض أو مشوّش "(59).

ويقول المستشرق غوستاف لوبون: "نعرف ما فيه الكفاية عن حياة محمّد، أمّا حياة المسيح فمجهولة تقريبا وإنّك لن تطمع أن تبحث عن حياته في الأناجيل "(60).

ولقد أزرى خصوم الإسلام بأنفسهم، واجترحوا السيّغات حين ضلّلوا شعوبهم في حقيقة شخصية الرّسول صلّى الله عليه وسلّم، وشوّهوا صورته الرّائعة في أذها هم، ولعل مردّ ضلالهم إلى جهلهم، وعدم اطلّلاعهم على سيرته الطّاهرة، والاكتفاء بترديد ما يتناهى إلى أسماعهم من شبهات وأقاويل، ومن هؤلاء الخصوم خلف محترفون، هم أشدّ مكرا من أسلافهم، وقد ظنّوا أنّه بإمكاهم تحقيق ما عجز عنه أجدادهم، فقادوا حملة شرسة استغلّوا فيها وسائل الإعلام المتعدّدة، والفضائيّات المتنوّعة، يشون من خلالها سيولا من الإساءة إلى أعظم إنسان في تاريخ البشرية، وقد منعتهم من الإنصاف والعدل، نار العداوة المستعرة في نفوسهم، وغشيهم دخّاها، فصاروا ينظرون إليه بعيون رمداء، وقلوب عمياء، ويتهافتون في أقوالهم، ويتّهمونه ظلما بالقسوة والعنف، ويتنكّرون لمظاهر رحمته التي هي أوضح من الشّمس في رابعة النّهار، وصدق فيهم قول البوصيري:

قد تنكر العين ضوء الشّمس من رمد وينكر الفم طعم الماء من سقم (61)

وليس التجنّي على حقائق التاريخ جديدا على هؤلاء المحترفين، فإنّ ماتوارثته العقلية الغربية من نظرة سلبية عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم أغرتهم بفعلهم الشّنيع، ودفعتهم للاستهزاء به والسّخرية منه، وقد أخبر الله تعالى نبيّه أنّ هذا الاستهزاء قد جرى مع الرّسل السّابقين فقال تعالى: ﴿وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ قَبُلِكَ فَحَاقَ بِاللّذِينَ سَخِرُوامِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴿(62)، ولئن أفلح هؤلاء الخصوم في إثارة الشّبهات حول بعض الحقائق التي اشتبهت عليهم، إلا أنّه قد خاب سعيهم في قلب تلك الحقائق وطمسها، بل كان مافعلوه سببا ليطّلع الكثير ممّن يجهل الإسلام على سيرة النّي العطرة، فأقبل النّاس على الإسلام أكثر من ذي قبل، وصدق أبو تمّام إذ يقول:

وإذا أراد الله نشر فضيلة طويت أتاح لها لسان حسود لولا اشتعال النّار فيما جاورت ماكان يُعرف طيبُ عَرف العود (63)

وياله من دين! كلّما وجّه له خصومه ضربات اعتقدوا أغّا القاضية، كلّما امتد نوره في الآفاق، وهوت أفئدة النّاس إليه! وهكذا شأن الحقيقة في التاريخ، وإنّ في ذلك لعبرة لقوم يعقلون، وأمّا الذين أصرّوا على السّخرية من النّبي صلّى الله عليه وسلّم والاستهزاء به بعدما تبيّن لهم الحقّ، فإنّ الله تعالى قد كفى نبيّه أمرهم فقال: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزئينَ ﴾ (64).

إنّ هؤلاء الذين المّموا الرّسول صلّى الله عليه وسلّم بالعنف بمتانا وزورا، لم يستمعوا لنداء العقل الذي طالما ادّعوا أهمّم أصحابه وأربابه، وولّوا ظهورهم للموضوعية التي يتغنّون بما في كلّ محفل، وانقادوا وراء أحقادهم الدّفينة، وتركوها تعمل عملها، وإلاّ فإنّ ما اتّصفت به شخصية الرّسول صلّى الله عليه وسلّم من عفو لا نظير له، ورحمة لا سابقة لها، شهد لها العدق قبل الصّديق، ولا يجحدها إلاّ مكابر، فرحمته صلّى الله عليه وسلّم لم تختزل في الدّموع والآهات والحسرات، بل تحوّلت إلى حركة في الحياة تختزن في داخلها عمق المعنى الإنساني، فقد كانت رحمته صلّى الله عليه وسلّم مراعية لأحوال النّاس أجمعين شاملة للقريب والبعيد، الصّديق والعدق، المؤمن والكافر، المسلمين واليهود والنّصارى الإنسان والحيوان والأشياء، فصفة الرّحمة في شخصيته صلّى الله عليه وسلّم استوعبت كلّ شيء، لأنّه كان رحمة في كلّ شيء في التربية والتعليم، في الدّعوة والتشريع، في الحرب والسّلم، في الأسرة والمجتمع، وفي ميادين الحياة كلّها، فرحمته عالمية، كيف لا وقد قال فيه ربّه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاّ رَحْمةً لِلْعَالَمِينَ ﴿ (65).

إنّ التأمّل العميق في شخصية المصطفى صلّى الله عليه وسلّم يفتح قلوبا غلفا ويزيل الغشاوة عن الأبصار، ولايبقي مجالا للشكّ في نبوّته، ولولم يعرف الإنسان من سيرة الرّسول صلّى الله عليه وسلّم غير مظاهر رحمته، لأغنته عن البحث في أدلّة صدقه وقامت عليه الحجّة، فكيف بمن وفّق إلى قراءة سيرته كاملة؟ يقول ابن حزم رحمه الله: "إنّ سيرة محمّد صلّى الله عليه وسلّم لمن تدبّرها تقتضي تصديقه ضرورة وتشهد له بأنّه رسول الله صلّى الله عليه وسلّم حقّا، فلولم تكن له معجزة غير سيرته صلّى الله عليه وسلّم لكفى "(66).

فهل جزاء هذه الشّخصية التي احتضنت الإنسان في داخلها، وعاشت حياتها للنّاس أجمعين، وكانت رحمة للعالمين، أن تكون موضعا للاستهزاء والسّخرية؟ وتطالها ألسنة جاهلة بالتشوية والإيذاء؟ فتبدّل حسناتها سيئات!

إنّ من أساء لنبيّ الرّحمة محمّد صلّى الله عليه وسلّم فقد أساء لنفسه وللنّاس جميعا، لأنّ هذا الرّسول جاء لنا جميعا، جاء للإنسان وعاش للإنسان، ولم يفارقه حتّى وضع الإصر والأغلال التي كانت عليه، وترك بين يديه مصباحا يضيء له الطّريق، وميراثا من القيم يهديه سواء السّبيل، فمن حاد عن هديه ورغب عن سنّته، أصبح عاريا مهانا ولو بعد حين، وصدق إقبال إذ يقول: "لا تعجبوا إذا اقتنصتُ النّجوم، فأنا من أتباع ذلك السيّد العظيم، الذي تشرّفت بوطأته الحصباء، فصارت أعلى قدرا من النّجوم....جاءته بنت حاتم أسيرة، سافرة الوجه مطرقة فاستحيا النّبي وألقي عليها رداءه..يارسول الله: نحن أعرى من السيّدة الطّائية! نحن عراة ضعاف أمام أمم العالم.." (67).

نعم نحن عراة ضعاف أمام أمم العالم، ولكن بين أيدينا ما يجعلنا أمّة قويّة رائدة، وهذه السيّدة حليمة السّعدية خرجت من أرضها التي لا أرض أجدب منها، وجاءت إلى مكّة تجرّ مخايل الفقر، فأقبلت على يتيم آمنة وضمّته إلى صدرها، ففتحت عليها بركات من السّماء والأرض وهو لايزال في المهد صبيّا، فأيّ بركات ورحمات ستحلّ بأمّتنا إن رجعت إلى هديه وأخذت بسنّته وقد صار رسولا نبيّا؟

فبأبي وأمّي أنت يارسول الله ماأعظم قدرك! وما أرفع مقامك! وما أكرمك من نبيّ! ياصفوة الخلق، وياخير البريّة وياسيّد المرسلين، وياحبيب ربّ العالمين، عليك أفضل الصّلوات وأزكى التّساليم، أبعد هذا المقام الرّفيع الذي حباك به الله ينكر فضلك الجاحدون!؟ وبعد أن رفع الله لك ذكرك يلمزك الجاهلون!؟ وبعد الهدى الذي بعثت به للنّاس يشقون!؟ تخلص لهم النّصح وهم بك يمكرون! وتذهب نفسك حسرات عليهم وهم عليك يتآمرون! تمديهم الصّراط المستقيم فيضلّون، وتدعوهم إلى الحق المبين فيستكبرون، تتلطّف بمم فيتطاولون! تبكي عليهم خوفا من النّار فيضحكون! تحسن إليهم فيسيئون!

لله ما أعظمك من نبي! وما أرحمك بالخلق! ظلمت فغفرت، ابتليت فصبرت، انتصرت فشكرت، حكمت فعدلت، قدرت فعفوت، والله ماعرفك عاقل حقّ المعرفة إلاّ أحبّك، وما عاداك إلاّ جاهل أو حسود، أعمى الحسد قلبه، فزاغ بصره، وطمست بصيرته، فعاب في الشّمس ضياءها! وفي السّماء نجومها! وفي الأرض مهادها وفي الأشجار ثمارها! وفي الأزهار رحيقها! وفي الفجر شروقه! وفي النّسيم عبيره! وعاب في الطّبيعة جمالها!

## الهوامش

- 1- البخاري، الجامع الصّحيح، كتاب فضائل أصحاب النّبي صلّى الله عليه وسلّم، باب مناقب المهاجرين وفضلهم، دار السّلام، الرّياض، ط2، 1999م، ص: 613، رقم: 3652.
  - 2 سورة التوبة :40.
  - 3 البخاري، الجامع الصّحيح، كتاب الإكراه، باب من اختار الضّرب والقتل، رقم: 6843.
    - 4 البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النّبوّة في الإسلام، ص: 603، رقم: 3595.
    - 5 البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النّبوّة في الإسلام، ص: 603، رقم: 3595.
- 6- إشارة إلى قوله صلّى الله عليه وسلّم: "إنّما النّاس كالإبل المائة لا تكاد تجد فيها راحلة"، البخاري، كتاب الرّقاق، باب رفع الأمانة، ص: 1126، رقم: 6498.
  - 7 سورة القلم: 4.
  - 8 مايكل هارت، الخالدون مائة، ترجمة: أنيس منصور، الكتاب المصري الحديث، ص:13.
- 9 الكتاب التذكاري للمؤتمر العالمي الرّابع للسّيرة والسنّة النّبوية الشّريفة، ملف خاصّ عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم، ص: 578.
  - 10 توماس كارلايل، الأبطال، ص: 67، 68.
  - 11 ول ديورانت، قصّة الحضارة، 4477/5.
  - 12 الباحث الفرنسي كليمان هوارت، عن محمّد في الآداب العالمية المنصفة، ص:142.
- 13- برنادشو، نقلا عن مجلة الذّكرى، عدد: 7، دورة:1، ص: 22، (نقلا عن محمّد شريف الشيباني، الرّسول في الدّراسات الاستشراقية المنصفة، ص: 196.
- 14- مارسيل بوازار، إنسانية الإسلام، ترجمة: عفيف دمشقية، دار الآداب، بيروت، 1980م، ص 46.
  - 15- البخاري، كتاب المناقب، باب صفة النّبي صلّى الله عليه وسلّم، ص: 596، رقم:3548.
- 16- مسلم، الجامع الصّحيح، كتاب الفضائل، باب طيب ريحه صلّى الله عليه وسلّم، ص: 1027، رقم: 6054.
  - 17- سورة الأحزاب: 45.
  - 18- البخاري، كتاب البيوع، باب كراهية السّخب في السّوق، ص: 341، رقم:2125.
- 19- مسلم، كتاب الفضائل، باب في صفة النّبي صلّى الله عليه وسلّم، ص: 1029، رقم: 6064.

- 20- مسلم، الجامع الصّحيح، كتاب صلاة المسافرين، باب جامع صلاة اللّيل ومن نام عنه أو مرض، ص: 301، رقم: 1739.
- 21 البيهقي، دلائل النبوّة ومعرفة أحوال صاحب الشّريعة، توثيق وتخريج د/عبد المعطي قلعجي، 2/ 476، ورواه ابن كثير، السّيرة النّبوية، 237/2، وقال ابن حجر العسقلاني: "مرسل"، انظر ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، 237/7، ورواه الحاكم، المستدرك على الصّحيحين، كتاب الحجرة، 7/3، رقم: 4268، وقال: "حديث صحيح الإسناد على شرط الشّيخين لولا إرسال فيه ولم يخرجاه "،وعلّق عليه الذّهي فقال: "صحيح مرسل".
- 22- مسلم، الجامع الصّحيح، كتاب الأشربة، باب إباحة أكل الثّوم، ص: 916، رقم: 5358، وانظر ابن هشام، السّيرة النّبوية، 498/1.
- 23- البخاري، الجامع الصّحيح، كتاب المناقب، باب صفة النّبي صلّى الله عليه وسلّم، ص: 598، رقم: 3566.
- 24- ابن هشام، السيرة النبوية، 126/4، ورواه الطبراني، المعجم الكبير، باب الزّاي، زيد بن الدّثنة الأنصاري، 295/5، رقم: 5291، وقال الهيشمي: "رواه الطبراني وفيه ابن لهيعة وحديثه حسن وفيه ضعف"، انظر الهيشمي، مجمع الزّوائد، كتاب المغازي والسير، باب في يوم الرّجيع، 295/6، رقم: 10339، ورى ابن حبّا قصّة مقتل زيد رضي الله عنه من غير ذكر قوله، انظر ابن حبّان، صحيح ابن حبّان بترتيب ابن بلبان، كتاب إخباره صلّى الله عليه وسلّم عن مناقب الصّحابة، 512/15، رقم: 7039، وعلّق عليه شعيب الأرنؤوط فقال: "حديث صحيح.
- 25- البخاري، الجامع الصّحيح، كتاب مناقب الأنصار، باب مناقب أبي طلحة رضي الله عنه، ص: 831- رقم: 3811.
- 26- ابن هشام، السّيرة النّبوية، 50/4، وجلل بمعنى صغيرة، وهي من الأضداد، ورواه البيهةي، دلائل النّبوّة، باب ماجرى بعد انقضاء الحرب، 302/3، ورواه محمّد بن جرير الطّبري بسند حسن متّصل إلى سعد بن أبي وقّاص رضي الله عنه،وصرّح فيه محمّد بن إسحاق بالتحديث، انظر ابن جرير الطّبري، تاريخ الأمم والملوك، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1407.
- 27- الواقدي، المغازي، 315/1، وأشوت بمعنى حفّت وهانت، وانظر محمّد بن يوسف الشّامي، سبل الهدى والرّشاد في سيرة خير العباد، 229/4، وانظر علي بن برهان الدّين الحلبي، السّيرة الحلبية في سيرة الأمين المأمون، دار المعرفة، بيروت، 1400هـ، 546/2.
  - 28- البخاري، الجامع الصّحيح، كتاب المناقب، باب خاتم النّبيّين، ص: 595، رقم 3535.
    - 29- سورة آل عمران :164.

- 30- سورة النّساء
- 31: سورة آل عمران -31
  - -32 سورة الأنفال :33.
  - -33 سورة المائدة
- 34- مسلم، كتاب الإيمان، باب دعاء النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم لأُمّته وبكائه شفقة عليهم، رقم: 499.
  - -35 سورة البقرة
  - -36 سورة الضّحى: 5.
    - -37 سورة طه: 84.
    - -38 سورة طه: 25.
  - 39- سورة الشّرح: 1.
  - -40 سورة النّور: 63.
  - 41 سورة الحجرات: 2.
  - 42 سورة الحجر: 72.
  - 43- سورة النّجم: 2.
  - 44 سورة النّجم: 3 4.
    - 45- سورة النّجم: 11.
  - -46 سورة النّحم: 17 18.
    - 47 سورة هود: 75.
    - 48- سورة مريم: 54.
    - 49- سورة مريم:51.
    - 50 سورة القلم: 4.
  - -51 سيّد قطب في ظلال القرآن 288/7.
    - 52 سورة الشّرح: 4.
  - 53 مسلم، كتاب البرّ والصّلة، باب من لعنه النّبي صلّى الله عليه وسلّم أوسبّه، رقم: 6622.
    - 54 سورة الفرقان: 7.
    - -55 سورة الفرقان: 20.
    - -56 سورة الكهف: 110.

- 57 البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى "واذكر في الكتاب مريم إذا انتبذت من أهلها، مريم:16، رقم: 3445.
- 58 الترمذي، جامع الترمذي، كتاب الأدب، باب كراهية قيام الرّجل للرّجل، 90/5، رقم 2754، وقال: "هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه" ورواه البخاري، الأدب المفرد، باب قيام الرّجل لأخيه، ص: 326، رقم: 946، وقال الشيخ الألباني: "صحيح"، انظر الألباني، السّلسلة الصّحيحة، 698/1، رقم: 358، ورواه الإمام أحمد، المسند، مسند أنس بن مالك رضي الله عنه، 132/3، رقم: 12367، وعلّق عليه شعيب الأرنؤوط فقال: "إسناده صحيح على شرط مسلم ورجاله ثقات.
- 59- بودلي، حياة الرّسول محمّد، ترجمة محمّد فرج وعبد المجيد جودة السحّار، مكتبة مصر، الفحالة 1989م، ص: 7.
  - 60- غوستاف لوبون، حياة الحقائق، ص: 62.
- 61- على بن رسول السنوسي، شرح قصيدة البردة، مكتبة جامعة الملك سعود، قسم المخطوطات، نسخة مخطوطة، رقم 4686، تاريخ النسخ 1161 هـ-، ورقة 28.
  - 62- سورة الأنعام:10.
- 63- أبو الفرج عبد الرّحمن بن علي بن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، دراسة وتحقيق: محمّد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1- 1992م 135/11.
  - -64 سورة الحجر: 95.
  - 65- سورة الأنبياء :107.
  - 66- محمّد بن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنّحل، مكتبة الخانجي، القاهرة، 90/2.
- 67- الشيخ أبو الحسن النّدوي، الطّريق إلى المدينة، دار القلم، دمشق، بيروت، ط4، 1980م، ص: 121- 129.

# المنهج الدراسي في العصرين: الجاهلي وصدرالإسلام

الدكتورة راحيلة خالد القريشي \* الدكتورعبد الجيد البغدادي \*\*

إن التعليم له دور بارز في تطوير اجتماعي من النواحي المختلفة مثل الثقافة والسياسة والاقتصاد والاجتماع - ولا بدّ لكل أمّة تريد أن تنهض في حاضرها أن تزيّن أفرادها به - فإنّ الأمم الّي تستضئ بنور العلم تفلح فيما تحاول، وتستغلب على الصعاب الّي تعترض سبيلها - فنرى أن أوّل نداء إلهي يشتمل على فضيلة العلم، و أنّ القول الأوّل من أقوال الله تعالى الّذى أشار إلى العلم وجعله السلاح على دفع الأميّة وجعل العلم اللبنة الأولى في بناء المختمع (1) وتوجد في القرآن الكريم الآيات الكثيرة الّتي تحتّ على حصول العلم والاشتغال به، وأقوال النّبي الله أيضاً تشير إلى عظمة العلم والعلماء ، ويظهر بمذه الأقوال أنّ الاشتغال بالعلم هو أفضل من نوافل العبادات البدنية من صلاة وصيام و تسبيح و دعاء (2) فروى أن الرسول الله م أفضل من مسجده فقال: كلاهما خير، أحدهما أفضل من صاحبه، أمّا هؤلاء فيدعون الله و يرغبون إليه فإن شاء أعطاهم و إن شاء منعهم وأما هؤلاء فيتعلمون الفقه والعلم ويعلمون الجاهل، فهم أفضل وإنمّا بعثت معلّما، قال ثمّ جلس فيهم (3).

والعلم في الإسلام ليس خاصاً بعلم الشرائع والأحكام من حلال و حرام واتما العلم في نظره هو كلّ ما يفيد الإنسان في قيام المهنة العظمى الّتي ألقيت على كاهله منذ خلقه وجعله الخليفة في الأرض - وإذا يأمر القرآن النبي في بالقراء ة في الوحي الاوّل ﴿إِقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ يقرن ذلك باسم ربه ويختار لفظ الربّ دون بقيّة الألفاظ الدالة على الذات الإلهية من مثل "الله" و"الخالق " و"البارئ" ونحوها، قيل (4) وفي هذا الاقتران اللفظي إشعار بأن القراء ة الّتي أمر بما النّبى "إنّما هي للتربية والتعليم وليست للتعليم فحسب" (5).

وإن للتعليم الإسلامي الطرق الخاصة الّتي تميّز بها وسار على نهجها المعلّمون وتطوّرت طرق التعليم بمرور العصور، وفي الحقيقة طرق التعليم ووسائله مرتبطة مباشرة بفضل زيادة اهتمام النّاس بالعلم والعلماء وكثرة طلّاب العلم وتعدد وسائل التعليم والتعلّم - والتاريخ العربي يحدّثنا عن

<sup>&</sup>quot; الأستاذه المشاركة، رئيسة قسم اللغة العربية، الجامعة الاسلامية، بحاولفور، باكستان.

<sup>\*\*</sup> المحاضر بقسم اللغة العربية، جامعة العلامة إقبال المفتوحة، إسلام آباد، باكستان.

اشتغال العرب بالتعليم والتعلّم منذ قديم ، وتوجد في المصادر الأدبية واالتاريخية إشارات إلى المعلّمين النّذين اشتهروا في العصور القديمة ، وكانت لهم مكانة ممتازة في المجتمع ، قد ذكر ابن حبيب (6) أشراف المعلمين ، منهم ؛ بشربن عبدالملك السكوني أخو أكبر صاحب دومة الجندل، وسفيان بن أمية بن عبد شمس ، وأبو قيس بن عبد مناف بن زهرة ، وغيلان بن سلمة بن معثب الثقفي وهو مخضرم ، وعمرو بن زراة بن عدى بن زيد(كان يسمّى بالكاتب).

## طرق التعليم

ويبدو بالروايات أخم كانوا يعلمون أبناءهم وأن العارفين والمتعلمين كانوا يتمتعون بمكانة ممتازة كما كان (للكتّاب) مكانة مرموقة أيضاً ، ولكن طريقة التعليم كانت غير معروفة فيذهب الدكتور جواد على إلى قوله: "لم نعثر على أيّ نصّ جاهلي فيه شيء عن التدريس وعن مواد الدراسة عند الجاهلية" (7).

وفي المصادر القديمة بعض الروايات تخبرنا أن عدداً من الأدباء أو غيرهم كانوا يعلّمون أبناءهم بطريقة خاصّة وكذلك تعلّموا الكتابة، فجاء الإسلام و في مكّة سبعة عشر رجلاً يعرفون الكتابة منهم: عمر بن الخطّاب، وعلى بن أبى طالب، وعثمان بن عفّان، وطلحة، وزيير، وأبو عبيدة، و ابان بن سعيد، وخالد بن سعيد وغيرهم رضى الله عنهم و من النساء :الشفاء بنت عبدالله العدوية وعائشة بنت سعد الّتي روي عنها أنمّا تعلّمت عن أبيها (8) فكانت لمكّة المكرّمة أهميةً خاصةً عند العرب ؛ فكانت مركز التجارة، والتجارة تحتاج إلى الكتابة - فعرفت في العصر الجاهلي طريقة التعليم الخاص والطريقة المألوفة فإنمّا تتعلّق بتعليم الكتابة - وكانت توجد عندهم أما كن للتعليم سميت (الكُتّاب) وقد جاء ذكر ذلك في "لسان العرب" في مادة "كتب" فقال ابن منظور: المكتب (بضم الميم وكسر التاء) موضع التعليم ، والمكتب المعلم، والكتاب، الصبيان - ومنه قيل : كتب الكتاب؛ الميم وكسر التاء ) موضع التعليم ، والمكتب المعلم، والكتاب، الصبيان - ومنه قيل : كتب الكتاب؛ لأنه يجمع حرفا إلى حرف" (9).

وروي أن حماداً هو أوّل من كتب في بني أيوب وعلّمته أمّه الكتابة في بيت أبيه فطلب حتى صار كاتب الملك النعمان الأكبر وعلّم إبنه زيداً  $^{(10)}$  وذكر أن عبدالله بن جدعان علّم حرب بن أميّة ، وبشر بن عبدالملك علّم أبا سفيان وكان تعلّمه من مرمربن مرارة وأسلم بن سدرة ، ثم تعلّمه عمر بن الخطاب و معاوية رضى الله عنهما وجماعة من قريش  $^{(11)}$ .

فقد جاء في ترجمة "عدى بن زيد " أنّه طرحه أبوه في الكتاب حتّى إذا حذق أرسله المرزبان مع ابنه شاهان مرد إليه كتاب الفارسية ، فكان يختلف مع ابنه ويتعلّم الكتابة والكلام بالفارسيّة (12) وروي عن خالد بن الوليد أنّه مرّبعين التمر أثناء سفر من أسفاره و وجد في كنيسة صبياناً يتعلّمون الكتابة في قرية من قُراها، تقال لها: النقيرة ، وفيهم حمران مولى عثمان بن عفّان (13) استنبط العلماء بحذه الروايات أن التعلّم عندهم، هو أخّم كانوا يعلّمون الهجائية أوّلاً، ثمّ يتعلّمون بعد ذلك كلّ شيء وورثوا هذه الطريقة من الأوائل - فأشار إليه أبو نواس في بيت من أبياته الشعرية فقال:

## شادن يكتب في اللوح بتعليم هجاه كلّما خط أبا جاد قراه فمحاه (14)

وقد ذكر الدكتور "جواد على"الموارد النصرانيّة (وحاصّة نصارى العراق) عن التّربية والتّعليم في العصر الجاهلي، والمواد الّتي كانوا يعلّمونها طلّابهم في تلك المدارس يستنتج من خلالها: "بأنّ مدارس الأنبار والحيرة والقرى العربيّة الأخرى، لا بدّ أن تكون قد سارت وفقاً لمنهج أهل العراق في تعليم أبناءهم في ذلك الوقت"(15). والمنهج التعليمي في تلك العصور القديمة يقوم على مبادى عالقراءة والكتابة وإجادة الخطّ وشيء من الحساب والأمثال والحِكَم ومبادى الدّين وهي المواد الاساسيّة الّتي كانت تُعلّم في الكتاتيب والمدارس (16).

وكان طريقهم في تعليم الخطّ للأطفال هو أن يخطّ المعلّم أو خليفته أو من يقوم مقامه من التلاميذ المتقدّمين سطوراً منها على لوح يحاول الإجادة جهدا إمكانه في كتابتها لتقوية يده على الخطّ (17)، أمّا الفرق بين المدرّسين والعلماء الّذين لم يتّخذوا التدريس مهنة لهم فليس عندهم حدّ فاصل في ذلك فقال الدكتور جواد علي :"لم يكن في العصور الوسطى حدّ فاصل بين العلماء المدرسين والعلماء الّذين لم يتّخذوا التدريس مهنة لهم والجميع كانوا يعملون بأجر و تطوّع لتثقيف النّاس وتعليمهم أمّا عن طريق حلقات التعليم أو بتأليف الكتب " (18). وقال: أمّا تدريس اللغة العربية في الأنبار والحيرة الّتي درسها نصارى العراق فهو لم تتوقف على تدريس مفردات اللغة وقواعدها و أصولها ولا يعقل أن يكون المراد من العربي الكتابة والقراء ة فقط بل لا بدّ أن يعلم معها شيء من أصول الكتابة من كيفية قطع القلم ورسم الحروف و أنواع الخطوط، بم الأمثال والحيكم وقواعد اللغة و آدابها وكان رجال الدين يسيرون عليه ويتبعونه في مدارسهم (19).

وعرب الجاهلية عاشوا حياة خاضعةً للخرافات والأوهام فإنهم كانوا يعبدون الأصنام و وكلوا أمورهم إليها، وبالعموم كانوا مشغولين في الحروب بعضهم بعضاً وكانت الكهانة والعرافة معروفة عندهم، حتى ذهب بعض الباحثين إلى إنكار القراءة و والكتابة في بلاد العرب وانتشارهما ولكن بتطوّر الأحداث عند ظهور الإسلام، ثبت بأن الاستعداد لديهم كان متوافراً وهذا ممّا دعاهم إلى الإقبال الشديد على التعليم والتعلّم وانتشار القراءة والكتابة بشكل واسع. دعا الإسلام إلى حصول العلم منذ أول عهده وحث على طلبه وبشر برفع من قدر العلماء وطلّاب العلم و كانت الآية الأولى باعثة للمؤمنين على القراءة وطلب العلم كما كان هدف من أهداف النبي العمل على الشرعلم منذ أوّل تأسيس الدولة الإسلامية. وأنه فتح أبواب التعليم للعرب الأميّين (20) وفي الحقيقة الكتّاب الذي لم يكن يزيد على بضعة عشر نفراً ، أصبح يزيد بجهوده، أنه قرّر لمجموعة من أسارى الكتّاب الذي لم يكن يزيد على بضعة عشر نفراً ، أصبح يزيد بجهوده، أنه قرّر لمجموعة من أسارى قريش في معركة بدر كانوا يعرفون القراءة والكتابة بأن يعلم كل منهم عشرة من أولاد المسلمين القراءة والكتابة نظير فدائه (21). يلاحظ من هنا أن عملية التعليم والتعلّم أصبحت مهمّة واتخذت في ذلك العصر صفة جماعية ورسميّة ومنها صفة خاصة وهي قيام الاسرى للتعليم. وكان النبي على يستخدم الذين يعوفون القراءة لكتابة الوحي، وأن النبي التم القراء فيه المندين المدرس والتدريس، ولاشكّ فيه المنون القراءة لكتابة الوحي، وأن النبي على التعليم وكان النبي وكان النبي فيه المناد فيه المناد مركز الدرس والتدريس، ولاشكّ فيه المناد على المعدد مركز الدرس والتدريس، ولاشكّ فيه المناد على المناد المركز الدرس والتدريس، ولاشكّ فيه المناد المناد المناد المناد المناد المؤلى المناد ا

أن المسجد كان حلقة التعليم في الإسلام ومركز التّوجيه الفكري والتربوي والأخلاقي والاجتماعي ومعهد العلم؛ فكانت تلقى فيها الدروس والمواعظ للرّجال والنّساء على السواء. ولم تكن المراكز العلمية في العالم الإسلامي طوال قرون عديدة سوى المساجد. ويبدو من الروايات أن التعليم كان بحَّانًا في عصر صدر الإسلام ولم يأخذ الصحابة رضى الله عنهم على التعليم أجراً من أحد من المتعلّمين وقد كان عطاءهم السنوي هو الّذي كانوا يأخذونه من بيت المال و كانت تشمل مجانية التّعليم عندهم مجانية الكتاب أو مواد الدراسة، فيروى ابن قتيبة بسند عن عبدالله بن شقيق أنّه قال: "كان أصحاب رسول الله على يكرهون بيع المصاحف ويرونه عظيماً وكانوا يكرهون أن يأخذ المعلّم على تعلّم العلم شيئاً "(22) وأن كراهتهم هذه مبعثها، نمي النّبي على عن أخذ الأجر على التّعليم من جهة وخوفهم من جهة أخرى من ذهاب الثواب الّذي يناله المعلّم - وقرّر النّبي ﷺ الكتابة واجباً لعملية التعليم وحثّ المسلمين على تعلّمها، فقال: "قيّدوا العلم بالكتاب"(23). وسار أصحاب النَّبي على فحه العلمي القديم بعده فعنوا بتدوين العلم؛ روى أن "عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: "قيّدوا العلم" فسأله من سمعه: وما تقييده؟ فقال: تعلّموه وعلّموه واستنسخوه، فانّه يوشك أن يذهب العلماء ويبقى القرّاء لا تجاوز قراءة أحدهم تراقيه (24). وكذلك حثّ الرّسول على على قراءة القرآن الكريم وفي الحقيقة كان لقراء ته أثراً بالغاً في التحفيظ على تعليم القراءة والكتابة في صدر الإسلام وفي بقيّة العصور بعده. كما كانت الحاجة إلى كتابة القرآن (ونسخه بنسخ كافية تفيد عدداً كبيراً من المسلمين) وسيلة من وسائل تحفيز على محو الأمية وسببا من أسباب انتشار العلم. فكانت الصحابة الكرام رضى الله عنهم يعنون بتحسين الخط وتطويره (25)، وكان على بن أبي طالب يؤكد لكاتبه عبيد الله بن أبي رافع بوضوح الخطّ وجماله وتنظيمه فيقول: ألق دواتك وأطل حلفة قلمك، وفرج بين السطور، وقرمط بين الحروف، فإنّ ذلك أجدر بصباحة الخطّ (26)، فقوله يدلّ على أهميّة علم بأصول الخطّ ورسم الحروف. أمّا أسلوب النبي على وأصحابه رضى الله عنهم في تعليم الصبيان فهو أسلوب بعيد عن الملل؛ فكانوا يتركون الصبي في بداية عمره قليلاً للعب حتّى تتوفّر همته على القراءة و يشبع حاجته منه قبل أن يتلقّى العلم (27). وراعى النّبي على وأصحابه رضى الله عنهم أن يكون سنّ الطفل مناسباً للمعلومات الّتي سيتعلّمها، فذهب عمر من تعليم القرآن خُمس آيات (28)

ولم تكن طريقة التعليم خالية من الملل فحسب في صدر الإسلام بل كانت بعيدة عن الملل-القسوة والعنف أيضاً أما أسلوب النبي في وأصحابه في تعليم الصبيان فهو أسلوب بعيد عن الملل-وكان النبي في يرى العنف منافياً للتعليم ومضاداً له فقال:

"علّموا ولا تعنفوا ، فانّ المعلّم خير من المعنّف"(29).

وقال يوصى المعلّم: "عليك بالرّفق ، فانّ الرّفق لا يكون في شيء الّا زانه ..." (30). وكان النبي الله الم يعثني معنتاً ولا متعنتاً ، ولكن بعثني معلماً ميسراً "(31).

إنّ النّبي يشرسم للمعلّمين أساليب التعليم وطرقه من ناحية وبيّن الآداب الّتي يلتزم بما المتعلّم في مجالس الدرس من ناحية أخرى. فاتبع المسلمون هذا المنهج بعده، يقول على بن أبي طالب مخاطباً بعض تلاميذه: "من حقّ العالم عليك إذا أتيته، أن تسلّم على القوم عامّة وتخصّه بالتحيّة وأن تجلس قدامه ولا تشير بيدك ولا تغمز بعينك ولا تقول: قال فلان، خلافاً لقوله ولاتغتاب عنده أحدا، ولا تسار في مجلسه ولا تأخذ بثوبه ولا تلحّ عليه إذا كسل ولا تغرص (لا تضحر) من صحبته لك فاتمًا هو بمنزلة النخلة، لايزال يسقط عليك منها شيء "(32). والجدير بالذكر أن النبي المتم بتعليم المرأة وأكد أن تتزيّن المسلمات بحلية العلم (وأن تعليم المرأة ضروري والمجتمع يتقاضي لتلك الضرورة لأن المرأة نصف المجتمع). فكان يريد أن تتعلم المسلمات القراءة والكتابة وأن يتعلّمن الأحكام الشرعية والمعاني الأخلاقية؛ فعهد إلى بعض النساء بتعليم الأميّات من أهله وأسرته الكتابة والقرأة من خيرة النساء المسلمات كما ذكرنا، هي الشفاء بنت عبدالله بن عبد شمس لتعلّم السيدة حفصة الكتابة وأن يتولّى تعليمها وتربيتها ليجعلها عضواً نافعاً للأسرة والمجتمع.

ومن الروايات التي تدلّ على اهتمام الرّسول الله بتعليم المرأة: فقد ورد عنه ما يشير إلى أن تعليم المرأة القرآن قد يكون بدلاً من مهرها لمن عدم المال (34) وخصّ النّبي الله أوقات معينة جعلها فرصة لتعليمهن، بعد أن تبيّن له أنّهن لايستطعن أن يسمعن كلامه ودرسه وهنّ بعيدات عنه بالجلوس بعد صفوف الرجال (35) وأعطاهن فرصة طيبة للحضور في المحالس العلمية - فالنّبي الله بيّن لنا طرق التعليم وأساليبه لتعليم الصبيان والفتيان والنساء على السواء، وجعل الاشتغال بالعلم فريضة لكلّ مسلم وأرفع قدر المعلّم والمتعلّم. والصحابة الكرام رضي الله عنهم والمسلمون بعدهم تبعوا نهجه في الدرس والتدريس. وكما قلنا إن المساجد كانت مراكز العلم في العالم الإسلامي في صدر الإسلام و بعده لمدة طويلة، فأصبح التراث الإسلامي مرتبطاً بحا، نشأت فيها العلم المختلفة وقامت المحاورات والمناظرات.

وكانت طريقة التدريس في المساجد في القرون الماضية هي أن الشيخ أو الأستاذ كان يجلس إلى أحد أعمدة المسجد مستنداً إليه ومتّجها إلى القبلة (36) وكان الشيخ يجلس على حشبة صغيرة أو على منصة (وكانت تعرف هذه به (السدة) متكفاً على العمود أو على الحائط والمستمعون كانوا يجلسون بحسب ترتيب معين، لكلّ طبقة مكان معيّن في هذه الحلقة ويكون الأستاذ في أبرز نقطة في محيطها، وكان يترك في الحلقة فراغ ليجلس فيه من يحب أن يستمع إلى الدرس من الداخلين (37) وكان الشيخ أو المعلّم يفتتح الدرس بالبسملة والحمد لله وبالصلاة والتسليم على الرسول الله ليحث الطلاب على طلب العلم والمعرفة (38)، ثمّ يملي ما عنده من المادّة العلميّة ويستخدم في املاء مساعداً يسمى "حليا" يردد وراءه ما يقوله حتى يبلغ السامعين صحيحاً سليماً من شوائب الخطأ والتحريف ولما انتهى الدرس كان يقرأ الفاتحة ويعين الموضوع للدرس المقبل (39).

أمّا موضوعات الدرس الّتي يعلّمها المدرّس، فكان يعظ النّاس بالعموم بما يعرف وما دام لا يتقاضى من الدولة أجراً على عمله، فقد ترك له أن يدرس ماشاء في الوقت الّذي يشاء (40). ذكر الجاحظ في "البيان والتبيين" أن جعفر بن الحسن أوّل من اتّخذ حلقة في مسجد البصرة لقراءة القرآن الكريم (41). وكذلك كان حلقة الحسن البصرى فيها قامت المناقشات حول كثير من المسائل الدينية الكثيرة بين واصل بن العطاء رئيس المعتزلة وبين غيره من الفقهاء في نفس المسجد. ونشطت زوايا الدّرس وحلقات العلم في المسجد الأموى بدمشق وكان للخطيب البغدادي حلقة كبيرة يجتمع فيها النّاس بكرة كلّ يوم فيقرأ لهم، وكان اذا قرأ الحديث شمع صوته في آخر الجامع (42). ذكر ابن جبير يصف الحلقات التي انعقدت في الجامع الأموى بدمشق (43): "ظلّت حلقات الدّروس في ازدياد يتزعمها أئمّة الفقهاء والقرّاء وأهل الأدب والحكمة، يجتمع فيها الآلاف من الطلّاب والقرّاء والكتاب، فمنها ظهر العلماء والأدباء والشعراء والكتاب مثقفين بالثقافة العربية ومشاركين في المناصب العليا في الدولة ودواوين الحكومة" (44).

والجدير بالذكر أنمّا كانت الرواية هي النظام الأساسى قام عليهاالتعليم الإسلامى، إن العرب اهتمّوا بالرواية وفى الحقيقة ذلك يرجع إلى طبيعة العقل العربى فعندهم قدرة فائقة على الحفظ و كانوا يحفظون آلافاً من الأبيات والأراجيز والأمثال (الحِكَم) والأحاديث ويروون كل ذلك، فأصبحت الرواية وسيلة من وسائل نشر الثّقافة. ونرى أنّه كان لكلّ شاعر في العصر الجاهلي راوية يحفظ شعره ويروى عنه، وكثيرا مايكون الراوى نفسه شاعرا (45).

وبعد أن جاء الاسلام أصبحت الرواية مادة صالحة لحفظ ورواية الأحاديث النبوية، وكان الاعتماد يقوم على الرواية فيما سمعه أصحاب النبي في من أحكام وإرشادات أو غيرها ثم شاعت الرواية في العلوم الإسلامية الأحرى من الفقه وعلم الكلام وغير هما وأصبح الإسناد من لوازمها (القراعة وكان السماع والحفظ في (العصر الجاهلي) معروفاً شائعا وأساس الرواية لعدم انتشار الكتابة والقراءة قيل: "ومادامت الرواية موقوفة في صدر الإسلام (القرن الأول) عليهما، ورغم انتشار الكتابة فيما بعد ظل السماع وسيلة قائمة من وسائل أخذ العلم - فكانت المؤلفات العلمية تروى عن صاحبها بالسماع منه وكان العرب يفاخرون بكثرة الحفظ وسرعته، فيقال في كتاب التراجم والأخبار: فلان يحفظ كذا من الشعر وكذا من الأمثال فيقال في كتب التراجم والأخبار: فلان يحفظ كذا من الشعر وكذا من الأمثال وفلان أحفظ أنساب العرب وغيرها (٢٠٠)، وتوجد في المخطوطات العربية كثيراً من عبارات السماع مثل: سماع الحافظ أبي الفضل محمد بن ناصر اسلامي المكتوب بخطه وكان من عادة من يسمع شيئا عن أستاذه دوّن ماسمعه مسجّلاً اسم استاذه واسمه وتاريخ ذلك ويسمّى "سماعاً" (٤٩٤) المسلمين والشيوخ في حلقاقم ومدارسهم فكان على الطلبة تدوين ما يُتلى عليهم ومذاكرته في ما المسلمين والشيوخ في حلقاقم ومدارسهم فكان على الطلبة تدوين ما يُتلى عليهم ومذاكرته في ما بعد خاصةً إذا كان المدرّس يلقي من مخفوظات (٤٩٠).

وشاعت طريقة الإملاء وكان في شيوعها حظّ انتشار الكتابة وأدواتها مثل القلم، والورق، والحبر وغيرها، وتحوّل طريقة التعلّم من السماع والحفظ الى الإملاء تشير إلى مرحلة التطوّر في طرق التعليم. والفرق بينهما أنّ في طريقة السماع لا يهتمّ الطالب الشيخ بكتابة ما يقوله الشيخ أو المعلّم في ذلك الموضوع فانّه يتحدّث والتلميذ يسمع. أمّا في الإملاء فكان الدّرس يُلقى بطيئاً فقرة أو حديثاً مع اتّصال السند. رُوى "بعد انتهاء إملاء الحديث أو فقرة مستقلةً كان الأستاذ يشرح ماغمض من الأمالي فاذا اكتملت أمالي الشيخ في ذلك الموضوع فانّه ربما قرأ الأمالي أو قُرئت عليه لتصحيحها وكانت مجموعة المحاضرات الّتي تُلقى بطريقة الإملاء تُسمّى "الأمالي" ومنها تكوّنت المخطوطات التي طبع الكثير منها فأصبحت كتباً شهيرة (60) (ومايزال المخطوط منها حتى الأن) ومن المخطوطات المطبوعة "الأمالي" لأبي على القالي الّتي أملاها في جامع الزهراء بقرطبة (51).

وكانت القراءة أيضاً طريقة من طرق التعليم القديمة ووسيلة من وسائل الدّرس والتّدريس. وفي هذه الطريقة كان الدّرس يُلقى من كتاب يمكن الحصول عليه. "ورُوى أنّ هذه الطريقة كانت هي أن يقوم أحد من الطلبة ويقرأ الكتاب يختاره الأستاذ وحده أو مع أحد من زملائه، كان يقوم الأستاذ بعد ذلك يشرح الغوامض من الفقرات أو الكلمات والجمل ويعطى فكرة عامة من موضوع الدرس، ثم يبدأ قراءته من حين آخر بالتعليق على الفقرات وممارستها مع غيرها. قيل: المّا كانت هذه الطريقة نتيجة لقلّة الاجتهاد وضعف حركة الابتكار فأخذت تحلّ محلّ الإملاء بالتدريج وأخذ الإملاء يختفى شيئا فشيئا من التعليم الإسلامي في القرن الرابع الهجرى (52)، (53).

والأهمّ في هذه الطريقة هو اختيار الكتب الموزونة؛ فقال أحمد شلبي: "ومن نتائج هذه الطريقة "تقرير" كتب معيّنة على الطلّاب يدرّسونها بمعونة الأستاذ "(54). وظلّت طرق أخرى معروفة متداولة في تاريخ التّعليم الإسلامي كانت منها السؤال والمناقشة والمذاكرة وأخيراً الرحلات في طلب العلم، وهذه الوسائل مرتبطة ارتباطاً مباشراً بعملية التدريس، إن السؤال والمناقشة لها أهميّة خاصة لاستكمال عملية التّعليم ولإعانة الطالب على الفهم ولذك نرى أن هذه الطريقة إحدى الطرق الرئيسيّة الّتي تستخدم في تدريس العلوم حتى في عصرنا الحاضر، قيل: وتبرز أهميّة هذه الوسيلة من خلال إشراك الطلبة في مناقشة ما يتعلّمونه، كما عُدّ الحياء في السؤال من آفات العلم (55). وكانت للمناقشة والسؤال بين الطلّاب وأستاذهم آداباً خاصة. وقد أشار القرطبي في فصل من أبواب آداب العالم والمتعلم الى أهمية المناظرة، ورُوى عن الخليل بن أحمد الفراهيدي أنّه قال: "اجعل تعليمك دراسة لك واجعل مناظرة العلم تنبيهاً بما ليس عندك "(56).

ولا شكّ فيه أن الطلبة يكونون أكثر استمتاعاً في الدّرس نتيجة المشاركة في المناقشة فانّ هذه الطريقة تعطى فرصاً للتفكير بعمق ويقدرون بها على التحليل والاستدلال والاستنتاج، وتساعد هذه الطريقة في الوقت نفسه المدرّس على معرفة مدى فهم الطلّاب لما درسوه من مواد فانّه كان لكلّ طالب حق في أن يسأل لاستيضاح ماصعب فهمه.

والأسلوب في تنظيم المناقشة هو أن تدوّن الأسئلة في رقاع وتقدّم الى المحاضر ثمّ يبدأ بالإجابة عمّا ورد فيه. وهذا هو ما يتّبع في جامعاتنا أعقاب المحاضرات والنّدوات العامّة وتبرز به حريّة الفكر وديمقراطية التعليم الإسلامي وهذا الأسلوب يشير الى اتّساع أفق التعليم والثقافة في المسلمين بالعموم والأدب بالخصوص.

ومنها "المناظرة" الّتي أعانت على بثّ الروح العلميّة في معناها الحقيقي وكانت المناظرات بالعموم تُعتقد بين الأساتذة والعلماء، وكان لها فضل كبير في توسيع أفق التفكير وتنمية العقول. وهذه الطريقة من أقدم وسائل العلم عند المسلمين وفي القرن الثاني الهجري اعتمد عليه أئمة المذاهب والفقهاء لاستنباط حقائق الفقه واستخراج أصوله. فنرى التاريخ حافلاً بذكر عدد كثير من المناظرات الّتي وقعت بين المعتزلة وأهل السّنة وأصحاب الأديان الأخرى؛ فظلّت المناظرة عاملا قويّا من عوامل النشاط الفكرى الإسلامي (57).

## نتائج البحث

فهذه هي الطرق الّتي تشير اليها الروايات التاريخيّة، ويبدوبما أنّ هذه الطّرق ظلّت شائعة معروفة في عصور قديمة وبعدها، وأنَّها متداولة حتى عصرنا الحاضر مثل القراءة والحفظ و المناقشة. وطريقة المناقشة هي أهم وأنفع من جميع الطّرق في الجامعات و المعاهد العلميّة الأخرى. أمّا القراءة والإملاء والحفظ فاخّا كانت معروفة في المدارس الابتدائية والثانوية وغيرهما، ولها أهميّة خاصّة في النّشاط العلمي (58). وكانت مراحل التّعليم في العصر القديم في الدول المتمدنة تُقسم إلى أربعة: التعليم الابتدائي، والثانوي، والجامعي، والدراسات العليا (<sup>59)</sup>. وكان الطّلاب يُقسمون حسب مقدارهم للتحصيل العلمي إلى طبقات ثلاثة: المبتدئين، والمتوسطين، والعليا<sup>(60)</sup>. وفي هذا التقسيم للمراحل الثلاث دلالة واضحة على صحة وسمو المناهج التربية الإسلامية. ولم يكن التقسيم حسب سني عمر الطلبة بل كان ذلك بحسب مقدرهم وكفائتهم العلميّة؛ فيضعون الطالب في المرحلة أو الطبقة الّتي يستحقّها. ونرى أنّ هذه الطرق والمراحل متداولة معروفة في عصرنا الحاضر ولا يجحد أحد بأهميتها في تعليم الطّلاب وتربيّتهم؛ فإنّها أقيمت على أسس متينة من أصحاب ذوى خبرة واسعة في تعليم الأطفال و ذوى علم راسخ للفنون والآداب المختلفة وأصحاب نظرعميق في نفسية البنين و البنات في تلك العصور و لا بدّ لنا أن نبذل أقصى جهودنا لتعليم أطفالنا و شبّاننا مستفيدين من تجارب أسلافنا العظماء. ولا يجوزلنا تركها أو رفضها قائلين بأنها طرق قديمة، بل تلك الأساليب القيمة هي في الحقيقة أسس متينة للأساليب الجديدة في تعليم الطّلاب وتربيّتهم في مراحل التعليم المختلفة من المدارس الابتدائية إلى المدارس العلياء والكليات والجامعات والمدارس الخاصة الأخرى. ولا بدّ لنا اتباعها رغم أن نسميها بتسميات مكروهة و أن نفقد هدفنا الصحيح في هذا الجال. ولا بدّ من التطور و الرقى في تلك الطرق حسب مقتضيات العصور الحديثة و علينا أن نعمل لها- والله المستعان و بالله التوفيق.

## الهوامش

- 1- لقد كانت السورة الأولى التى نزلت على النبى الله الأمّى تحثّ على القراءة والكتابة فقال: ﴿إِقْرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي حَلَقَ (1) خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (2) اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (3) الَّذِي عَلَمَ بِاللهِ مَن عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ (العلق 1-5)، وفيه تعريف وتعظيم لكل من علم أو تعلّم أو أمسك القلم مدى العصور- المكتبات في الإسلام، محمد ماهر حماده، الطبعة الاولى، بيروت، 1970م، ص: 27.
- 2- فقال الله عرّوجل : ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الز مر: 10)، و﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَاثِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ﴾ (آل عمران: 18)، و﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ (آل عمران: 7).
  - 3- الدارمي, مسند الدارمي، دارالمغنى للنشر والتوزيع، 366/1.
    - 4- الغزالي ، فاتحة العلوم، القاهرة 1309هـ، ص: 19.
  - 5- سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار المعارف مصر: 1963، ص: 19.
    - 6- أبو جعفر محمد بن حبيب اوس الطّائي ، كتاب المحبر، بيروت، ص: 475.
- 7- حواد على (الدكتور)،المفصل في أحوال العرب قبل الاسلام، ط: 1، بيروت 1971م، 298/8. (ان يرى أنّ التد ريس والدراسة كان معروفا في العصر الجاهلي وكانت كلمة الكتاب تستعمل للمدرسة الّتي يتعلّم فيها الأطفال القراءة والكتابة ومبادى المعرفة ).
  - 8- ابن عبد ربه، العقد الفريد، دار المعارف، مصر، 148/4.
  - 9- ابن منظور، لسان العرب:(كتب)، قم ، ايران 1405 هـ- 1363، 698، 699.
- -10 أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، تحقيق : محمد أبو الفضل ابراهيم، مصر 1390هـ 1958 م، 98/2
  - 11- القلقشندي، صبح الأعشى، نسخة مصورة عن الطبعة الأميرية، مصر، 10/3.
    - -12 الأغاني: 99/3.
- 13- الحموى، ياقوت، معجم البلدان، 301/5، وفي رواية الطبرى وُجد في حصن عين التمر أربعين غلاما يتعلّمون الانجيل (377/3 ، دار المعارف ، مصر )
  - 14- أبو نواس، الديوان، ت: عبدالجميد الغزالي، بيروت 1953 م، ص: 331.
- 15- المفصل: 297/8-298، قيل: "وقد كان للمسيحية أثركبيرفي التربية والتعليم ودور بارز وفعّال فيهما وكانت طريقة التدريس تعتمد بالدرجة الأولى على الذاكرة والمواد الّتي كانت تعطى كلها نقلية وكانت تحمل ذاكرة الطلاب بحمل لا يطيقه أكثرهم وكان أسلوب الكنيسة العقاب؛ فكانوا

- يعاقبون الأطفال بالحرمان والحبس والعقاب البدني لايعتاد الطاعة المطلقة في نفوسهم. (جابر عمر، المدخل في التربية، ط: 2، بغداد 1954، ص 29).
  - -16 نفس المصدر، ص: 298.
    - 17- نفس المصدر.
    - 18- نفس المصدر.
- 19 قيل: إن للأميّة مفهومان: الأميّة الأبجدية والأميّة الحضارية: الأمية الحضارية تتعلق بقدرة على الفهم والإدراك. (لينظر التفصيل في "دائرة المعارف الاسلامية" مادة (أمّى) 265/2).
- -20 وهم لا يستطيعون أن يدفعو الفدية فرخص لهم بحذه الطريقة ، صبح الأعشى : القاهرة، 1917، 15/3. وقيل: كان زيد بن ثابت ممن علم.(ابن سعد، كتاب الطبقات الكبيرة، طبعة ليدن (1325هـ).
  - 21 ابن قتيبة، عيون الأخبار ، دار الكتب المصرية ، القاهرة 1383ه 1963م، 131/1.
- 22 مقال الدكتور كاصد ياسر الزيدى: "محفزات محوالأميّة في عصر صدر الاسلام " محلّة آداب الرافدين، ص: 131.
- 23- الدينورى، أبو عبدالله محمد بن عليم الحكيم، الأمثال من الكتاب والسنة، ت: على محمد الجباوى ، دار النهضة ، مصر ، القاهرة ، 1975، ص: 31.
- 24- وكان لحسن الخطّ أثر بالغ في إيصال العلم الى المتعلّم ببشر وتشويق، وانّه يؤدى دورا مهما في النشاط العملي والتعليمي.
- 25- محمد عبده، شرح نهج البلاغة ت: محى الدين عبدالحميد ، مطبعة الاستقامة القاهرة (بدون سنة)
- -26 إبن كثير، عماد الدين اسماعيل، فضائل القرآن دار الأندلس للطباعة والنشر بيروت 1385 هـ 1966 م، (قيل: هذا المنهج التربوى هو ما تؤديه اليوم "رياض الأطفال" إذ يرسل اليها الصغار لإشباع هذه الحاجة شيئا من التعليم والتربية لهذه السنين المبكرة) مقال الدكتور كاصد ياسر الزيدى؛ محفزات الأميّة في صدر الاسلام، آ داب الرافدين جامعة الموصل.
- -27 روى: "تعلّموا القرآ ن خمس آيات فانّ النّبي الله كان أ خذه من جبريل خمس آيات" (الأشباه والنظائر في القرآن: لمقاتل بن سليمان ت: د عبدالله محمد شحاتة القاهرة 1395ه 1975 م ، ص: 273).
- 28- السيوطي، العلامّة جلال الدين، الجامع الصغير في أحاديث البشير والنذير، المكتبة الموسسة ؟ 1394 هـ، ص: 62.
- 29- الإمام البخاري، الأدب المفرد، باب الخرق، شرح فضل الله الجيلاني مطبعة سلفية القاهرة 1378 هـ، 1/165.

- -30 مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، مطبعة محمد على صبيح ، القاهرة، 188/4. (فيقول أحد أصحابه: مارأيت معلّما قبله ولا بعده أحسن تعليما منه ، فوالله ما قهرنى ولا ضربنى ولا شتمنى...) (صحيح مسلم، باب تحريم الكلام عند الصلاة، 70/2).
- -31 ابن قتيبة ، عيون الأخبار، دار الكتب المؤسسة المصرية العامّة ، القاهرة ، 1383 هـ 1963 م ، 119/1-120.
- -32 إبن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله، الاستيعاب في معرفة الاصحاب تحقيق: على محمد البجاوى مطبعة نهضة ، مصر القاهرة (بدون سنة ).
  - 33 ابن كثير، فضائل القرآن، ص: 65.
  - 34 البخاري، صحيح البخاري بشرح ابن حجر "فتح الباري"، بيروت دار المعرفة، 203/1.
- 35- وكان بعض الشيوخ يختصون بعمود معين يجلس إليه طيلة حياته حتى يعرف العمود باسمه. (سيد مرسى أحمد، تطوّر الفكر التربوى ، ط: 3، القاهرة: 1975م، ص: 214.)
- 36- أحمد شلبي، تاريخ التربية الإسلامية ص: 368 وتطور الفكر التربوى ص: 215 و محمد عبدالرحيم غنيمة ، تاريخ الجامعات الإسلامية الكبرى، المغرب 1953 م، ص:182.
  - 37- وخاصة إذا كان الدرس في علوم الحديث.
  - -38 وتطوّر الفكر التربية الإسلامية ص: 368 وتطوّر الفكر التربوي ص: 215.
    - -39 تاريخ التربية الإسلامية ص: 193–194.
- -40 الجاحظ، عمرو بن بحرعثمان، البيان والتبيين: ت: عبدالسلام هارون، الطبعة الثانية، القاهرة، 367/1
  - 41 ياقوت الحموى، معجم الأدباء، ت: مرجليوث، مصر 1923 م، 244-243.
    - 42 ابن جبير، رحلة ابن جبير، بيروت ، 1964م، ص: 244 و ما بعد.
      - -43 ياسين خليل، التراث العلمي العربي، بغداد 1978م، 74/1.
  - 44 عبدالحميد الشلقاني، رواية اللغة (الرواية الأدبية في الجاهلية )، دار المعارف مصر 1971 م -
    - 45- محمد عبدالرحيم غنيمة، تاريخ الجامعات الكبرى، المغرب 1935م، ص: 180-181.
      - 46 نفس المصدر: ص: 181–182.
- -47 نفس المصدر: ص: 182وبعدها. الرواية أساسها على الحفظ، والدراية أساسها على الفهم ولقد أعطى رجال التعليم الإسلامي "الفهم" أهميّة بالغة، فقسّموا العلم الى هذين النوعين (تاريخ الجامعات ص: 197-198).
  - 48 ياسين خليل، التراث العلمي الغربي، بغداد 1978م، 75/1.
    - -49 تاريخ التربية الإسلامية، ص: 360.
      - -50 نفس المصدر: ص: 369.

- 51 تاريخ الجامعات الكبرى، ص: 186، وتاريخ التربية، ص: 370.
  - -52 نفس المصدر: ص: 184.
  - 53 تاريخ التربية، ص: 370، والتراث العلمي، 75/1.
- 54 تاريخ الجامعات الكبرى، ص: 201. (رأى بعض العلماء لطريقة الإملاء فائدة وأهمية كبيرة فظهرت بها شروح ومختصرات كثيرة، ووضعت المؤلفات الكثيرة في علوم كثيرة، وهم يرون أنّ التعليم يقف على محموعات معيّنة ولا يتجاوز إلى سواها في هذه الطريقة، ويحصر الطالب على القراءة والحفظ فقط) -
- -55 القرطبي، أبو عمر يوسف بن عبدالبر النمر، جامع بيان العلم وفضله، تصحيح ومراجعة: عبد الرحمان محمد عثمان، ط: القاهرة ، 1968م ، 157/1-158. (قال النبي شخ : العلم خزائن، ومفتاحها السؤال، فاسئلوا، رحمكم الله؛ فإنّه يؤجر أربعة: السائل، والمجيب ، والمستمع، والمحبّ لحم ). الجحازات النبوية للشريف الرضى ص: 209 رقم الحديث 169.
  - -56 تاريخ الجامعات الكبرى، ص: 204–208.
- -57 وقد أشار بعض العلماء الى وسيلة مهمة من الوسائل التحصيل العلمي وهي "الرحلات لطلب العلم" فقد ذهب الطّلاب المسلمون إلى مسافات بعيدة لطلب العلم في وقت كان السفر شاقاً، وقد حدّد ابن خلدون فصلاً في مقدمته، بيّن فيه ضرورة الرحلات وأثرها في كمال التعليم فقال: "فالرحلة لابدّ منها في طلب العلم لاكتساب الفوائد وإكمال بلقاء المشائخ ومباشرة الرّجال (ابن خلدون، مقدمة، ص: 541) (والإسلام يوكّد على حصول التعليم ولو في البلاد الأجنبية فقال النبي على: (اطلبوا العلم ولو بالصين).
  - - 59- نفس المصدر.

# فلسفة وحدة الوجود

# عند الشاه عبد اللطيف البهتائي رحمه الله تعالى في "شاه جو رسالو"

الدكتورة شهناز ظهير\*

الشاه عبد اللطيف البهتائي رحمه الله تعالى صوفي السند والفلسفي العظيم والشاعر الكبير اسمه عبد اللطيف ابن سيد عبد القدوس ابن سيد جمال ابن سيد عبدالكريم ابن سيد لله ولد في هالة في 1689م (1). غرقت شاعريته في فلسفة وحدة الوجود الصوفية الإسلامية وأصبغت بهذا اللون الصوفي بل نجدها تنبض في قلبه بدقات منسجمة ومترتبة ومنتظمة (2). إن الشاه عبد اللطيف البهتائي رحمه الله تعالى هو بشخصيته الممتازة كزهرة صحراء السند المحببة والمفضلة ورائحتها الزكية تزكي النفوس العليلة وتعالج أمراض القلوب الروحية. وهناك أسباب مختلفة ومشتتة وعديدة لحسن كلامه لا أحد يستطيع أن ينكر عن لطافة روحانيته ونفي الذات له أد. وكانت لداعينا هذا المؤرخ السندي والنابغة الصوفي الشاه عبد اللطيف البتائي رحمه الله تعالى مرتبة عليا في تاريخ القرن السابع عشر والثامن عشر كما نرى. نالت سمعته حظا وافرا بكلامه السندي في مجال التاريخ ولاسيما في مجال اللغة "كلغة"بل أوفر و أكثر حظ من وليم شكسبير ودانتي الذين كانت "لغتهما"الإنجليزية التي تطورت بكلامهما ولكن باختيار استخدام شكسبير ودانتي الذين كانت "لغتهما"الإنجليزية التي تطورت بكلامهما ولكن باختيار استخدام عظيما (4). أما فلسفة الشاه رحمه الله تعالى رائعة جداً أطلق عليها النقاد"فلسفة وحدة الوجو" التي تعدّ من أقدم فلسفات العالم في دنيا العلوم والأفكار والمعارف.

# المبحث الأول: فلسفة وحدة الوجود و"شاه جو رسالو"

إن فكرة وحدة الوجود قديمة جداً، وتبرز هذه الفلسفة من مجموعة من الحكم العالية التي تبناها وتجعل ذات المسلم مصدر قوته، إذا فهم أسرارها، وبهذا الفهم يخضع الطبيعة لمشيئته، إذ لا يكرم في الدنيا من لا يكرم نفسه، ويرى العالمين مبلغ إبائه وسموه، تقول النظرية العامة إن هذا هو الجزء اللازم للتصوف الإسلامي  $^{(5)}$ . يقول الصوفي خواجه شمس الدين السيالوي: "لقد نجد بداية أساس وحدة الوجود الإسلامي في التصوف بيد محيى الدين ابن عربي 560ه -838ه وهكذا نمايتها بيد مولانا جامي  $^{(6)}$ . ومن أشهر الصوفيا الذين تابعوا فلسفة وحدة الوجود الصوفية

<sup>\*</sup> رئيسة قسم اللغة العربية، بجامعة العلامة إقبال المفتوحة، إسلام آباد، باكستان.

الإسلامية: "محيى الدين بن عربى" و "عبد الحق بن سبعين" و "ابن الفارض" و "التلمساني". لقد كانت منزلة فلسفة وحدة الوجود عند الشاه عبد اللطيف البهتائي رحمه الله تعالى مثل العقيدة الثابتة (<sup>7</sup>). في أثناء حين مطالعة "شاه جو رسالو" وهي مكتوبة بلغة سندية ولكن روحها لآفاقية فنلاحظ أن ترتيب رسالة الشاه هذه موزون حسب أوزان جميلة نسميها "سر" (8) (كلمة تنطق بالضمة على السين) أو "راك".

وهي وزن الموسيقى الخاص مكون من رنين وأنين. ونجد عند الشاه رحمه الله تعالى أنه قد استغرق في فلسفة وحدة الوجود وأفكاره رائعة وعالمية ومتنوعة جداً ولكنها منسجمة أيضاً في كل "سر"حسب الموسيقى والإسم مثلاً هناك سر خاص لكل زمان و مكان ومن موسم ووقت ومنظراً وللمطر وللرحمة وللخير ولبيان العشق أو الهجر ولليل وللصباح وللمساء...إلخ.

# المبحث الثاني: الحمد لله عزوجل

تبدأ رسالة الشاه بحمد لله جل وعلا بكلمات دعائية جميلة ويطلب منه البركة والسعادة والرحمة والخير في كل أمر من أمور الدنيا والآخرة معاً لنفسه ولقومه فكان رحمه الله تعالى دائماً يدعو الله عزوجل ليشجع عناصر الحب والخير والتضامن في المجتمع البشري وفي الوطن السندي ويتمنى ويطلب عن نهاية العناصر المشوهة المكروهة الشيطانية التي تسبب الفوضى والفساد في المجتمع الإنساني وكان رحمه الله تعالى دائماً يضع أمامه أهدافاً عليا لرفاهية الإنسان والخير لجميع الناس. لقد إستخدم الرموز والإشارات لمراده المطلوب كما نجد في كلامه المحسنات البديعية والمعنوية تلقائياً وأحياناً تمثيلياً أيضاً في مكان هو يرمز الخير بالمطر يطلب من الله عزوجل لنزول مطر الرحمة بكثرة وبغزارة وهويدعو الله تعالى البركة والسعادة لقومه في رسالته بمذاالقول:

"يا إلهي أنت مولى لنا فقط أنت ناصرنا نحن نطلب مساعدتك في كل أمر أنت أحد أنت واحد لا شريك لك أنت طبيبنا في كل داء وبيل وأنت حبيبنا في كل وقت عصيب. أنت الظاهر أنت الباطن سبحان ربنا رب كل شيئ يا مولانا يا مسبب الأسباب أكرم علينا بكل كرمك وفضلك يا سلام ...إلخ"(9).

ومن النقاد الذين طالعوا رسالته بنظرة عابرة وعقلهم ضعيف جداً عن فهم كلام الشاه ناقدين كثيراً على هذه الرسالة وعلى رأسهم السيد كليارايدجواني\*(10) الناقد الهندي الذي يجد في كلامه الموسيقى والإنسجام إلى حد كبير حتى يقول أن الشاه يشبه الهنود في شاعريته الغنائية... وآخرون مثله أيضاً فقالوا بعض الأقوال غير المناسبة ولا الملائمة حول موضوع فلسفته في شعريته وعن شخصية هذا الصوفي العظيم أن فلسفة الشاه لا مذهب لها وهي غير إسلامية تماماً ولكن إذا نلقي النظرة الغائرة لنجدها إسلامية تماماً وهي تتبع الشريعة الإسلامية وتحيطها بإحاطة كاملة من كل جهة.

# المبحث الثالث: مشربه الصوفي تابع الشريعة الإسلامية

نلاحظ أن مشربه الصوفي إسلامي تماماً لذلك اشتهرت ديوانه بعباراته الصوفية كأنما رسالة وتسمى هذه الرسالة "شاه جورسالو" باسم تفسير القرآن السندي ويسميها الناس السنديون بإسم "ظل القرآن في اللغة السندية"(11). استخدم الشاه في رسالته الآيات القرآنية في كل سرمن سرره لأنه كان ابن الأسرة الدينية المسلمة والعلمية وكان يطالع القرآن بدقة النظر دائماً فهو يتكلم بلسان خلفيته الإسلامية معبراً بنظرياته وأفكاره في كلامه الشعري المنظوم (12). فلسفة أفكاره رحمه الله تعالى تختلف عن الفلاسفة الآخرين والسبب الأساسي لها هو الشعور بالذات مع العرفان بالله ولرسوله صلى الله عليه وسلم والعلم بأحزان قومه وهمومه (13). بالإختصار نقول أن شاعرية الشاه عبارة عن العشق السرمدي والعرفان بالذات ووحدة الوجود. وله أيضاً في الشعر موضوعات ثابتة تشغل بال كثيرمن الشعراء في كل عصرمنها ولكن يمتاز شعريته إجمالاً حاملة بالشريعة الإسلامية في رسالة التصوف بالخصائص العلمية الأساسية التالية:

- شعور .
- علم.
- مشاهدة.
- تجربة (<sup>14)</sup>.

شاعريته في اللغة السندية ولكن نظرياته عالمية إذا ترجمت تكون مثيرة الوجدان في كل لغة العالم (15). حتى في حبه يقال بأنه كان يعد كدين وإيمان للسند (16) كان في زمنه سياسة غير عادلة فكان ضد الملوكية والأقطائية (17). كما عرفنا من مطالعة الموضوعات الآنفة الذكر أن شاعرية الشاه تماماً تحتوي على فلسفة وحدة الوجود وقد استخدم هذاالنوع من أنواع التصوف لذكر الأحوال التاريخية والسياسية والاجتماعية بما في ذلك الوقت (18). نعرف أن صوفياء السند الكبار إتبعوا فلسفة "خودي" أو "وحدة الوجود" ومنهم الشاه عنايت الرضوي رحمه الله تعالى وحضرة الشاه عبد اللطيف البهتائي رحمه الله تعالى وحضرة سجل سرمست رحمه الله تعالى كلهم غلب عليهم وحدة الوجود ولكن منهم الشاه البهتائي فقط ما تجاوز في هذه الفلسفة عن الشريعة الإسلامية أبداً وحينما شرح "الوحدة" فما خرج عن إطار الشريعة (19). كان مبلغ الحكيم السنائي والعارف الكبير الرومي أيضاً من متبعي فلسفة وحدة الوجود. والعلامة محمد الجال رحمه الله تعالى قد صرح عن هذه الفلسفة هكذا:

# مااز خدائے گم شده ایم او بجستجوست چول مانیاز مند و گرفت ار آرزوست (<sup>20)</sup> المبحث الرابع: عشق الرسول صلی الله علیه وسلم

ولا شك فيه أن هذا الصوفي العظيم رحمه الله تعالى كان عاشقاً صادقاً حقيقياً لله جل وعلا ولرسوله صلى الله عليه وسلم ولعباده ولعل أوضح دليل على صدق حبه تدفقه في مدح كل

قصته التاريخية الرمزية التي تدل على هدفه المطلوب والمراد في الحياة تبين جزئيات بيئته الإجتماعية وسياسية بزمانه ومكانه بكلمات قوية جزلة التراكيب وبألفاظ مشرقة وبمعان نقية صافية وتتابع شاعريته المتصوفة العشقية جميع الصفات الممتازة المطلوبة اللازمة للشاعرالمتصوف المنفرد مثله لإنشاد الكلام بما. يقول في عشق الرسول صلى الله عليه وسلم مادحا بمدح جميل:

آهكي رسج احمدا – اكيان سورهي بون

رسج محمد كارتي - جتي هونك نه هون  $^{(21)}$ 

(إن رسول الله صلى الله عليه وسلم اسمه احمد ومحمد)

### المبحث الخامس: العشق والحب

موضوع العشق والحب له مقام خاص للصوفياء الكرام لأن العشق لا يفنى ولا يزول أبداً و العاشق الصادق يغرق في عشقه حتى يصل إلى هدفه المطلوب أو باختيار طريق الحب يستطيع أن يقطع مسافات طويلة بدون أي تعب أو ألم أو شكوى فهو يبلغ بمنزلته العليا. يقول الشاه رحمه الله تعالى ما ترجمته:

"محبت كافي است"(<sup>22)</sup>.

فيقول حول هذا الموضوع في مكان آخر:

عاشقان از ياد إلهي براي لحظه اي غافل نمي شوند

روح آنها به آهي از قفس عنصري برواز مي كند (23)

(العشاق لا يغفلون أي لحظة عن ذكر الحبيب لأن الروح يستطيع أن يطير من قفس الجسد بآه العشق)

كان مستغرقاً دائماً في اضطرابات وتجربات العشق حتى يقول حول موضوع "درد عشق: يار من آتش عشق در من زد و رفت او مرا اين درد داده است (<sup>24)</sup>

(العشق ألمه حلو وهي هدية قيمة لي من جانب حبيبي فهو الذي أوقعني في هذا النارالمضطرب و ذهب بعيدا مني)

فالعشق لازم للإنسان عنده واتباع الحب الروحي وممارسته يكفي للإعتصام وللتضامن في المجتمع البشري أيضاً.

## المبحث السادس: الحث على الإتحاد

نعم! عنده في" الاتحاد قوة "وعلى الإنسان أن يعيش في هذه الحياة جماعياً مثل الطيور التي دائماً تطير في صورة الجماعة فتمثل طيران الطيور في الصفوف المرتبة على أن الجماعة لها

فضيلة وقوة على العزلة والانفراد (<sup>25)</sup>. فيتضح بأن الاعتصام قوة لأي أمر من أمور الخير و المعروف ولعلما هذه الفكرة أخذها من الإسلام جاء في القرآن:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (26).

حتى نجد نفس الفكرة في الشعرعند العلامة الدكتور محمد إقبال رحمه الله تعالى:

فرد قائم ربط ملت سر هر تنبا کچه نبین!!

موج ھے دریا میں اور بیرونِ دریا کچھ نہیں (27)

(الفرد بوحده ليس بشئ و إنما هو يعتبر كفرد مفيد عندما يرتبط و ينوط بالجماعة والملة فالعلامة إقبال يضرب مثل الموج بأنه يكون في البحر ولا يكون في الخارج فكأن الفرد لايكون و لا يعتبر شيئا حتى و لا يستطيع أن يفعل شيئا بدون أن يكون مع الجماعة). كل هذا يدل على أن الشاه عرف عن أهمية الفكر والعمل الاجتماعي أو شعر عن التأكد بالعمل الجماعي.

## المبحث السابع: الحث على الشورى

وهكذا حثّ الشاه للحصول على بركات الشورى في كل أمر لأن الشورى نظام إسلامي بحت كما أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم في القرآن الحكيم في بداية صدر الإسلام بالشورى مع الناس الآخرين بقوله هذا:

﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ (28).

قول الله تعالى في القرآن الحكيم في سورة "الشورى" كما يبين عن أهمية الشورى فيتضح عن فضيلتها أيضاً وعلى أن الشورى رمز المحبة والتعاون مع الآخرين وهي من أحسن العادة وعلامة المؤمنين كما ذكر الله تعالى أن الشورى مع الإيمان وإقامة الصلاة والإنفاق في سبيل الله حل وعلا من الرزق الذي أعطاها الله لهم وهي من عادات عباده المتقين من المؤمنين المسلمين فقال الله تعالى في القرآن الحكيم في سورة "الشورى":

﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ (29).

## المبحث الثامن: ضد الجبر والإكراه

شخصية شاعريته رحمه الله تعالى تلعب الدور القوي ضد الجبر والإكراه وكان يكره الجبر والإكراه بشدة حتى كان يكره كل عنصر من العناصر التي تجبر الناس وكان يحب القمر أكثر من الشمس لأن ضياء الشمس القوي الحار و هذا رمز الجبر عنده ولكن على عكس الحال أحب الشاه القمر فضوء الليلة المقمرة علامة رومانسية للعاشقين المضطربين والليلة القمراء تكون علامة الراحة والقرارلهم والفرح والإبتهاج للناس كلهم (30).

لعلما تأثر في هذا الأمر بالفكرة القرآنية مقتبسة من هذه الآية: ﴿لَاإِكْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾ (31).

## المبحث التاسع: التحذير من الإغفال والإهمال

يحذر الشاه رحمه الله تعالى قومه من الإغفال والإهمال ويبين أن الإغفال والإهمال موجبا الندامة للعاشق الصادق فيشجع الشاه للعمل المستمر والتيقظ الدائم للحصول على الهدف المطلوب والسعي المترابط والمتماسك يفتح أبواب الفوز فلا بد للعاشق الصادق التحذير من الغفلة كما يقول في هذا الشعر:

غفلت یار کنوایو – کیئن کریان آیون – کوه نیو؟ ستیس تان سلت ویو – اثیس تان دك آیو $^{(32)}$ .

(نمت في الغفلة وفقدت حبيبي...أنا مجرم ضميري رقدت رقودةً متكأة على مسرح فراشي المستريحة وحينما تيقظت فتألمت كثيراً على فقدان حبيبي الغالي أثناء النوم المغفل و أنا نادم الآن).

## المبحث العاشر: الشاه والطبقة المحرومة

هناك موضوعات أخرى أيضاً نذكرها بالخصوص فمثلاً الخيّاط والمرأة والفنّان والعمّال والطبقة المحرومة في المحتمع ... إلخ. كان يقول في مدح الإبرة كرمز الربط والتماسك بين الناس:

"هيا لنذهب إلى الخياط إنه يربط الانفصالات لأن الإبرة علامة الاتحاد والاتفاق لأنها تخيط وتربط ولا تقرض أبداً ولا تنفصل"(33).

لقد وضع الشاه رحمه الله تعالى عناوين أسماء أكثر الفصول في ديوانه على اسم المرأة الحبيبة المأخوذ من التاريخ بأن المرأة عند الشاه رحمه الله تعالى لها مقام معتبر رفيع وقوي ومحترم وتكريم المرأة حسب المثل العربي الذي يقال فيه:

"من أكرم المرأة فهو كريم ومن أهانها فهو لئيم "(<sup>34)</sup>.

كما نجد عظمة الفنان أيضاً عند الشاه رحمه الله تعالى فإن الشاه رحمه الله تعالى كان موهوباً بالنفسية النقية التقية والموزونة والمترتبة والنفيسة والجميلة والمنسجمة معا فيعظم الفن والفنان ويعطيهم الدرجة العليا لأن الفن المفيد أيضاً يعد من العلوم والمعارف التي تكون المفيدة للبشرية الجمعاء. نجد أيضاً هو لايبالي للحسب والنسب أواللون أوالنسل ويكره مثل هذا التفريق أوالتقسيم الجاهلي الذي كان رائجاً قبل الإسلام (ذات بات) فهو الداعي الكبير والمبلغ العظيم للأمن وللعدل وللمساواة بهذا الكون لجميع الناس (35).

و نقول بالاختصار إن رسالته الخالدة "شاه جو رسالو"رائعة جداً فهي لطيفة النكات وجامعة المضامين المتنوعة وغنية في المحسنات البلاغية وفصيحة في المبنى والمعنى معاً. جميع صوفياء السند محترمون بأحوالهم وبكلامهم ونجدهم دعاة صالحين وصادقين مستغرقين في العشق إلى حد

" نفي الذات "ومنهم كبار صوفياء السند أيضاً مثل العالم كله وكان من عادة الشاه عبد اللطيف بمتائي رحمه الله تعالى أنه يزور روضة الصوفي الكبير حضرة لعل شهباز قلندر كثيراً وبالضبط في حياته لأنه كان يحترمه كأستاذ في التصوف (36) وهكذا آخرون أيضاً.

كماعرفنا من مطالعة الموضوعات الآنفة الذكر أن شاعرية الشاه تماماً تحتوي على فلسفة وحدة الوجود الذي تنضم فيه وحدة الشهود أيضاً وقد استخدم هذا النوع من أنواع التصوف لذكر الأحوال التاريخية والسياسية والاجتماعية بما في ذلك الوقت (37). لقد توفي هذا الصوفي العظيم في عمر 63 سنة في مكان بمت شاه 1752م. وممكن أن نستخرج تاريخ وفاته له من هذا الشعر المكتوب في لوحة ضريحه في تل بمت شاه:

کرویده محوعشق وجود لطیف میر1165هـ-شد محو در مراقبه جسم لطیف باك 1165هـ-<sup>(38)</sup>.

## الهوامش

- 1- نعيمي، محمد إقبال، مولانا، " تذكره اولياء السند" شارق ببليكيشنز، كراتشي 1978م ص:96.
  - 2 سليم آغا، "لالن لعل لطيف كهي "لوك ورثه إسلام آباد، يونيو 1984 م، ص: 15.
- 3 داؤد بوته، علامه عمر ابن محمد "شاه جي عظمت جا اسباب مضمون ائين مقالة، شاه عبد اللطيف بحت شاه ثقافتي مركز كميتي 1978م، ص:120.
- Sindh Adabi "Shah Abdul –Latif, An Introduction Of His Art" I,Allama. I.Qazi 4 Board, Pakistan. 1973, P:260.
- 5 سعيد، محمد سيد، (ترجمه: غلام نظام الدين) "مرآة العاشقين" ملفوظات خواجه شمس الدين السيالوي. تصوف فاؤنديشن لاهور، 1998م، ص: 274.
- 6 محمد اقبال.علامة.د.ديباجه" اسرار خودي" مشموله، مضامين، (كليات اقبال) شيخ غلام على ايند سنز برائيويت لميتد ببلشرز. لاهور، فروري 1996م، ص: 50.
  - 7 سليم آغا، "لالن لعل لطيف كهي "لوك ورثه، إسلام آباد، يونيو 1984 م، ص: 15.
    - 8 أيضا، ص: 29.
- 9 سر سارنك 4،16، أيضاً، سندي لازمي اور آسان اردو (رقم الرمز:213) جامعة العلامة اقبال الفتوحة ، اسلام آباد، 2006م ص: 55،56.
- 10 \*كليار آيد جواني وهوعالم هندي شهير وهوالناقد الذي إنتقد كلام الشاه وقال بأنه قد قضى جزءاً من حياته مع الهنود فيشبههم في التقاليد الهندية ولا سيما بسبب هذا الصدد بأنه (رحمه الله تعالى ) أدخل السماع والرقص كجزء لازم في التصوف الإسلامي.
- "Shah ¿Jo Risalo, ¿Allana, Ghulam Ali. Dr. References of Historical Events in Shah 11 and Sindh", Fehmida Hussain, Dr. Karachi University, 1998, P. 3.
- 12 شبلي، محمد صديق خان .د." شاه عبد اللطيف بمتائي اورفارسي شاعري كي عارفانه روايت" شاه عبد اللطيف. بحت شاه ثقافتي مركز، حيدرآباد، سنده، 2002م، 1423ء ص:176.
- 13 فهميده حسين .د. "شاه ۽ سند" (شاه لطيف کا فلسفه، غم ) شاه عبد اللطيف بحتائي جيئر وشعبه سندهي، جامعة کراتشي، مايو 1998م، ص: 192.
- William Stoddart, "Sufism The Mystical Doctrines And Methods Of Islam" Iqbal-Academy, Lahore, Pakistan, 2009, p: 71.
  - 15- تذكرهء اولياء السند، ص: 98.
- Shah Abdul –Latif, An Introduction Of His Art, 1973, P:2.
  - Ibd. P:2. -17

-16

- 18- مفتي، تحمينه .د." شاه جي كلام جو فلسفو" فهميده حسين .د."شاه ۽ سند"، شاه عبد اللطيف بحتائي جيئر وشعبه سندهي، جامعة كراتشي، مايو 1998م، ص: 103.
- 19 حليل، محمد إبراهيم، شيخ، د."إقبال سوانح وأفكار" إقبال إكيدمي لاهور، أغسطس 1986م، ص: 120و، 130

- 20 محمد إقبال.علامة.د."زبور عجم "حصهء دوئم (كليات اقبال فارسي، ص: 93) شيخ غلام على ايند سنزبرائيويت لميتد ببلشرز.لاهور، 1975ء.ص: 29.
  - 21 سليم آغا، "لالن لعل لطيف كهي"لوك ورثه إسلام آباد، (بدون تاريخ)، ص: 325.
  - 22- "شعراي بزرك عرفاني باكستان "أكادمي أدبيات باكستان، إسلام آباد، 1995م، ص:146.
    - 23 أيضا، ص: 143.
    - -24 أيضا، ص: 150.
      - -25 سر دهر 4،5.
    - -26 سورة آل عمران3: 103
- 27 محمداقبال.علامة.د.(كليات اقبال)، شيخ غلام علي ايند سنز برائيويت لميتد ببلشرز، لاهور، فروري 1996ء.
  - -28 سورة آل عمران 3: 159.
    - -29 سورة الشورى 38: 42.
- -30 فهميده حسين .د. "شاه لطيف ايك سماجي شاعر"، مرتب: ميمن، محمد سليم و مترجم: عظيم عبد الحق . "شاه عبد اللطيف بمتائي، ايك مفكر شاعر " شاه عبد اللطيف بمتائي جيئر وشعبه سندهي، جامعة كراتشي، 1999م، ص 197، 208، أيضاً، ص: 145.
  - -31 سورة البقرة 2: 256.
  - -32 بلوج، نبي بخش .د. "شاه بر تحقيق"، بدون تأريخ، ص:17.
    - -33 أيضاً، ص: 159.
- 34- "الحكم والأمثال"، من حكم الرسول، تدريب المعلمين، 608، الجزء الثاني، جامعة العلامة إقبال المفتوحة بإسلام أباد، 1986م، ص: 45.
- 35- فهميده حسين .د. "شاه ۽ سند"، شاه لطيف کا فلسفهء غم، شاه عبد اللطيف بحتائي جيئر وشعبه سندهي، جامعة کراتشي، مايو 1998م، ص: 192.
- 36- سندهي، عبد الجيد.د." باكستان مين صوفيانه تحريكين "سنك ميل ببليكيشنز، لاهور 1994م، ص: 328.
  - -37 شاه جي کلام جو فلسفو، شاه ۽ سند، ص: 103.
    - 38 تذكرهء أولياء السند، ص: 98.

## TRANSCENDING THE FORMS FROM WITHIN: The Mystical Interpretation of Fasting in Sufism, with special reference to Ibn 'Arabi

Qaiser Shahzad\*

#### **Introduction and Theoretical Considerations**

I take the expression that makes up the title of my paper from Frithjof Schuon (d. 1998). He emphasized in many places and many contexts in his writings that although one of the essential characteristics of spirituality or esoterism is that it goes beyond the external forms, this takes place only through understanding the deeper meaning of the forms and having lived them through and through<sup>(1)</sup>. Huston Smith, in his introduction to one of Schuon's works, has explained this further by saying that "forms are transcended by fathoming their depths and discerning their universal content, not by circumventing them. One might regard them as doorways to be entered or rather as windows, for the esoteric does not leave them behind but continues to look through them toward the Absolute" This concept of form-transcending is an important way to understand the work of important Muslim mystics who have attempted to relate the formal rites prescribed by the Shari'ah with the mystical insights in different ways and at various levels.

This paper<sup>(3)</sup> is indebted to Schuon' thought in another way as well. It presupposes and applies Schuon's tripartite understanding of human nature. According to Schuon, human nature consists of intelligence, sentiment and will. Each of these prerogatives is extended in practical terms respectively by discernment (*connaissance*), love (*l'amour*) and activity (*l'action*)<sup>(4)</sup>. In his book *L'Oeil du Coeur*<sup>(5)</sup>

Schuon has discussed this ternary in the context of *Iman*, *Islam* and *Ihsan* that are given as constituent elements of Religion in the hadith Jibreel<sup>(6)</sup>. However, the correspondence that he makes between latter three ternaries is not a neat one-to-one correspondence.

1

<sup>\*</sup> Ph. D. Assistant Professor, Department of Philosophy, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad, Pakistan.

Whereas both *connaissance* and *amour* correspond to *ihsan*, *l'action* is said to correspond to *Iman* and *Islam*. This last correspondence, by the way, makes perfect sense if one has in mind the identification of faith as a sort of interior action made by al-Shatibi<sup>(7)</sup>. Thus both theology and Law treat rituals only as *activities* whether by outer bodily organs or by the inner ones and thus address respectively and only human reason and human will. When we talk of transcending the legalistic forms we simply mean a journey from the plane of the Will/activity to that of Intellect which is concerned more with the discernment of real from illusory and important from unimportant. By saying that *connaissance est en effet un imân vivifié*, however, Schuon implies that the tripartite division is not mutually exclusive.

This paper proposes to investigate how the rite of fasting had been understood symbolically by the most influential of all Muslim mystics, Muhyiddin Ibn 'Arabi vis. a vis. a few of his distinguished spiritual predecessors.

#### Historical overview: from al-Makki to Ibn 'Arabi

Many Sufis had something to say about the importance of rituals in their spiritual writings. We find a few passages in Abu Talib al-Makki's (d. 386/996) *Qut al-Qulub*. However, in these passages the author intends merely to explain the significance (fadhl) of fasting and other prescribed rituals for a spiritual seeker. However, we do find him telling us that the reason for specifying fasting in the hadith fasting is for me, is that in fasting there is one of the character traits of samdaniyyah. He then talks about "fasting of the select" (sawm al-khusus) which consists, in his view, in safeguarding six organs, namely, eyes, ears, tongue, heart, hands and feet, that is to say, preventing one's heart from lowly resolves and worldly thoughts, hearing, sight and tongue from overstepping the bounds (hudud)<sup>(8)</sup>. Ordinary fasting concerns itself only with abstaining from eating or drinking or having recourse to sexual relations. The "fasting of the select" apparently takes into account the whole of human person, body and heart. Al-Makki says, "the case of someone who fasts by abstaining from eating but disobeys (God) by all the organs is like someone who instead of washing each organ thrice in ablution just sponges thrice and says his prayers, he although has the advantage of resemblance in number but he has omitted an obligation so his prayer is thrown back to him"<sup>(9)</sup>.

This takes us slightly deeper than the legalistic treatment of fasting, yet we still remain on the plain of activity concerned with commission or omission. With Imam Muhammad Al-Ghazali (d.1111) we begin to see the signs of real mystical treatment of this particular ritualistic form. To Al-Makki's sawm al-khusus Ghazali adds fasting of the select of the select, (sawm khusus al-khusus) (10). Whereas Makki had included safeguarding all other bodily organs in the fasting of select, Al-Ghazali reserves the safeguarding of heart and mind in the third category that he introduces. Hence it might seem that his innovation here is only the introduction of another category and not of any new content. However, it is significant that he makes explicit his understanding of "the spirit of fasting and its mystery" by saying that these are "weakening of those faculties which are Satan's means in making one return to evil" (11). Al-Ghazali is more explicit than al-Makki as far as the legal and spiritual treatment of fasting is concerned. He tries to explain why it is that the jurists consider ordinary fasting valid even if the agent does not care about the inner meaning of the rite by saying that the jurists have in purview only what is possible for the masses who are normally heedless and immersed in the world(12). As far as the "'Ulama' of the Other-World" are concerned, they understand that the purpose of fasting is nothing less than "assumption of the divine charactertraits," (al-takhalluq biakhlaq Allah) through first attaining a similitude to angelic nature by having subdued all that is carnal in human nature. Taking his lead from Al-Makki, without referring to him, here he points out that it is the divine quality of samadaniyyah (an abstract noun extracted from the divine name Al-Samad, which is to be appropriated through the practice of fasting<sup>(13)</sup>. However, he gives us no further explanation in *Ihya* regarding the meaning of this quality. When we turn to his Al-Magsad for commentary on the divine name al-Samad and its ethical implications, we only learn that he understands by that someone upon whom everyone and everything depends<sup>(14)</sup>. He does not say anything on the ethics of this name, unlike he does in case of other ones.

Although this is an advance upon treatment of fasting by al-Makki, it still remains at the level of *praxis* which corresponds to the plane of Will rather than that of Intellect. We still find nothing as far as considering fasting as a symbol pointing to realities pertaining to a higher ontological level. This we find, perhaps for the first time in the history of Islamic thought in the work of great Andalusian mystic Ibn 'Arabi (d.1240).

#### Ibn Arabi's mystical interpretation of Fasting

Without naming Al-Ghazali on the point Ibn 'Arabi says a few words about *al-samadaniyyah*. One might take these words to be a gloss on the former's statement. According to him, this divine quality signifies, not the dependence of everyone upon God, but God's absolute *in*dependence. This character trait is assumed, although in a relative manner, by the fasting Muslim since he or she becomes or tries to become independent of food and some other things upon which he or she always depends. We also find Ibn 'Arabi referring to "Abu Talib al-Makki, one of the masters of taste" as source of the spiritual interpretation of a prophetic tradition.

Like Al-Ghazali, Ibn 'Arabi also provides a tripartite division of the levels of fasting: sawm al-zahir or sawm al-'aamm, sawm al-Nafs and finally sawm al-qalb. The first level is fasting that fulfills all conditions required by fiqh, the second is the soul stops commanding the organs what is not wholesome and the final level is emptying the heart for divine descent into it. Perhaps it is with this type of fasting in mind that Ibn 'Arabi says in the inaugurating verse, addressing his Soul, "observe a fasting from the world and don't break your fast, no one is worthy of breaking (this fast with) except the God of the creatures." The emptying of heart for the divine descent is nothing less than sanctity itself, as per Schuonian definition: Le saint, c'est le vide qui se fait pour le passage de Dieu; A saint is a void open for the passage of God<sup>(15)</sup>.

It is significant in the context of forms-transcendence that Ibn 'Arabi, in his *al-Futuhat al-Makiyyah*, delves into juristic details of fasting (and other Islamic rituals) much more than either Al-Makki or Al-Ghazali. He does this almost in a manner reminiscent of Ibn Rushd's *Bidayat al-Mujtahid*. We say "almost" since the mystical explanations for the difference of juristic opinions Ibn 'Arabi offers are, of course, not to be expected of Ibn Rushd.

Having mentioned very briefly the three levels of understanding fasting, Ibn 'Arabi begins his reflections by analysis of the Arabic verb saama yasum and connecting its meaning (i.e. abstention and exaltedness) with the divine Prophetic saying (hadith Qudsi) "Fasting is for me and I am its reward" (16). The reason for this connection is the uniqueness and exaltedness of this form of ritual. The uniqueness of fasting makes it one

of the forms that point beyond themselves to the Uniqueness of Divine Self itself. In Ibn 'Arabi's words just as "there is nothing whatever like unto Him (Qur'an: 42:11)' there is nothing like unto fasting" as far as the form of worship is concerned.

This is one of many examples where Ibn 'Arabi takes fasting as it is understood exoterically and through delving into its depths looks across it at the Divine Reality itself. In this paper I explore more of these examples, study them systematically, analyze them and thus try to make sense of the chapters on fasting in Ibn 'Arabi's Futuhat, where the cursory reader would find a perplexing juxtaposition of legalistic details and mystical insights.

Let us now consider some specific examples of how Ibn 'Arabi puts to practice the concept of I'tibar when he considers fasting.

- 1. The above-mentioned identification of fasting as connected to divine nature is referred to again while explain the juristic disagreement of opinion regarding the question whether it is better to fast during travel or not to fast. He says, "those who take into account that fasting is unique and that it is one of the qualities of the Real says that it is better (i.e. to fast) and those who consider it form of worship and thus a quality expressing debasement and dependence and more worthy of the servant said that not fasting is better"<sup>(17)</sup>. The importance of this instance consists in the fact that here Ibn 'Arabi seems to be implying two different perspectives from which one could look at the rite of fasting, either as divine quality or as a form of worship. Obviously the former point of view is inferred from or rather superimposed on the Prophetic words "Fasting is for me" that is to say, "as one of my qualities." This goes flatly against the common understanding according to which these words only mean that a Muslim fasts only for the sake of Allah, since no one can discover whether or not someone is really fasting. It however is one typical examples of Ibn 'Arabi's mystical hermeneutics.
- 2. Moon-sighting and Divine Name's Property: After mentioning the positions on this question Ibn 'Arabi identifies his own with the one that if the moon is sighted before midday it belongs to the previous night but if afternoon than fasting is to start from the next

- day. "In whatever state a divine name manifests itself its property appears in the present through *tajalli* and in future through effect until the property of another divine name appears and removes the property of the former" (18).
- 3. Fasting and breaking the fast on sighting the Moon alone: Opinions differ on whether on is bound to and allowed to respective fast and break the fast on seeing the Moon for himself or should one wait till others also witness moon-sighting. "Of the theophanies in the Divine Names that the Fold of Allah witness should they dwell at their witnessing or should wait until an evidence stands for him from the Book or the Sunnah" (19). He then proceeds to quote some Sufi sayings to the effect that mystical experiences are bound with or at least consequent upon the practice on what is there in the twin sources of Islamic tradition.
- 4. Ramadhan and the cosmology Divine Names: Like many other things Ibn 'Arabi also uses the ritual of fasting in the month of ramadhan with his original cosmology of Divine Names according to which nothing appears in existence until and unless it has a root in the divine side<sup>(20)</sup> in the form of a Divine quality epitomized by a divine name. Ibn Arabi's unveiling of the mystical meaning of the Fasting of Ramadhan affords him numerous keys to connect the so called divine side with its manifestation in the ritual in question. The very name of the month "Ramadhan" in Ibn 'Arabi's peculiar view one of the Names of God. Hence the very phenomenon owes itself to the property of this name. Abstinence from eating and drinking is denominated in Arabic by the word "imsak" and for breaking the fast we have the term "fitr." When he comes to the question of duration of abstinence during ramadhan Ibn 'Arabi mystifies fasting by connecting the aforementioned two terms with two divine Names that he has extracted from the verses of the Holy Quran, al-mumsik (35:41) and al-fatir (35:1): "The setting of sun is the expiry of the tenure of property of the divine name "Ramadhan (although it remains as it is, does not lose its property, for it has another effect in us and that is standing in prayer) its place is taken by the name "Fatir of heavens and Earth"... and then by the name "mumsik" and the name fatir

- remains governing the sick, the traveler, the suckling mother and the pregnant women" (21).
- 5. The identification of Ramadhan as one of divine names also finds mystical application in Ibn 'Arabi's treatment of the fasting of traveler which he does not consider to be a virtuous act. This issue provides him with an opportunity to delve into influence of divine names on the traveler upon the path, "The wayfarer (*salik*) is the traveler in the stations with the Divine Names so the divine name "Ramadhan" does not require him to preserve either obligatory or supererogatory fasting, this is why the Prophet has said that it is not one of virtues to fast while traveling" (22).
- 6. In the light of his understanding of the nature of fasting Ibn 'Arabi mentions some deeper mystical reasons for prohibiting eating, drinking and conjugal relations. Since the essence of fasting consists in its being an "omission" *tark* and eating being a positive quality contradicts it, is prohibited. As for indulging in conjugal relation (*jima'*) it is prohibited since by its very nature it contradicts the sawms's quality of uniqueness which demands solitude, "it is named jima' for the union (ijtima') of spouses" (23). In this instance we simply have an attempt of explaining a religious rite with reference to some metaphysical or at any rate deeper meaning. This deeper meaning happens to be Ibn 'Arabi's suggestion that the essential nature of Fasting is omission that is to say that it is a privative or negative rite, so commission being contrary to the spirit of fasting is prohibited.
- 7. One interesting instance of Ibn 'Arabi's mystical interpretation of fasting-ritual is in connection with his commentary on the word *alfajr* (dawn) in the Qur'anic verse, "... and eat and drink until you can discern the white streak of dawn against the blackness of night..." (II: 187). This particular instance is interesting in view of the fact that here Ibn 'Arabi seems to be coming back to the formal legalistic understanding after having transcended it to its mystical meaning. That is to say, he gives here his philosophico-mystical understanding *as a reason for* his juristic stance on the disagreement of opinion that surrounded the Qur'anic words in question. The "dawn" might be "red" or "white," the former being

the earlier than the latter. Ibn 'Arabi posits a spectrum of colors extending on the one end from black to white on the end and all other colors not only stretching between these two poles but also "generating from a mixture of whiteness and blackness" (24). Let us mention in passing that this arrangement of extreme poles and intermediary reality is important structural principles of Ibn 'Arabi's ontology, the more basic paradigm of which is the polarity of Wujud and 'Adam which is mediated by relative reality of the created realm. Be that as it may, Ibn 'Arabi prefers to understand "white" dawn instead of read one since the former is simpler and purer than the latter according to his mystical colour-theory.

8. Coming to the juristic disagreement over whether swallowing something which is not food (like a pebble etc.) violates the fast or not. Ibn 'Arabi explains this disagreement with reference to participation of the folk of rational thought (philosophers) with the mystics (*Ahl Allah*) as far as the latter's faith-based knowledge of unveiling and the former's attainment through reflection is concerned. So those who neglect the common result insist on the difference in ways of attainment, do not consider swallowing of non-food items as amounting to violating the fasting. Ibn 'Arabi says that the *i'tibar* of those who do so is their identification of both reflection and faith based knowledge<sup>(25)</sup>.

#### **Interpretation**

The chapter on the mysteries of fasting contains more than eighty subsections and it would be useless to continue multiplying specific instances. The eight examples given above pretty much illustrate the structure of Ibn 'Arabi's mystical treatment not only of the rite of fasting but also of other Muslim rites such as five daily prayers, paying alms (zakaah) and pilgrimage to Makkah. Let us now attempt, to analyze and interpret the few examples of Ibn 'Arabi's mystical treatment of the rite of fasting and cast a look at them in the light of our theoretical framework that we introduced from Schuon. It would be instructive to dwell at the last mentioned two cases and attempt to understand the nature of transition from jurisprudential plane to that of mysticism in them. We can then proceed to previously mentioned cases. Now, to be more precise, the questions that concerns us at the present juncture are these: What relationship exists between two types of dawn and Ibn 'Arabi's colour

theory? How to understand the relationship, in the latter instance between food/non-food items and the one between faith and reflection based knowledge of God? It is of utmost importance to understand the notion of I'itibar since it is by using this term that Ibn 'Arabi signals the transition from jurisprudence to mysticism. This term accordingly is the key to understanding the relationship between form and meaning in his thought. Now in a short work attributed to Ibn 'Arabi we find the following definition of this notion:

"I'tibar is derived from 'ubur (crossing over) and it consists in crossing over from the visible realm to the invisible realm through intellectual analogy." In al-Futuhat, he tells us about the related word 'ibarah (utterance) that it is a bridge that we cross to get to the intended meaning (al-ma'na al-maqsud) unlike isharah which is a direct pointing towards reality exemplified by wahy or revelation. Now in the case under discussion it appears reasonable to say that Ibn 'Arabi is taking the point of juristic disagreement as a metaphor for a mystical disagreement. This transition is based on an apparent similarity between two. It might be said that the juristic disagreement in question is being taken as a symbol for a deeper disagreement about identical mystical knowledge attained through different ways. Of course this similitude or parable does have an objective clue or what is known in Arabic rhetoric as point of resemblance (wajh alshabah). That is to say in both cases different ways are leading to same result, in the former case entry of some stuff into stomach and in the latter case same type of knowledge is being attained through different manners. So in this particular case the relation between juristic discussion and mystical interpretation is more literary than real. It is the mystical reader of jurisprudence who is shifting his mind from one plane to another. The mystical explanation is never before the jurists themselves.

The same symbolic relationship explained here also applies to the second and third instances where Ibn 'Arabi is connecting moon-sighting with effects of divine names. When we come to the mystical interpretation of disagreement about the real meaning of "dawn" in a particular Qur'anic verse, it seems possible to offer a more objective interpretation. The relationship between the spectrum of colors and that of night, red and white dawn is not a simple matter of similitude or analogy but seems to be

that of ontological dependence. Here we have a clear example of going beyond the juristic treatment of ritual to a particular view of the nature of reality, i.e. how things really are. It is only in such examples that it becomes clear how Ibn 'Arabi connects the plane of human will or activity to that of intellect or understanding.

#### Conclusion

Our brief historical overview of the mystical treatment of the rite of fasting presented in the beginning of this paper showed that such treatment does not originate with Ibn 'Arabi. We noted how in a rudimentary form it is to be found in at least two Sufi authorities who predate Ibn 'Arabi, first Abu Talib al-Makki and second, Abu Hamid al-Ghazali. Ibn 'Arabi however gives the most extensive mystical commentary on fasting which is presented as part of his explanation of the mysteries of all Islamic form of rites. The very inclusion of these discussions as part of his encyclopedic Futuhat al-Makiyyah is itself an evidence that in Ibn 'Arabi we indeed have a model of "transcending the ritualistic forms from within." He uses the hermeneutical notion of I'itibar as a signpost for highlighting his transition to the deeper mystical meaning of the specific juristic issue under discussion. The actual nature of his relating the juristic and mystical realms, as our analysis and interpretation has shown, cannot be simplified but is complex and multifarious. In some cases he simply takes some exoteric points as symbols for constructing similitude with deeper and higher realities. In some other cases, by introducing the mystical dimensions, he only seeks to explain, in more or less rational manner, why a specific prohibition is entailed by the rite in question. However, in majority of cases he is trying to connect the external juristic realm with the internal metaphysical realm with the help of a relation which is based on his metaphysics or the view of how things are in themselves. We find him, also in most of the cases, turning first from jurisprudential dispute to mystical underpinnings and coming back once again from where he started in order to look at the dispute in new mystical light. Whether or not one agrees with his mystical insight, one at least has to admit that Ibn 'Arabi places his mystical insight at the service of showing that the apparently exclusividy disputes might be understood to be result of having different perspectives at the same reality.

#### References

- <sup>1</sup> "Orthodoxy and Intellectuality," in Stations *of Wisdom* (Blumington: World Wisdom), p 4.
- See Smith's preface to Schuon's *The Transcendent Unity of Religion* (Wheaton, IL.: Quest Books, 1993), p. xxv.
- In its original form, this paper was presented at 1st International Ramadan Symposium in Istanbul in July 2012.
- This anthropological ternary is presented in many of Schuon's writings. The current formulation is from his essay "Outline of a Spiritual Anthropology," in *From Divine to Human: Survey of Metaphysics and Epistemology*.
- <sup>5</sup> (Paris: Dervy-Livres, 1974) pp. 91-94.
- 6 Muslim, Sahih, Kitab al-Iman, Bab bayan al-iman wa'l-Islam wa'l-Ihsan.
- <sup>7</sup> Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari'ah, ed. Abdullah Daraz, 2vols (Beirut:Daral-Kitab al-Arabi, 2003), I: 46.
- <sup>8</sup> *Qut al-Qulub,* (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.,), p.73.
- <sup>9</sup> Ibid., p. 75.
- <sup>10</sup> Ihya 'Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, n.d.), vol. 1. p. 234.
- <sup>11</sup> Ibid., 235.
- Ibid., 236. This point has been well incorporated by Schuon himself and his main intellectual predecessor within the traditionalist school of thought René Guénon. See the latter's *Introduction to the Study of Oriental Doctrines* (Lahore: Suhail Academy, 2011), chapter 17, pp. 373-377.
- Ibid. This is a reference to Al-Ghazali's celebrated doctrine of ethics of divine names according to which we are advised to adopt the character traits signified by the Divine Attributes as part of our moral self. We have studied this doctrine in relation to the contribution of Ibn 'Arabi in a previous paper, "Ibn

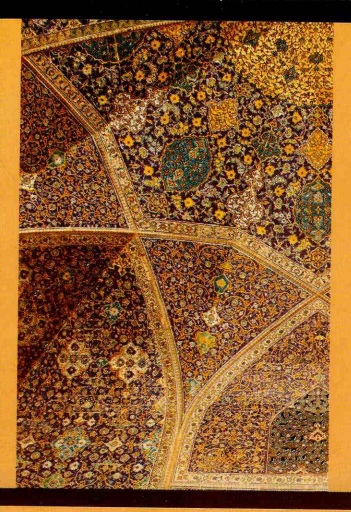
- 'Arabi's contribution to the Ethics of Divine Names," in *Islamic Studies* (Islamabad, Pakistan), vol. XLIII (2004), pp. 5-39.
- <sup>14</sup> Al-Maqsad al-Asna, (Cairo: Maktabat al-Qur'an, n.d.), p. 119.
- Frithjof Schuon, "Complexité de la notion de Charité," in his Stations de la sagesse (Paris: L'Hartmann, 2011), 121.
- Muhammad ibn Isma'il al-Bukhari, *Sahih*, *Kitab al-Sawm*, *Bab Fadhl al-Sawm*. One must note here that Ibn 'Arabi is manipulating the ambiguity of the word *ujzi* which he reads as *ujza*.
- <sup>17</sup> Ibn 'Arabi, *Futuhat Makkiyyah*, 4 volumes, (Beirut: Dar Sadir, n.d.), I: 613.
- <sup>18</sup> Ibn 'Arabi, Futuhat Makkiyyah, I: 607
- 19 Ibid.
- <sup>20</sup> Ibid. II: 508.
- <sup>21</sup> Futuhat, I: 608.
- <sup>22</sup> Futuhat, I:612
- <sup>23</sup> Futuhat, I:609
- <sup>24</sup> Futuhat, I: 608.
- Ibid. I:609. Here Ibn 'Arabi also touches upon the issue of whether or not penetration of something in an internal human organ other than stomach, such as brain violates fast. Here he connects with the agent's being in a divine presence from where he descends to the imaginal presence.

H.E.C Approved Research Journal

# MAARIF-E-ISLAMI

Volume No. 12 Issue No. 2

July 2013 to December 2013





Faculty of Arabic & Islamic Studies
Allama Iqbal Open University, Islamabad