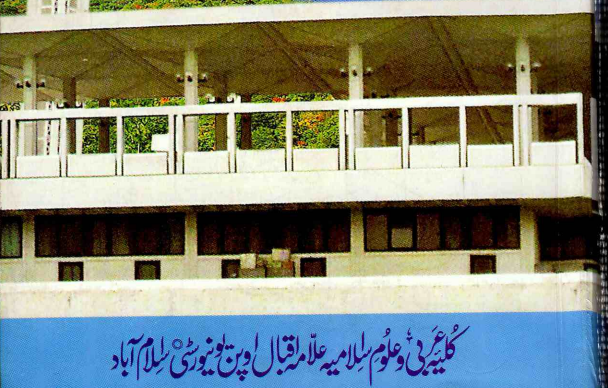
الماليان الم

جنوری2011ء تا جوان2011ء جلدہ10 شمارہ: 1

ولا تعرض ودا حمد خازی ..... شخصیت اور ضدمات 1 ولا تعرض و دا تعرض التحدیث قائد ملی استخرجیتی

محاضرات فقد كاتجزياتي معالعيه 115 فاكثرونام يوسف المستحدث والمتحدث المتحدث المتحدد ال



### عِلْمُ وتحقيقَ مِعلّه



شاره: 1

جنورى اجون **2011** 

10: ملد

ISSN: 1992-8556

سرته بروفيسر داكرنذيرا حرسانگي (وائس جانسل

مُرَيُول: ﴿ كُلُّونِ عَلَى فَيْعَ عَلَيْكُ فِي اللَّهِ فَيْ اللَّهِ فَيْ اللَّهِ فَيْ اللَّهِ فَيْ اللَّهِ فَي

مجلیس ادارت

پروفیسرڈاکٹر محمد بات رخان خاکوانی \_\_\_\_

- پروفلیسرڈاکٹرعطا اللہصتائیقی پرفلیسرڈاکسٹ کورنل منصور
- ڈاکٹر عِٹُ زَالدین بن زہینہ ﴿ پروفیسرُواکٹر من الدمحمود شخ
- پروفیسرڈاکٹراخترسیس مستریقی ﴿ پروفیسرڈاکٹر ساحب، علوی
- ♦ واكثر محكة ميان صب تعتى
   ♦ واكسر محد صني رائحق
- ڈاکٹ دخشل اللہ ۔ ڈاکٹر عبد کھمیٹ دخان عباسی

سَرُورةِ في : خالد كو عني

مدير: ڈاکٹر محك تدستجاد

يُولِق شها اللِّين شها

تَنَانُ السِّمَاقِ صِين شاه

رىتىدىنىڭ

كلية عزبي وعاوم سلسلاميه، علامه قبال او بن يونيورسي، إملام آباد،

# مجلس مشاورت

1- پروفیسرڈاکٹرانوارحسین صدیقی سابق صدر، بین الاقوامی اسلامی یونیورٹی،اسلام آباد۔

2- پروفیسرڈ اکٹرانیس احمد واکس چانسلر، انٹرنیشنل رفاویو نیورسٹی، اسلام آباد۔

3- ڈاکٹرالیں۔ایم۔زمان سابق نائب صدر، بین الاقوامی اسلامی یو نیورسٹی ،اسلام آباد۔

5- پروفیسر ڈاکٹر محمد یوسف فاروتی سابق ڈائر کیٹر شریعہ اکیڈمی، کلیہ شریعہ و قانون، بین الاقوامی اسلامی یونیورٹی، اسلام آباد۔

6- پروفیسرڈاکٹر محمد الغزالی ادارہ تحقیقات اسلامی، بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی، اسلام آباد۔

8- پروفیسرمستنصرمیر ینگز ٹاؤن یو نیورسٹی،امریکہ۔

اور پھر تاحین حیات قائم رہا۔ آپؒ نے اپنی حیات مستعار میں سینکٹر وں نہیں ہزاروں خطبات اور کیکچرز دیئے آپ اپنی حیات مستعار میں سینکٹر وں نہیں ہزاروں خطبات احتے ۔ خطبات آپ اپنی معلومات فراہم کرتے اور بڑی محنت کے ساتھ کیکچر دیتے تھے۔ خطبات بہاول پور (حصد دوم) اور محاضرات کی سیریز اس بات کے بینی شاہد ہیں ۔ ان خطبات اور محاضرات میں آپ نے یوں لگتا ہے کہ سمندر کوکوزہ میں بند کر دیا ہے۔

ڈاکٹر غازی صاحب کلیے عربی وعلوم اسلامیہ کے سرپرست رہے۔ آپ نے اس کلیہ کی تخطیط میں بھر پور حصہ لیا اور ہمیشہ اس کلید کے سکالرز کی رہنمائی کی ۔علاوہ ازیں''معارفِ اسلامی'' کی مجلس مشاورت كيمبرى حيثيت ميمجلس ادارت كي حوصله افزائي فرمات رب -اس ليه آب كانقال كي بعدمجلس ادارت نے فیصلہ کیا کہ ڈاکٹر غازی صاحب کی یادمین''معارف اسلامی'' کا خاص نمبر ترتیب دیا جائے اور اس نمبر میں آپ کی گونا گوں خدمات اور علمی مجالات میں آپ کی مساعی جمیلہ کو مدوّن کیا جائے۔اس نمبر کے لیے جہاں کلیدعر فی وعلوم اسلامیہ کے رفقاء نے مقالات مرتب کیے وہاں دوسرے جامعات اور کلیات کے سکالرز نے بھی علمی تعاون کیا۔ ڈاکٹرمحمود احمد غازیؓ کے برادرمحترم پروفیسر ڈاکٹرمحمد الغزالی نے بہت وقیع مقاله اس نمبر کے لیے بطور خاص لکھا۔ پیمقالہ جہاں ڈاکٹر غزالی صاحب کے جذبات کی ترجمانی کرتا ہے۔ وہاں ڈاکٹر غازی صاحب کی حیات کے مختلف گوشوں سے بردہ اُٹھا تا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کی صاحبزادی محترمہ نائلہ غازی نے اپنے تاثرات قلم بند کیے ہیں اورا بے قلبی جذبات کا اظہار کیا ہے۔ ڈاکٹر عبدالحمید خان عباسی اور ڈاکٹر ثناءاللہ حسین نے تفسیر اورعلم تفسیر کے شمن میں ڈاکٹر صاحب کی خدمات پرمقالات لکھے ہیں۔ ڈاکٹر تاج الدین الاز ہری اور ڈاکٹر عبدالغفار بخاری نے اُن جہات کواینے مقالات میں نمایاں کرنے کی کوشش کی ہے۔ جن کی طرف ڈاکٹر غازی صاحب نے محاضرات ِ حدیث میں اشارے کیے ہیں۔ ڈاکٹر غلام پوسف، ڈاکٹرشنرا دا قبال شام اور ڈاکٹر عظر یف شہبازندوی نے اپنے مقالات میں ان جوانب پر گفتگو کی ہے جن کا تعلق فقداور اصول فقہ سے ہے اور جن کو ڈاکٹر غازی صاحب نے محاضرات فقداور خطبات

اس خاص نمبر کے لیے جن احباب واصحاب اور سکالرز حضرات نے مقالات لکھے میں ان سب کاشکر گزار ہوں۔ اگر بید حضرات اپنی مصروفیات سے وقت نہ نکا لتے اور ''معارف اسلامی'' کی طرف علمی تعاون کا ہاتھ نہ بڑھاتے تو اس نمبر کی اشاعت ناممکن ہوتی۔ اس کی تزئین و جسین میں محترم خالد یوسفی صاحب کی خدمات کا بہت بڑا عمل دخل ہے۔ میں جناب یوسفی صاحب کا تہدول سے شکر بیادا کرتا ہوں۔

فنی تدوین کے خمن میں اشتیاق حسین شاہ ہمارے شکریہ کے ستی ہیں۔ یہ ایک حقیری کوشش ہے۔ جو ڈاکٹر محمود احمد غازی جیسی شخصیت کی شایان شان نہیں لیکن "لا بکلف الله نفساً الا و سعها" کے مصداق" معارف اسلامی" کے متعلقین نے اپنی گنجائش کے مطابق کوشش کی ہے۔ اللہ جل شانہ ہماری کوشش کو قبولیت عطافر مائے اور ہمیں ایئے مقبول بندوں کے ساتھ قبی اور حقیقی تعلق نصیب فر مائے۔

''معارفِ اسلامی'' کا موجودہ شارہ حسب سابق شنخ الجامعہ پروفیسر ڈاکٹرنذ براحمہ سانگی صاحب کی رہنمائی اور ہدایات کے مطابق تر تیب دیا گیا ہے۔ ہائیرا بجو کیشن کمیشن نے تحقیقی مقالات کے لئے جو پالیسی و منظر رکھ کر مقالات کا انتخاب اور Evaluation کرائی گئی ہے۔ اس شارہ کی رضا دہ وین کے سلسلے میں مجلس ادارت کے ارکان نے جو تعاون کیا ہے میں ان کا شکر بیادا کرتا ہوں۔ جن اسا تذہ اور محققین نے مقالات مرتب کیے ہیں ان کا ممنون ہوں۔ اس شارہ میں جو بھی خوبی ہے وہ اللہ تعالی کے فضل وکرم اور تو فیق و تائید کا نتیجہ ہے اور جو کی اور خامی ہے وہ میری کم علمی اور بے بضاعتی کی وجہ سے ہے۔

پروفیسر ڈاکٹر علی اصغر چشتی مدیرمسؤل''معارفِ اسلائ'' 12/جون 2011ء

# شركاء كانعارف

### حصةاردو

- پروفیسر ڈاکٹرعلی اصغرچشتی ، ڈین ،کلیی عربی وعلوم اسلامیہ،علامہا قبال اوپن یونیورشی ،اسلام آباد۔
  - محترمه نا کله غازی،
     دُختر دُا کنرمحوداحه غازی۔
  - ڈاکٹر عبدالحمید خان عباسی،
     چیئر مین شعبہ قرآن وتفسیر،علامہ اقبال او پن یو نیورٹی،اسلام آباد۔
    - ڈاکٹر ثناءاللہ حسین،
       یکچرر، شعبة ر آن وتفسیر،علامها قبال او بین یونیورٹی،اسلام آباد۔
  - ڈاکٹر تاج الدین الاز ہری،
     چیئر مین شعبہ حدیث، بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی، اسلام آباد۔
  - 6 داکٹر عبدالغفار بخاری، اسٹنٹ پروفیسر نیشنل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینگو مجز،اسلام آباد۔

## حصةعربي

14 ڈاکٹر عصمت اللہ،

اسٹنٹ پروفیسر،ادارہ تحقیقات اسلامی، بین الاقوامی اسلامی یونیورسی، اسلام آباد۔ 15 ڈاکٹرفضل اللہ،

ایسوسی ایٹ پروفیسر، کلیه عربی، بین الاقوامی اسلامی یونیورسی، اسلام آباد۔

16 ڈاکٹر محمد علی غوری،

ایسوسی ایٹ پروفیسر، کلیم بین الاقوامی اسلامی یو نیورشی، اسلام آباد۔

حصهٔ انگریزی

17 ڈاکٹر محمد الغزالی،

پروفیسرادارهٔ تحقیقات ِاسلامی، بین الاقوامی اسلامی بونیورشی، اسلام آباد \_

i) 18 (نا) ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ

(ii)سميه عزيز،

ليكچرارشعبةنفيير، كليهاصول الدين، بين الاقوا مي اسلامي يو نيورشي،اسلام آباد

19 ڈاکٹر جنیدندوی

اسشنٹ پروفیسر، شعبہ حدیث، کلیہ اصول الدین، بین الاقوامی اسلامی یو نیورشی، اسلام آباد



م اردو



| Ø | اشارات                                                                         | مدير مسؤل                 | v   |
|---|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----|
| Ø | پروفیسرڈ اکٹرمحموداحمد غازگ څخصیت اورخد مات                                    | پروفیسرڈا کڑعلی اصغرچشتی  | 1   |
| Ø | بیابان کی شب تاریک میں قندیل                                                   | محترمه نائله غازي         | 17  |
| Ø | ڈا کٹر محموداحمد غازیؒ کی کتاب محاضرات ِقر آنی ،<br>تعارف وخصائص               | ڈاکٹرعبدالحمیدخان عباسی   | 24  |
| Ø | علوم القرآن کی نئی جہات ڈاکٹر محمود احمد غازی کی محاضرات<br>قرآنی کے تناظر میں | ڈ اکٹر ثناءاللہ حسین      | 56  |
| Ø | ''محاضرات ِ حديث'' كالتجزياتي مطالعه                                           | ڈ اکٹر تاج الدین الاز ہری | 74  |
| Ø | عصرحاضر میں علم حدیث کی خدمت کی نئی جہات                                       | ڈا کٹرعبدالغفار بخاری     | 99  |
| Ø | محاضرات فقه کا تجزیاتی مطالعه                                                  | ڈ اکٹر غلام پوسف          | 114 |
| Ø | ڈاکٹر محمود احمد غازی اور اسلام کے قانون بین الممالک کی تشریح                  | ڈاکٹرغطر یف شہبازندوی     | 143 |
| Ø | ڈاکٹر محمودا حمد غازیؓ کے تصویہ فقیہ آفاقی پرایک نافندانہ نظر                  | ڈا کٹر شنرادا قبال شام    | 153 |

Missing

# پروفیسرڈا کٹرمحموداحمرغازی شخصیت ادرخد مات

\* ڈاکٹرعلی اصغرچشتی

ہزاروں سال نرگس! اپنی بے نوری پہ روتی ہے چن میں تب کہیں ہوتا ہے جا کر دیدہ ور پیدا

عالم وُنیا میں آمدورفت کا سلسلہ سیّدنا آوم علیہ السلام کے وَورسے پورے تسلسل کے ساتھ جاری ہے۔ اب تک اس کا مُنات میں اربوں افراد آئے۔ یہاں اپنی حیات مستعار کے شب وروز سے لطف اندوز ہوئے اور پھر خاموشی کے ساتھ عالم آخرت کی طرف منتقل ہوئے۔ وُنیائے دوں میں رہنے والا ہر فرد بشر عالم سفر میں ہے۔ حرکت واضطراب میں ہے۔ چیرت وتخیر میں ہے۔ ہر گھڑی اور ہر لمحہ آنے والوں کا استقبال ہور ہا ہے اور جانے والوں کو الوداع کہا جارہا ہے۔ اس چیستان میں کسی کوکوئی خبر نہیں کہ آنے والے لمحات میں اس کے ساتھ کیا ہونے والا ہے اور کن حالات سے اس کو دو چار ہونا ہے۔ اس فلسفی صاحب شعور نے کیا ہے کہا ہے:

ایک مُعمّہ ہے سجھنے کا نہ سمجھانے کا زندگ کاہے کو ہے خواب ہے دیوانے کا

ہمارے وہم و کمان میں بھی نہیں تھا کہ ڈاکٹر محمود احمد غازی ، جواب ابر بہار کی صورت اختیار کر چکے تھے۔ اتنی وافظگی کے ساتھ آنا فانا اور بلاتمہید بردہ اٹھا کیں گے اور دبیز پردوں کے پیچھے چلے جا کیں گے۔ ایسے پردوں کے پیچھے جہاں ہم انہیں دکھے نہیں یا کیں گے۔ ڈاکٹر غازی کواللہ جل شانہ نے زندگی بحرصحت اور عافیت کے ساتھ رکھا۔ آپ بھی جہاں ہم انہیں دکھے نہیں یا کیں گئے۔ ڈاکٹر عازی کواللہ جل شانہ ہوئے۔ اب کی بار بہلی اور آخری مرتبہ P.I.M.S کے شعبہ انتہائی تگہداشت میں گئے۔ ڈاکٹر نے انجکشن دیا تو بحال ہوئے ، افاقہ ہوالیکن بیشاید انہیں بھی معلوم نہ تھا کہ افاقہ وقتی اور عارضی ہے اور اب وہ اس عالم میں چندساعتوں کے مہمان ہیں۔

<sup>\*</sup> ڈین کلیور کی وعلوم اسلامیه،علامه اقبال اوین یو نیورشی ،اسلام آباد۔

1972ء میں آپ نے ایم ۔ اے (عربی) کا امتحان پاس کیا۔ پھرانگریزی کی طرف توجہ دی اور انگریزی زبان میں اور میں اتنی مہارت حاصل کر لی کہ پڑھ بھی سکتے تھے اور لکھ بھی سکتے تھے۔ اس کے ساتھ آپ نے فرخی زبان بھی سکھی اور فرخی کلچرل سنٹر سے ڈیلو مہ حاصل کیا۔ ادارہ تحقیقاتِ اسلامی کی لائبریری سے ڈاکٹر غازی صاحب نے بھر پوراستفادہ کیا اور مسلسل استفادہ کیا۔ آپ ہمیں بتاتے تھے کہ ادارہ کی لائبریری محض لائبرین نہیں یہ بہت بڑا قیمی خزانہ ہے اس خزانہ کی قدرو قیمت وہی لوگ جان سکتے ہیں جواس سے تعلق رکھتے ہیں۔ آپ کہا کرتے تھے کہ اس دور کے طلبہ اور اسا تذہ محض اپنی ضرورت کے مطابق کتاب معلوبات لیتے ہیں پوری کتاب پڑھنا گوارانہیں کرتے۔ حالانکہ کتاب کو غلاف سے غلاف تک پڑھنا جا در پورے فوروخوض کے ساتھ پڑھنا جا ہے۔

ڈاکٹر غازی صاحب کے بارے میں عام طور سے مشہوریہ تھا کہ آ بے عربی زبان کے ماہر ہیں۔ترجمانی کے ماہر

میں جود پی علوم کے حال طلبہ ہیں انہیں مرقبہ اور متداول قوا نمین پڑھائے جا کمیں اور جومروجہ قوا نمین کے حامل طلبہ ہیں انہیں فقہ اور اصولِ فقہ کی تعلیم دی جائے۔ علاوہ ازیں ایسے طلبہ اور اسا تذہ تیار کیے جا کمیں جو بہ یک وقت احکام شرعیہ اور قوا نمین مروجہ پر دسترس رکھتے ہوں۔ اس فیکلٹی کو ڈیز ائن اور launch کرنے کے لیے ڈاکٹر حسین حامد حسان اور ڈاکٹر حسین محمود الثافعی مصر سے تشریف لائے۔ دونوں اسا تذہ علم وضل اور اخلاص وخلوص کے پیکر تھے۔ لیکن یہاں کے ماحول، معاشرت ، اقد ار اور تعلیمی نظام سے واقف نہ ہونے کی وجہ سے تخطیط اور تنسیق میں وقت محسوس کر رہے تھے۔ ماحول، معاشرت ، اقد ار اور تعلیمی نظام سے واقف نہ ہونے کی وجہ سے تخطیط اور تنسیق میں وقت محسوس کر رہے تھے۔ انہیں مقامی طور پر ایسے سکالرز کی ضرورت تھی جوانہیں پاکستان کے احوال واوضاع کے مطابق guide کر بھیا اینڈ لاءاور مالات میں ڈاکٹر غازی صاحب مناسب ترین شخصیت کے روپ میں ان کے سامنے آئے ۔ فیکلٹی آف شریعہ اینڈ لاءاور شریعہ اکٹی می ساری تخطیط ڈاکٹر غازی صاحب نے گی۔ آپ ہمیں بتاتے تھے کہ اُن دنوں آپ کا بیشتر وقت ڈاکٹر حسین اور ڈاکٹر شافعی کے ساتھ گڑ رتا تھا۔

فیکلٹی آف شریعہ اینڈلاء کو بعد میں مستقل حیثیت دی گئی اور پھراس فیکلٹی کی بنیاد پر بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی عالم وجود میں آئی ۔ فیکلٹی آف شریعہ اینڈلاء میں طلبہ کو داخلہ دیا گیا تو اب ایسے اسا تذہ کی ضرورت تھی جوان طلبہ کو یونیورٹی کے نصاب اور نظام کے مطابق پڑھا سکیں ۔ اس مقصد کے لیے اوارہ تحقیقات اسلامی کے سکالرزی خدمات عاصل کی گئیں ۔ ڈاکٹر احمد صن (مرحوم) اور ڈاکٹر غازی دونوں فیکلٹی کے اسا تذہ میں سرفہرست تھے۔ فیکلٹی کے ساتھ شریعہ اکیڈمی میں جب و کلاء اور ججز کے تربیتی پروگرام کا آعاز ہوا تو ڈاکٹر غازی صاحب نے وہاں لیکچرز دینے کا سلسلہ شروع کیا۔ شریعہ اکیڈمی میں جب و کلاء اور ججز کے تربیتی پروگرام کا آعاز ہوا تو ڈاکٹر غازی صاحب نے وہاں لیکچرز دینے کا سلسلہ شروع کیا۔ شریعہ اکیڈمی میں آپ کی شہرت' الا حکام السلطانی' (اسلام کا سیاسی نظام) کی تدریس کی وجہ سے تھی۔ آپ بڑے ذوق وشوق سے پڑھاتے تھے اور بڑی محنت اور تیاری کر کے کلاس میں جاتے تھے۔

تدریس کے ساتھ ساتھ ڈاکٹر غازی صاحب کا تعلق قلم وقر طاس کے ساتھ برابر قائم رہا۔ ادارہ تحقیقاتِ اسلامی کا عربی مجلّہ '' الدراسات الا سلامیہ'' 1981ء سے آپ کے زیر ادارت چھپتا رہا۔ اس مجلّہ نے آپ کی ادارت کے دور میں نمایاں ترقی کی ۔ 1987ء تک آپ مسلسل اس کے مدیر رہے ۔ آپ نے مدیر کی حیثیت سے '' الدراسات الاسلامیہ'' کو بین الاقوامی سطح پر متعارف کرایا ۔ عربی زبان کے ساتھ فطری اور قلبی لگاؤ کی بناپر آپ ہرایک مقالہ کوخود پڑھتے تھے اور تفصیل کے ساتھ ایڈٹ کرتے تھے ۔ شروع میں '' کلمة العدد '' کے عنون سے اداریہ لکھتے تھے۔ ان ادارتی نوٹوں کو پڑھ کراندازہ ہوتا ہے کہ ڈاکٹر غازمی صاحب کواس دور میں عربی محاورہ کے استعال پر کتا عبور حاصل تھا۔ 1984ء میں آپ کو '' دارہ ہم تھیتے اسلامی کے آرگن کی دمیداری ملی ۔ '' فکر ونظر'' ادارہ محقیقاتِ اسلامی کے آرگن کی

اور سکالرز کے سوالات کے جواب دیے۔ آپ بتاتے تھے کہ ان دنوں تغییر، حدیث، فقہ، اصول، تاریخ، منطق، فلفہ، عربی، فاری اور انگریزی غرضیکہ تمام علوم وفنون کی اہمیت کا اندازہ ہوا۔ جماعت احمدیہ کے وکلاء ہرتتم اور ہرنوع کے سوالات کرتے تھے اور ہر پہلو سے الجھانے کی کوشش کرتے تھے۔ ڈاکٹر غازی صاحب کواللہ جل شانہ نے بہت قوی حافظہ عطافر مایا تھا۔ استحضار کا ملکہ بھی قابل رشک تھا اور گفتگو کرنے کا سلقہ بھی بہت خوب تھا۔ عدالت عالیہ کی جج خاتون حافظہ عطافر مایا تھا۔ استحضار کا ملکہ بھی قابل رشک تھا اور گفتگو کرنے کا سلقہ بھی بہت خوب تھا۔ عدالت عالیہ کی جج خاتون حقیں وہ بہت غور سے فریقین کے دلائل سنی تھیں اور cross examination بھی کرتی تھیں۔ ڈاکٹر غازی صاحب نے ان دنوں میں اس مقدمہ کی پیروی کے سلسلہ میں جو معلومات جمع کیں اور انہیں نوٹس کی شکل میں لکھا۔ آپ کے بقول ہزاروں صفحات پر شتمل مواد ہے۔ آپ کی شدید خواہش تھی کہ اس مواد کو حاصل کر کے مدوّن کیا جائے اور کتابی شکل میں شائع کیا جائے لیکن بوجوہ ایسانہ ہو سکا۔

1985ء میں جب وجوہ اکیڈی کا قیام عمل میں آیا تو ڈاکٹر غازی صاحب نے اس کے پروگراموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ آپ نے تربیت ائمہ پروگرام کے لیے ہفتہ میں ایک لیکچرکا ٹائم دیا۔ عام طور سے لیکچرا یک گھنٹہ کا ہوتا تھا لیکن ڈاکٹر غازی صاحب کی کلاس بھی بھی دو گھنٹے سے پہلے ختم نہیں ہوتی تھی ۔ شرکاء کورس سوال پر سوال کرتے تھے اور آپ خوثی خوثی خوثی خوثی جواب دینے میں لطف آپ خوثی خوثی خوثی جواب دینے میں لطف آتا ہے۔ ایک موقع پر تربیت ائمہ کے شرکاء نے ہڑتال کر دی کلاسوں کا بائیکاٹ کر دیا انہیں شکایت تھی کہ عملہ تدرلیس کی کارکر دگی سے وہ مطمئن نہیں ۔ ہم نے ڈاکٹر غازی صاحب سے درخواست کی کہ اس پروگرام کے لیے ہمیں مزید ٹائم عنایت فرما کمیں۔ آپ نے پوچھا؛ کیا بیالوگ میری تدرلیس سے مطمئن ہیں؟ ہم نے کہا: جی ہاں! آپ کی تدرلیس سے عنایت فرما کمیں۔ آپ نے پوچھا؛ کیا بیلوگ میری تدرلیس سے مطمئن ہیں؟ ہم نے کہا: جی ہاں! آپ کی تدرلیس سے خوش ہیں تو میں ہفتہ میں دودن آیا کروں گا۔ اس کے بعد خوش اور مطمئن ہیں۔ کہنے میں شریک ہوتے تھے اور مستفید خوش اور مطمئن میں۔ مفتہ میں دوون آتے رہے۔ اکیڈی کے رفقاء بھی آپ کے کیکچر میں شریک ہوتے تھے اور مستفید واکٹر غازی صاحب ہفتہ میں دوون آتے رہے۔ اکیڈی کے رفقاء بھی آپ کے کیکچر میں شریک ہوتے تھے اور مستفید ہوتے تھے۔

1988ء میں جب دعوۃ اکیڈی کے اندرونی اموراور معاملات میں پیچیدگی اور تناؤپیدا ہواوراس تناؤنے بالآخر المحسیر شکل اختیار کرلی تو یو نیورٹ کی انتظامیہ نے دعوۃ اکیڈی کے مدیر عام کی حیثیت سے ڈاکٹر غازی کا امتخاب کیا۔ مجھے اب تک وہ دن یاد ہے جب ڈاکٹر غازی صاحب بہت سادگی کے ساتھ دعوۃ اکیڈی کے دفتر واقع کراچی کمپنی تشریف لائے۔ہم لوگوں نے آپ کا استقبال کیا آپ سید ھے آ ڈیٹوریم تشریف لے گئے۔دعوۃ اکیڈی کے تمام رفقاء کو جمع کیا گیا۔ آپ نے بہت بچھے ٹلے انداز میں خطاب کیا اور بتایا کہ دعوۃ اکیڈی کے تقریباً تمام پروگراموں سے انہیں پوری گیا۔ آپ نے بہت بچھے ٹلے انداز میں خطاب کیا اور بتایا کہ دعوۃ اکیڈی کے تقریباً تمام پروگراموں سے انہیں پوری

'' ہمارے معاشرہ میں حدیث کالٹر پچر عام کرنے کی ضرورت ہے اور حدیث کی اساس پر ایسا لٹر پچر مرتب کرنے کی ضرورت ہے۔جوعام نہم ہو۔ روز مرہ کی زندگی ہے متعلق ہواور اس پر کسی موقف کی چھاپ نہ ہو۔''

مطالعہ عدیث کے علاوہ آپ نے کا تبِ حروف سے مطالعہ اسلام کورس کھوایا۔ یہ کورس پچاس یونٹوں پر مشمل تھا۔ میں یونٹ کا مسودہ تیار کرتا تھا۔ غازی صاحب ؓ اُسے اپنے بریف کیس میں رکھتے تھے۔ اُسے بار بار پڑھتے تھے۔ اس کورس کا پورامسودہ آپ ؓ نے آفسٹ پیپر پر عبارت میں شہیل اور اصلاح کرتے تھے اور پھر مجھے واپس دیتے تھے۔ اس کورس کا پورامسودہ آپ ؓ نے آفسٹ پیپر پر کا تب سے کھوایا۔ فلمیں بنوائیں ۔مضمون کے مطابق ہر پونٹ کا ٹائٹل ڈیز ائٹر سے بنوایا اور اس کی طباعت کے لیے بہت اعلی شم کا کا غذمنگوایا۔ لیکن ابھی مسودہ پریس میں نہیں گیا تھا کہ حالات نے اچا تک کروٹ لی ۔ آپ کو دعوہ اکیڈی سے ٹرانسفر کر دیا گیا اور نائب رئیس کے منصب پر فائز کیا گیا۔ دعوہ اکیڈی کی نئی انتظامیہ نے اپنی سطح اور فہم کے مطابق اس پر وجیکٹ کا جائزہ لیا اور اسے غیر ضروری قرار دے کر suspend کر دیا۔ ڈاکٹر غازی صاحب ؓ نے بعد میں کئی بار مجھ سے اس کورس اور مسود دات کے بارے میں تذکرہ کیا۔ میں نے بھی مسودات حاصل کرنے کی ہوئی کوشش کی لیکن بار مجھ سے اس کورس اور مسود دات کے بارے میں تذکرہ کیا۔ میں نے بھی مسودات حاصل کرنے کی ہوئی کوشش کی لیکن ائل دائش نے معاملہ بڑی سوچ سے الجھایا تھا اور اپنا کا م دکھایا تھا۔

1991ء میں آپ کودعوۃ اکیڈی کے ساتھ ساتھ شریعہ اکیڈی کے مدیر عام کی حقیت سے فرائض سونے گئے۔
اس اکیڈی کے ساتھ آپ کا انسلاک اس کے آغاز ہی سے تھا۔ ڈاکٹر صاحبؓ نے شریعہ اکیڈی میں کئی شعبے قائم کیے۔
اس کی لا بمریری پر بطور خاص توجہ دی اور فقہ واصولِ فقہ کے علاوہ مروجہ تو انین سے متعلق Sources اور مراجع سے اسے مزین کروایا۔ اکیڈی سے مطبوعات کا سلسلہ جاری کرایا۔ آپؓ کی خواہش تھی کہ عربی میں جتنی بھی شامیر احکام ہیں ان کا مرقبہ اُردو میں ترجہ کرایا جائے اور اکیڈی کی طرف سے انہیں شائع کرایا جائے ۔ اس ضمن میں امام ابو بکر جساص کی ''آبیا تا الاحکام'' پر آپؓ کی خصوصی نظرتھی ۔ اس مقصد امام ابو بکر جستاص کی ''آبیات الاحکام'' پر آپؓ کی خصوصی نظرتھی ۔ اس مقصد کے لیے آپ نے فنڈ زکا اہتمام کرلیا تھا اور کام کا آغاز بھی ہوگیا تھا لیکن بوجوہ منصوبہ کا میباب نہ ہو سکا ۔ تفسیر قرطبی کی بہلی جلد بعد میں شریعہ اکیڈی کی طرف سے چھپ گئی ہے۔ آبیات الاحکام کا ترجہ بھی شائع ہوگیا ہے لیکن جوخا کہ ڈاکٹر کہا جا حدیدیں شریعہ اکیڈی کی طرف سے جھپ گئی ہے۔ آبیات الاحکام کا ترجہ بھی شائع ہوگیا ہے لیکن جوخا کہ ڈاکٹر کے دبمن میں تھا اس کے مطابق یہ مضوبہ آگے نہیں ہوڑے سا۔

1994ء سے 2004ء تک ڈاکٹر غازی صاحب بین الاقوا می اسلامی یو نیورٹی کے نائب صدر رہے۔ بہ ظاہر آپ ؓ نائب صدر تھے لیکن حقیقی معنوں میں یو نیورٹی کے تمام اُمور آپ ؓ کے حسب منشا چلتے تھے۔اسا تذہ اور طلبہ کے جتنے جائے اور نصاب میں ترمیم وتحفیف کی جائے۔ دین مدارس کی تعداد میں منطق ترتیب پیدا کی جائے۔ ہرصوبے میں ایک مرکزی جامعہ ہواور باقی مدارس اُس کے ساتھ منسلک ہوں۔ تمام مدارس میں دورہ حدیث تک درجات نہ ہوں بلکہ بعض مدارس میں ابتدائی درجات ہوں۔ بعض میں متوسطہ اور محض ان مدارس میں موقوف علیہ اور دورہ حدیث کا درجہ ہو۔ جن مدارس میں ابتدائی درجات ہوں۔ بعض میں متوسطہ اور محض ان مدارس میں موقوف علیہ اور دورہ حدیث کا درجہ ہو۔ جن کے پاس قابل اساتذہ اور مناسب وسائل موجود ہوں۔

2001ء میں جب ڈاکٹر غازی صاحب ؓ مدرسہ تعلیم الاسلام (تبلیغی کالج) کراچی کی تقریبات میں ہمارے ساتھ تشریف لے گئے تو وہاں کے علماءاور ہممین مدارس کے سامنے آپ ؓ نے اپنا منصوبہ بردی تفصیل کے ساتھ پیش کیا۔ آپ کی خواہش تھی کہ وزارت فیہ ہی امور کا فنڈ اوھراُدھر خرچ ہونے کے بجائے دینی مدارس کی مسال کی سامن عائل رکاوٹوں کی بناء پر کامیاب نہ ہوسکا۔

اگست 2002ء میں ڈاکٹر غازی صاحب نے وزارت بذہبی امور کا قلم دان چھوڑ دیا۔

2004ء میں ڈاکٹر غازی صاحب کو بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی کے بورڈ آفٹرسٹیز نے بطور صدر منتخب کر لیا۔ یہ وہ دَورتھا جب بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی مالیاتی بران کا شکارتھی اور یو نیورٹی کے گئی یونٹ عملاً معطل ہو کررہ گئے تھے۔ ڈاکٹر غازی صاحب ؒ نے سب سے پہلے یو نیورٹی کے مالیاتی معاملات پر توجہ دی اور حکومت وقت کے ساتھ اپنے تعلقات استعال کرتے ہوئے یو نیورٹی کے فائر زمیں معقول اضافہ کرایا۔ علاوہ ازیں بیرون ملک کئی اداروں کے ساتھ ساتھ درابطہ کرکے یو نیورٹی کو مالی طور پر متحکم کردیا۔ آپ نے یو نیورٹی کے بنیادی کلیات پر توجہ دی۔ کلیے شریعہ اینڈ لاء ساتھ درابطہ کرکے یو نیورٹی کو مالی طور پر متحکم کردیا۔ آپ نے نیورٹی کی بنیادی کلیات پر توجہ دی۔ کلیے اصول الدین میں طلبہ کے لیے سکا کرشوجہ میں اضافہ کیا۔ کلیے اصول الدین میں طلبہ کے لیے سکا کرشوجہ کا اور کلاسٹی سکا اور کلاسٹی سکا کرشوجہ کا اور کلاسٹی سکا کرشوجہ کا اور کلاسٹی سالمی یو نیورٹی کی جان ہیں۔ یہ کیا آپ کہا کرتے تھے کہ یہ تیوں کلیات مالی یو نیورٹی کی جان ہیں۔ یہ کیا اور کلاسٹی سے بھرگئیں۔ کیا جان کا میارت کی تھیر پر آپ نے بہت خاص توجہ دی۔ آپ کہا کرتے تھے کہ حالات کا کچھ کیا۔ آپ کہا تھے کہ حالات کا کچھ کیا۔ آپ کہا تھے کہ حالات کا کچھ کیا۔ آپ کہا کرتے تھے کہ حالات کا کچھ کیا۔ آپ کہا تھے کہ حالات کا کچھ کیا۔ آپ کہا تھے کہ حالات کا کچھ کے استعال میں آپ آپ کے جمد درجو مختاط تھے لیکن جہاں واقعی ضرورت ہوتی تھی وہاں خرج کرتے تھے۔ جب آپ دوجو تھے۔ جب آپ گو متھوں تھ بیا گری معقول تھ بیا گری اسٹے بروگراموں دینٹر دی کروڑ تک بینئی جائے تو اس کی بنیا و بردو وہ تو سے بیا گری کے دورا کی کروڑ تک بینئی جائے تو اس کی بیا در بردو وہ کروڑ تک بینئی جائے تھے۔ آپ گامنھو بھی کہ کریں گیا تھا کری کروڑ تک بینئی جائے تھے۔ آپ گامنھو بھی کری کروڑ تک کری کری کروڑ تک کری کروڑ

کلیہ عربی وعلوم اسلامیہ کے کئی سکالرز نے ڈاکٹر غازی صاحب کی نگرانی میں ایم فل اور پی آج ڈی کے مقالات مرتب کیے ۔شاگردوں کے ساتھ آپ کار قریبے معمولی مشفقانہ ہوتا تھا۔ viva-voce کے دوران زیر بحث مقالہ کے تمام پہلوؤں کو بڑی تفصیل کے ساتھ اُجا گر کرتے تھے اور طلبہ کورہنمائی فراہم کرتے تھے ۔ایک موقع پر بین الاقوای اسلاک یو نیورٹی کے ایک سکالر کے مناقشہ میں ہم بیٹھے ہوئے تھے ۔سکالر نے ڈاکٹر غازی صاحب کے اشراف میں مقالہ کھا تھا۔ میں بیرونی متحن کی حیثیت سے تھا۔ جب مناقشہ کمل ہوا تو ڈاکٹر صاحب نے اُن تمام سوالات پر ایک ایک مقالہ کھا تھا۔ میں بیرونی متحن کی حیثیت سے تھا۔ جب مناقشہ کھی جو اور فر مایا کہ:

" سکالر میں ابھی اتنی پختگی نہیں آئی کہ موضوع کے سارے پہلوؤں کو سمجھ سکے البتہ اپنی سطح کے مطابق اس نے محنت کرلی ہے اور اُمید ہے کہ مستقبل میں مزید محنت کرے گا۔"

ڈاکٹر غازی صاحب گاتعلق 1988ء تک محض تدریس و تحقیق سے رہا لیکن اس کے بعد مسلسل انتظام وانصرام کے اُمور سے بھی منسلک رہے۔ انتظامی معاملات میں آپ مددرجہ مختاط رہتے تھے۔ آپ نے ہمیں کئی بار بتایا کہ انتظامی امور میں وہ دواصولوں کو پیش نظرر کھتے ہیں۔ایک امانت و دیانت اور ووسر آخل و برداشت۔

امانت و دیانت کے لحاظ ہے آپ ضرب المثل تھے۔ تحل و برداشت کا ملکہ بھی آپ کا غضب کا تھا۔ ایک مرتبہ اسلامی یو نیورٹی کے طلبہ نے آپ کے دفتر کے سامنے دھرنا دے کر بیٹھ گئے۔ ڈاکٹر غازی صاحب سکوت اور خاموثی کے ساتھ دفتر میں بیٹھے رہے۔ عشاء کے بعد جب طلبہ نے محاصرہ اُٹھایا تو آپ دفتر سے نکل آئے۔ پورا دِن یو نیورٹی کی انظامیہ کوئیس بتایا۔ حالائکہ اُن دنوں آپ نائب رئیس تھے اور صاحب اختیار تھے۔ ہمیں اس واقعہ کاعلم ہوا تو بہت دُ کھ ہوا۔

غازی صاحبؒ بنیادی طور پر یونیورٹی کے پروفیسر تھے اور پروفیسر کے ساتھ طلبہ کا بیسلوک بہت ناپسندیدہ تھا۔ ہم نے آپؒ کے دفتر جا کرملا قات کی اوراس واقعہ پرافسوں کا اظہار کیا۔ دورانِ گفتگو ہمارے ایک ساتھی نے کہا: ''ڈاکٹر صاحب! آپ کم از کم حافظ بشیر صاحب کواطلاع کردیتے وہ آ جاتے اوران طلبہ کو سمجھا کراٹھادیتے''

ڈاکٹرغازی صاحب نے فرمایا:

'' مسئلہ طلبہ کانہیں تھا۔مسئلہ اُن حضرات کا تھا جوان طلبہ کی پشت پناہی کررہے ہیں۔اگر میں مزاحمت کا راستہ اختیار کرتا تو ان کا مقصد پورا ہو جاتا۔ اخبارات میں سرخیاں لگ عربی اور انگریزی متیوں زبانوں میں آپ ؒ نے تالیف و تدوین کا کام کیا اور بہت وقیع کام کیا۔ ذیل میں آپ کی تالیفات کی فہرست دی جارہی ہے۔ان تالیفات میں سے ہرایک تالیف کی اہمیت اور افادیت مُسلّمہ ہے۔ان تالیفات کودیکھ کراندازہ ہوتا ہے کہ آپ گواللہ جل شانہ نے کس حد تک گونا گوں علوم وفنون میں مہارت اور بصیرت سے نواز اسھا۔

### **English Books**

| •  | The Hijrah: Its Philosophy & Message for the   |
|----|------------------------------------------------|
|    | Modern Man                                     |
| •  | An Analytical Study of the Sannsiyyah Movement |
| •  | Renaissance and Revivalism in Muslim India     |
| •  | The Shorter Book on Muslim International Law   |
| •  | State & Legislation In Islam                   |
| •  | Prophet of Islam: His Life & Works             |
| `⊙ | Qadianism                                      |

### أردوكتب

| مسوده قانون قصاص وديت       | 0 | ادب القاضى                 | • |
|-----------------------------|---|----------------------------|---|
| اسلام كا قانون بين الحما لك | • | احكام بلوغت                | • |
| محاضرات حديث                | • | محاضرات قرآن               | • |
| محاضرات سيرة                | • | محاضرات فقه                | • |
| اسلامي شريعت اورعصر حاضر    | • | محاضرات معيشت وتجارت       | • |
| محكمات عالم قرآني           | • | امر بالمعروف ونهىعن المئكر | • |
| قرآن ایک تعارف              | • | قواعدفقهيه                 | • |

## بیاباں کی شب تاریک میں قندیل

\* نائله غازي

صحرامیں بھکتے ہوئے ایک مسافر کے لیے سورج کتاا ہم ہاں کا احساس سورج کے فروب ہونے کے بعد ہی ہوتا ہے۔ جب تک سورج اپنی آب و تاب سے چمکتا رہتا ہا ایک مسافر اپنا راستہ با آسانی دیکھ سکتا ہے۔ لیکن سورج کے ڈھلتے ہی جو نہی اندھیرا چھانے لگتا ہے اسے بھٹکنے کا ندیشہ لاحق ہوجا تا ہے اور سورج کی قدر ہونے لگتی ہے۔ پھھا اپنا ہمارے ساتھ بھی ہوا۔ میرے والدصاحب علم وعمل اور اخلاق کے کس بلند درجے پر فائز بیں انہوں نے بھی اپنے طرزعمل سے ہمیں بیا حساس نہیں ہونے دیا کہ دنیا میں وہ کتنے مقبول ہیں۔ ہمارے لیے وہ صرف ایک باپ تھے اور الیے باپ تھے اور الیے باپ کہ اس دور میں اس سے زیادہ خوبوں کا حامل انسان ہونا بہت مشکل ہے۔ وہ علم ،عمل، حسن اخلاق، تقوی، پر ہیزگاری، خشیت الہی، غرض کہ ہر لحاظ سے ایک مکمل انسان سے۔ والدصاحب ہمارے لیے قدرت کا وہ عظیم تھنہ سے پر ہیزگاری، خشیت الہی، غرض کہ ہر لحاظ سے ایک مکمل انسان سے۔ والدصاحب ہمارے لیے قدرت کا وہ عظیم تھنہ سے دریافت کرتا اور وہ منٹوں میں اس کا حل بتا دیتے۔ وہ حضور کے اخلاق حسنہ کا ایک جیتا جاگا تمونہ سے ۔ اللہ تعالی نے ان کوا پی بات سمجھانے اور دوسروں کو قائل کرنے کا ایک خاص ملکہ عطا کیا تھا۔ وہ دینی اور دینوی تمام معاملات میں ہر وقت ہماری رہنمائی کرتے۔ جب بھی ہم ان سے بچھ پوچھتے تو وہ یا تو سیرت رسول یا اسلامی تاریخ کا کوئی واقعہ سناتے جس سے خود بخو دہنو دہمیں مسئلے کا صل ہم جاتا تھا۔

شاید کلام البی اورسنت رسول کی پیروی اورعلوم اسلامیہ سے عشق کی حد تک لگاؤہی کی برکت تھی کہ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ دنیا ان کے لیے مسخر کر دی گئی ہے۔ وہ جس کام کا ارادہ کرتے اس کے اسباب خود بخو دپیدا ہو جاتے۔ ہروقت پُر امیدر ہے اور اپنے مقصد کے حصول میں انہیں بھی کوئی مشکل بیش نہ آتی۔ یہی وجہ ہے کہ ہم نے انہیں بھی پریشان یا مضطرب نہیں دیکھا۔

ان کی شخصیت ایک ایبا آفتاب عالم تاب تھی کہ ان کے شاگر دوں، گھر والوں اور رشتہ داروں کے ساتھ ساتھ سمجی لوگ ان سے خوب فیض حاصل کرتے۔ جوکوئی ان کے ساتھ کچھ عرصہ رہتا وہ خود بخو د نیکی کے راستے پر گامزن ہو

جاتا۔ ان کے بلنداخلاق کا اثر تھا کہ ان کے عملے کے لوگ مثلا، ڈرائیور، گارڈ وغیرہ ان کے شیدائی ہوجاتے ۔ کئی باران کے ساتھ ایسے لوگوں کی ڈیوٹی بھی لگی جو ماضی میں پچھاچھی شہرت نہ رکھتے تھے لیکن ان کے ساتھ ایک قلیل مدت گزارنے کے بعد وہ میسر بدل گئے اور دینداری کی راہ پر چل پڑے حالانکہ بابا بھی کسی کو اپنی زبان سے پچھ نہ کہتے تھے۔ جب انہوں نے وزارت نہ ہبی امور چھوڑی تو ان کا ساراعملہ ان کو گھر تک چھوڑنے آیا۔ وہ سب کے سب آنسوؤں سے رور ہے تھے اور ہرکسی کی زبان پر ایک ہی جملہ تھا: ہم نے اپنی زندگی میں ایساوز پر بھی نہیں دیکھا۔

دنیاوی شان وشوکت اور مال و دولت سے ان کوکوئی غرض نہ تھی۔ اکثر اپنا جائز جن بھی نہ لیتے۔ دین کے فروغ اور اسلامی علوم کی ترویج واشاعت کے لیے انہوں نے جتنی بھی کوششیں کیں، جتنی بھی کتا بیں لکھیں کسی کے بدلے کوئی دنیاوی فائدہ بھی حاصل نہ کیا۔ کہتے تھے کہ اگر سب پچھ دنیا ہیں ہی لیس گے تھ آخرت میں کیا ملے گا۔ میں نے اپنی زندگی میں آخرت کے لیے اتنا فکر مندکسی کوئییں دیکھا جتنا وہ رہتے تھے۔ جب ساؤتھ افریقہ میں قا دیا نیوں کا مقدمہ چلا تو بابا مسلمانوں کے وکیل تھے۔ جب وہ مقدمہ جیتے تو ایک پاکتانی تاجر نے ان کو مرسڈیز گاڑی تھے میں دینے کی کوشش کی۔ انہوں نے بیہ کہ کر ٹال دیا کہ اس کو پاکستان لے جانے میں بہت ڈیوٹی دینی پڑے گی جو میں ادائہیں کرسکتا۔ اس پراس تاجر نے کہا کہ میں اس گاڑی کو آپ کی دہلیز تک پنچوا کر دوں گا۔ انہوں نے جواب دیا کہ پاکستان میں پٹرول بہت مہنگا ہے میں اس کاخر چہ برداشت نہیں کرسکتا۔ اس تاجر نے جواب دیا کہ میں دس سال کے پٹرول کے میں پٹرول بہت مہنگا ہے میں اس کاخر چہ برداشت نہیں کرسکتا۔ اس تاجر نے جواب دیا کہ میں دس سال کے پٹرول کے بیسے آپ کے اکاؤنٹ میں جمع کروا دوں گا۔ اس پر انہوں نے کہا کہ میرے اس کام کو صرف اللہ کے لیے رہنے دیں میں اس بیتے دیں میں اس کوئی وادوں گا۔ اس پر انہوں نے کہا کہ میرے اس کام کو صرف اللہ کے لیے رہنے دیں میں اس بیٹرون کوئٹ کی دینوی فاکدہ نہیں لینا جا بتا۔

دو عالم سے کرتی ہے بے گانہ دل کو عجب چیز ہے لذت آشنائی

قناعت بیندی اور سادگی ان میں کوٹ کو جس کر بھری ہوئی تھی۔ انہوں نے بھی سرکاری سہولتوں کا بلاضرورت استعال نہ کیا۔ بلکہ وہ جائز وسائل کا بھی بہت احتیاط سے استعال کرتے۔ بھی اپنے ذاتی یا دفتری کام کے لیے نیا کاغذ استعال نہ کرتے ، بلکہ ردی کے وہ کاغذ جن کا ایک صفحہ سادہ ہوتا ہے ان کو کاٹ کر اپنے کھنے کے قابل بنا لیتے اور اپنا سرکاری اور ذاتی کام ان پر کرتے ۔ وہ کہتے تھے کہ امام شافعی بھی الیا ہی کرتے تھے میں تو ان کی سنت پڑئل کر رہا ہوں۔ سرکاری فون کا گاڑی کو صرف سرکاری کاموں کے لیے استعال کرتے ۔ ان کی دوسالہ وزارت کے دوران سرکاری فون کا بل جمع نہ ہوں کا کیونکہ دوسال میں بھی فون کا بل اپنی کم از کم حد تک نہ پہنچا تھا۔ اس بارے میں بھی گھر والوں میں سے بل جمع نہ ہوں کا کیونکہ دوسال میں بھی فون کا بل اپنی کم از کم حد تک نہ پہنچا تھا۔ اس بارے میں بھی گھر والوں میں سے

سے ثابت نہیں ان میں لٹھ لے کر پیچے نہیں پڑجانا چاہیے بلکہ حکمت سے کام لینا چاہیے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دنیا میں تشریف لائے تھے تو انہوں نے ایک دم سے ہر چیز کوحرام قرار نہیں دیا بلکہ آہت آہت اوگوں کو بدلا، خود شریعت نے بھی تدریج کے اصول کو اپنایا۔ کسی بھی چیز کی حرمت واضح کرنے سے پہلے لوگوں کو بتدریج اس کے لیے تیار کیا۔ آئ کل بعض لوگ بغیر کسی علم یا دلیل کے ہر چیز کوحرام قرار دے دیتے ہیں۔ لیکن بابا کہتے تھے کہ اللہ کا دین بہت آسان ہے اور اس میں شدت اختیار کر کے لوگوں کے لیے اس کو مشکل نہیں بنانا چاہیے۔ اگر کسی جگہ کوئی طور طریقہ رائج ہے، اگر وہ شریعت کے کسی حکم کے خلاف نہیں ہے، اور عدل وانصاف اور مساوات و کرامت آ دم کے اصول اس سے مجروح نہیں ہور ہے تو اس کو باقی رہنا چاہیے۔

بابا اتحاد بین المسلمین کے بہت بڑے دائی تھے۔ان کا نظریہ یہ تھا کہ مسلمانوں کوفروئی اختاا فات بھا کر ایک دوسرے کے قریب آنا چاہیے اور باہمی عداوت اور کیند کوختم کرنے کی کوشش کرتی چاہیے۔ بابا ساری زندگی تمام مسلمانوں کفرقوں بیں اتحاد پیدا کرنے اوران کو ایک پلیٹ فارم پرجمع کرنے کی کوشش کرتے رہے۔ان کے مطابق مسلمانوں کے زوال کی بڑی وجہ مسلمانوں بیں فکری ترقی اور علمی ارتقاء کے عمل کا رک جانا اور محض اندھی تقلید کا روبیعام ہوجانا ہے۔ ای تقلید کے روپیے کی وجہ سے مسلمانوں بیس بے شار فرقے وجود بیں آئے جوان کے باہم اختلافات کا سبب ہے۔انہی اختلافات کی وجہ سے مسلمہ آئ زوال پذیر ہے۔اس زوال اور کسمپری کی حالت سے نگلئے کے لیے احت مسلمہ کو وہ بی ہوجہ سے مسلمہ کو اور تمام اختلافات ہوگا کر اخلاقی عروبی کے ساتھ ساتھ علمی ترقی کے عمل کو دوبارہ شروع کی نام ہوگا کے بیا کا خیال میں تھا کہ احت مسلمہ کوسب سے زیادہ نقصان کم فہم اور کم علم ندہی پیشواؤں اور ہزدل اور لا لچی کمرانوں نے پہنچایا۔ وہ ساری زندگی ان تمام اسباب کے سدباب کے لیے کوشاں رہے جن کی وجہ سے آئ امت مسلمہ انحطاط کا شکار ہے۔مسلم دنیا کے اہم اداروں مثل رابطہ عالم اسلامی وغیرہ کے کا موں میں بہت سرگرم رہتے اور مسلمہ انحطاط کا شکار ہے۔مسلم دنیا کے اہم اداروں مثل رابطہ عالم اسلامی وغیرہ کے کا موں میں بہت سرگرم رہتے اور مسلمہ انحطاط کا شکار ہے۔مسلم دنیا کے اہم اداروں حثل کو دنیا کا کوئی ایسا گوشہ نہ چھوڑا جہاں وہ اللہ کے دین کی موت میں عبات رہے اور وہ کی کو وی نہ کی موس میں بلاتے رہتے اور وہ کسی کی موت میں بیاتے رہتے اور وہ کسی کو دنے کو نے میں بھرتے رہتے۔

بابا کی دلی خواہش پاکستان میں اسلامی نظام کا نفاذ خصوصاً پاکستانی معیشت کوا کیکسیجے اسلامی معیشت کے سانچ میں ڈھالنا تھا۔ بیان کا ایک دریینہ خواب تھا جس کے لیے وہ ساری زندگی سرتو ڑکوشش کرتے رہے۔ان کی اور ان کے دیگر ساتھیوں (مثلاً مولانا تقی عثانی ، سابق گورزسٹیٹ بینک جناب عشرت حسین وغیرہ) ہی کی کوششوں کا نتیجہ ہے کہ کوئی ازراہ مذاق کچھ کہنا تو یا تو حضرت صدیق کی خلافت کا وہ واقعہ سناتے جس میں ان کی زوجہ محتر مہنے یومیہ وظفے میں سے تھوڑ ہے تھوڑ نے پیسے بچا کر حلوہ بنالیا۔ جب حضرت ابو بکر صدیق کوعلم ہوا تو انہوں نے وظیفے میں سے اتنے پیسے کم کروا دیے جتنے علوہ بنانے میں خرج ہوئے کیونکہ ان کا خیال تھا کہ اتنے پیسوں کے بغیر بھی گزارہ ممکن ہے۔ بھی قائداعظم کی زندگی کا کوئی قصہ سناتے کہ س طرح انہوں نے سادگی اورامانت کی مثالیں قائم کیں۔

بابا جب وزیر ندہی امور کے عہدے پر فائز تھے تو ہر بدھ کو کا بینہ کی میٹنگ ہوتی تھی۔ جب وہ میٹنگ میں شرکت کے لیے جاتے تو ہر رکن کے لیے ایک سادہ کا غذاور ایک پنسل رکھی ہوتی تھی۔ ہر کوئی میٹنگ کے بعد یا تو پنسل ایخ ساتھ لے جاتا یا ادھر ادھر ہو جاتی لیکن باباس پنسل کو لاکر حفاظت سے اپنے دفتر کی دراز میں رکھ دیتے تھے۔ وزارت چھوڑ نے کے بعد جب انہوں نے سرکاری چیزیں دفتر میں جمع کرائیں تو ان میں پنسلوں کی وہ گڈی بھی تھی جو وہ گم یا ضائع ہونے کے ڈرسے اپنے پاس جمع کرتے رہتے۔ انہوں نے وہ ساری پنسلیں اپنے عملے کو دیں اور ان کی رسید بنانے کو کہا۔ عملے والوں نے کہا کہ ایس چھوٹی موٹی چیزوں کا یہاں کوئی حساب کتاب نہیں ہوتا۔ اس پر انہوں نے ذرا سختی سے پنسلیں جمع کرنے اور رسید بنانے کا حکم دیا اور کہا کہ اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ چیز چھوٹی ہے یا ہوئی۔ یہ میرے یاس حکومت یا کتان کی امانت ہے اور اس کو والیس کرنا میرے ذھوش ہے۔

کبھی کبھی چھوٹے چھوٹے جملوں میں اتنی ہڑی بات کہہ دیتے تھے کہ عقل دنگ رہ جاتی تھی۔ایک مرتبہ میں شادی کے بعد لاہور میں مقیم تھی تو میرے گھر میں چوری ہوگئ اور گھر کا تقریباً سارا قیمتی سامان چلا گیا۔ میں نے بہت افسر دگی کی حالت میں انہیں بتایا کہ بابا ہمارے گھر میں چوری ہوگئ اور بیہ بیسامان چلا گیا اس پر بابا نے ایک چھوٹا سا جملہ کہ'' بیٹا جو گیا وہی بچا'' یعنی آخرت میں اجراسی کا ملے گا جو چلا گیا۔اس جملے میں اتنااڑ تھایاان کے پختہ یقین کی برکت تھی کہ اس کے بعد مجھے بھی بیا حساس ہوا ہی نہیں کہ میرا کوئی نقصان ہوا ہے۔اسی طرح ایک دفعہ میری ایک سہیلی برکت تھی کہ اس کے بعد مجھے بھی بیا حساس ہوا ہی نہیں کہ میرا کوئی نقصان ہوا ہے۔اسی طرح ایک دفعہ میری ایک سہیلی نے باباسے یو چھا کہ ڈاکٹر صاحب! میں ایخ بیٹے کو آپ کے جیسا بنانا چا ہتی ہوں۔ آج کے دور میں جب کہ سکولوں نے باباسے کو چھوٹی سی بات کہی کہ''نبوت کے علاوہ اور مدارس کا حال آپ کے سامنے ہو کیا ایسا ممکن ہے؟ تو انہوں نے ایک چھوٹی سی بات کہی کہ''نبوت کے علاوہ سب کچھمکن ہے''۔بظاہر بیا یک چھوٹا سا جملہ ہے لیکن اپنے معنی کے اعتبار سے بے حد گہرا اور سبق آ موز ہے۔

بابا دین کے معاملے میں کسی تختی یا شدت پندی کے قائل نہ تھے۔ کہتے تھے کہ شدت پندی سے لوگ دین سے دور ہو جاتے ہیں ۔موجودہ دور کی رسومات مثلاً سالگرہ، نیوائر وغیرہ کے بارے میں بھی بینہ کہتے کہ بیر رام یا ناجائز ہے بلکہ بیہ کہتے تھے کہ جن چیزوں کی حرمت قرآن یا حدیث کی نصوص بلکہ بیہ کہتے تھے کہ جن چیزوں کی حرمت قرآن یا حدیث کی نصوص

ريخ تھے۔ايك فارسى شعر بكثرت ان كى زبان برر ہتا:

### ے ندیم خولیش می سازی مرا لیکن ازاں ترسم نه داری تاب آن آشوب وغوغائے که من دارم

اپنی بے پناہ مصروفیتوں کے باوجودگھر والوں کے لیے ضرور وقت نکا لتے۔ ہم میں سے ہرکسی سے اس کی تعلیم کے سلسلے میں دریافت کرتے اور رہنمائی کرتے رہتے تھے۔ بھی اسلامی تاریخ کا کوئی واقعہ سنا کراس کے ذریعے تھے۔ بھی اسلامی تاریخ کا کوئی واقعہ سنا کراس کے ذریعے تھے۔ کہی اسلامی تاریخ کا کوئٹ شہیں کی بلکہ وہ ہر چیز میں کوئی نہ کوئی شہت پہلو نکال لیتے تھے۔ جب میں نے بی ایس سی کے بعد ان سے ایم بی اے کرنے کی خواہش کا اظہار کیا تو انہوں نے اسے بہت سراہا اور کہا کہ ہمارے ملک کا سب سے بڑا المیہ ہی ہے کہ ہمارا معاثی نظام اسلامی نظریات پر مبنی نہیں ہے۔ اگرنیت پر کھوکہ جدید معاشیات کی تعلیم حاصل کرکے اس کو اسلامی تعلیمات کے مطابق بنانا ہے تو اس دنیوی تعلیم کے حصول کو بھی اللہ تعالیٰ عبادت کا درجہ دے گا اور اس کا اجرعطافر مائے گا۔

بابا ہم سب بہن بھائیوں کے ساتھ نہایت شفقت کا برتاؤ کرتے۔ ہرکسی کی چھوٹی چھوٹی خوشیوں کا بہت خیال رکھتے۔ اس کے علاوہ بھی ہرانسان کے ساتھ اس کی سطح کے مطابق حسن سلوک کا برتاؤ کرتے۔ چھوٹے بچوں پر بہت شفقت رہتی تھی۔ جب بھی میں ان کی گھر آتی تو میرے بچوں کی پسند کی چیزیں پہلے سے لاکر رکھتے۔ جب اپنی اسٹڈی میں کام کررہے ہوتے تو میرا دوسالہ بیٹا ان کی میز کے پنچے بیٹھ جاتا اور ان سے باتیں کرتار ہتا۔ وہ اپنے کام کے ساتھ ساتھ برابراس کی باتوں کا جواب دیتے رہتے اور اس سے بھی تنگ نہ ہوتے ۔ وہ ان کی انگلی پکڑ کر ان کو کہیں بھی لے جاتا تو اس کے بیچھے چھے چھے ہے دہتے اور وہ جو بچھ کہتا جاتا وہ کی کرتے رہتے ۔ بچوں کے لیے ٹافیاں اور جانور مثلاً مجھلیاں اور چوزے لانے کا بہت شوق تھا۔ خود اتو ارباز ارجا کر بچوں کے لیے جانور خریدتے۔

بابا کو بازاروں میں پھرنااور کمی شاپنگ کرناسخت ناپیند تھا۔ کہتے تھے کہ اللّٰہ کی نظر میں سب سے زیادہ ناپیندیدہ جگہ بازار ہیں۔ بازار صرف ضرورت کے وقت جاتے ،سید ھے اپنے مطلب کی دوکان پر جاتے اور بھاؤ تاؤ میں زیادہ بحث کیے بغیر تھوڑی سی دیر میں ساری خریداری کر کے واپس آ جاتے۔

بابا بہت نرم خواور نرم مزاج انسان تھے۔ انہوں نے زندگی بھر بھی کسی سے اونچی آواز میں بات نہیں گی۔ گھر والوں کے علاوہ تمام خاندان والوں کے دکھ درد میں شریک رہتے اور ان کی مدداور رہنمائی کرتے۔ رشتہ داروں کی ہر خوثی اورغم کے موقع بران کے ساتھ ہوتے۔ گھر بلو ملاز مین اورائیۓ عملے کے لوگوں (مثلاً ڈرائیور اور گارڈ وغیرہ) کا

آج پاکستان میں بہت سے اسلامی بینک کامیابی سے اپنا کام کررہے ہیں۔ بابا کا خیال تھا بلکہ یہ ایک اٹل حقیقت بھی ہے کہ پاکستان کی معاثی جاہ کاری کی بڑی وجہ سودی معیشت ہے۔ سودایک الیی لعنت ہے جس کے خلاف اللہ تعالیٰ نے قرآن میں تھلم کھلا اعلان جنگ کیا ہے۔ بہت سے لوگ اسلامی بینکاری کو یہ کہہ کر نہیں مانتے کہ اسلامی بینکوں اور دیگر کمرشل بینکوں کے کام کے طریقہ کار میں کوئی خاص فرق نہیں ہے۔ لیکن بابا کا نظریہ یہ تھا کہ آج کل کے جدید بینکاری کے نظام میں جو چیزیں اسلام سے متصادم ہیں (مثلاً ربا، قمار، غرر وغیرہ) ان کا خاتمہ کر کے اسی نظام کو اسلام کے ساخیج میں ڈھالا جاسکتا ہے اور ربا اور دیگر حرام چیزوں کے اسلامی متبادلات ڈھوٹڈ نے جاسکتے ہیں۔ جس طرح جب ساخیج میں ڈھالا جاسکتا ہے اور ربا اور دیگر حرام چیزوں کے اسلامی متبادلات ڈھوٹڈ نے جاسکتے ہیں۔ جس طرح جب رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم دنیا میں تشریف لائے تو انہوں نے سارے نظام یا طرز زندگی کو یکس نہیں بدلا بلکہ لوگوں کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دنیا میں جو چیزیں شریعت سے متصادم تھیں ان کی نشاندہ بی کی اور ان چیزوں کے بہتر تعم البدل عطا فرمائے۔ اسی طرح موجودہ دور میں جدید بینکاری کے نظام کو پچھ اصلاحات کے بعد اسلام کی ردح کے مطابق بنایا جاسکتا ہے۔

بابا کو بچپن ہی ہے علم حاصل کرنے کا بہت شوق تھا۔ دادی محتر مہ بتاتی ہیں کہ کہ بچپن میں جب بابا اور پچا مدر ہے جاتے تھے تو ہمارے دادا محتر م روزانہ جیب خرچ اور تا نگے کا کرایہ دیتے تھے۔ بابا نے بھی اس جیب خرچ ہے کوئی کھانے کی چیز نہ خریدی بلکہ اس کو جمع کرکے رکھتے اور کوئی کام کی کتاب خرید لیتے۔ بھی مدر ہے ہی س اسٹاپ تک جانے کے لیے تانگہ استعال نہ کیا بلکہ روزانہ اپنے کرائے کے چار چھ آنے بچا لیتے۔ بچپا کو تا نگے میں بھا دیتے اور خود تا نگے کے ساتھ ساتھ پیدل بس اسٹاپ تک جاتے تا کہ بچپا کا خیال بھی رکھیں اور کرایے کے پیسے بھی بچپالیں جن سے کتابیں جن سے کتابین خرید کر ایک کے ساتھ ساتھ پیدل بس اسٹاپ تک جاتے تا کہ بچپا کا خیال بھی رکھیں اور کرایے کے پیسے بھی بچپالیں جن سے کتابین خرید کر است کرید سکی سے کتابین خرید کر است کتابین خرید کر است محلوم نہیں کا بور آئے اور نہیں کا ہور شہر میں کسی جگہ کا راستہ معلوم نہیں کا است معلوم نہیں کا بورآ کے تو انہیں کا ہور شہر میں کسی جگہ کا راستہ معلوم نہیں گا۔ اگر تھا تو صرف دومقا مات کے راستوں کا علم تھا ایک اردو باز اراورا یک پر انی انار کلی میں کتابوں کا باز ار۔

بابا کوعلامہ اقبال کی شخصیت سے گہری عقیدت اور ان کی شاعری سے خاص لگاؤ تھا۔ اکثر اقبال کے مختلف اشعار کا ہم سے مطلب بوچھتے اور اس پر انعام دیتے۔ بھی ایک مصرعہ پڑھتے اور اگلا بتانے کو کہتے۔ شاعری کے علاوہ علامہ اقبال اور قائد اعظم اور تحریک پاکستان کے دیگر قائدین کی زندگیوں کے اہم اور دلچسپ واقعات ہمیں اکثر سناتے۔ علامہ اقبال اور قائد اعظم کی طرف سے مختلف عبادات مثلا جج ، عمرہ اور قربانی وغیرہ کرتے رہتے تھے۔ انہوں نے علامہ اقبال کی گئ نظموں کا عربی زبان میں ترجمہ بھی کیا۔ علامہ اقبال کے بیشتر اشعار زبانی یاد تھے اور کچھ مخصوص بہندیدہ اشعار گنگناتے

خاص خیال رکھتے۔ ہرکسی سے الگ الگ اس کے گھر والوں کا حال پوچھتے اوران کی معاشی مدد کرتے رہتے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ'' دوآ دمی رشک کے قابل ہیں، ایک وہ جس کو خداعلم دے اور وہ اسے دوسروں تک پہنچائے، اور دوسرا وہ جس کو خدا مال دے اور وہ اسے دوسروں پرخرچ کرئے'۔ بابا کو اللہ تعالیٰ نے علم اور مال دونوں کی دولت سے نواز اتھا اور وہ اسے ساری زندگی دوسروں پر لٹاتے رہے۔شایداسی لیے ان کو اللہ تعالیٰ نے سب لوگوں کے لیے قابل رشک بنا دیا تھا۔

جب وہ وزیر ید ہبی امور کے عہدے پر فائز تھے تو اپنے ڈرائیور کی بیٹی کی شادی میں ہم سب کو لے کر گئے اوراس کی خوشی میں شریک ہوئے۔

اللہ تعالیٰ نے جتنی عزت کی زندگی ان کودی تھی اتن ہی عزت سے اپنے پاس بلالیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ کسی انسان کی بخشش کے لیے کافی ہے کہ تین لوگ اس کے بارے میں خیر کی گواہی دیں۔ جبکہ بابا کے جنازے پر ہزاروں لوگوں کا مجمع یہ گواہی دے رہا تھا کہ ہم نے اس انسان میں بھلائی کے سوا پچھ نہیں دیکھا۔ ایکے جنازے میں شریک ہونے والے بتارہ سے کہ اس موقع پر ہرکوئی اس طرح بلک بلک کررور ہاتھا جیسے اس کی سب سے عزیز ہستی اس شریک ہونے والے بتارہ سے کہ اس موقع پر ہرکوئی اس طرح بلک بلک کررور ہاتھا جیسے اس کی سب سے عزیز ہستی اس سے چھن گئی ہو۔ ان کے وصال کے بعد ہزاروں کی تعداد میں ایسے لوگ بھی تعزیت کے لیے آئے جن کو گھر والوں میں کوئی نہ جانتا تھا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ دنیا ان کو کتنا پیند کرتی تھی ۔ بابا کی جدائی کا غم ہے تو بہت عظیم لیکن شاید یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی گئی ہر آز مائش پر پورا انزے اور صرف اس کی رضا میں راضی ہو۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس امتحان میں کا میاب ہونے کی ہمت اور بابا کے نقش قدم پر چلنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین

زندگائی تھی تری مہتاب سے تابندہ تر خوب تر تھا صبح کے تارے سے بھی تیرا سفر مثل ایوانِ ہو تیرا مفرد فروزان ہو تیرا فور تیرا نور سے معمور بیا خاکی شبتان ہو تیرا آسان تیری لحد پر شبنم افشانی کرے سبزہ نور ستہ اس گھر کی نگہیانی کرے سبزہ نور ستہ اس گھر کی نگہیانی کرے

### ڈاکٹرمحموداحمہ غازی رحمہ اللہ کی کتاب محاضرات قرآنی: تعارف وخصائص

\* ڈاکٹر عبدالحمید خان عباسی

ان محاضرات کا مطالعہ کرنے سے بیر حقیقت قاری پرعیاں ہوجاتی ہے کہ ڈاکٹر صاحب مرحوم نے قرآنی علوم پر کھے جانے والے علمی ذخیرہ کا بغور مطالعہ کیا ہے اور ایک خاص تسلسل کے ساتھ کیا ہے۔ قرآنِ مجید کے علوم اور مضامین پراُردوز بان میں کھی جانے والی کتب کی صف میں ڈاکٹر صاحب کے محاضرات پر مشتل کتاب'' محاضراتِ قرآنی''سہل اور سلیس انداز میں ایک عمدہ اضافہ ہے۔

اس بیان کا اندازہ ''محاضرات قرآنی''کے درج ذیل محقیات سے باسانی لگایا جاسکتا ہے۔

- خطبهاول: تدریس قرآن مجیدایک منهاجی جائزه
  - خطبه دوم: قرآن مجیدایک عموی تعارف
    - ⊙ خطبهسوم: تاریخ نزول قرآن مجید

<sup>\*</sup> ايسوى ايث پروفيسر/ چيئر مين شعبقر آن وتفير، كليرعر بي وعلوم اسلاميه، علامه اقبال او پن يونيورشي ، اسلام آباد

## ڈا کٹرمحموداحمہ غازی رحمہ اللہ کی کتاب محاضرات قرآنی: تعارف وخصائص

\* ڈاکٹرعبدالحمیدخان عباسی

ڈاکٹر محمود احمد غازی کو اللہ جائ شانۂ نے گونا گول صفات اور صلاحیتوں سے نواز اتھا............................. اپنی ساری زندگی قلم و قرطان کی معیت میں گزاری۔....علوم اسلامیہ سے متعلق امہاتِ الکتب اور معاصر لٹریچر کا مطالعہ آپ کا بہترین مشغلہ تھا۔ اسی مشغلہ میں آپ نے اپنی شب روز کا سفر جاری رکھا۔ یہاں تک کہ عالم وُنیا سے رخصت ہوئے۔

ان محاضرات کا مطالعہ کرنے سے یہ حقیقت قاری پرعیاں ہوجاتی ہے کہ ڈاکٹر صاحب مرحوم نے قرآنی علوم پر لکھے جانے والے علمی ذخیرہ کا بغور مطالعہ کیا ہے اور ایک خاص تسلسل کے ساتھ کیا ہے ۔قرآنِ مجید کے علوم اور مضامین پر اُردوز بان میں کھی جانے والی کتب کی صف میں ڈاکٹر صاحب کے محاضرات پر مشتمل کتاب' محاضراتِ قرآنی''سہل اور سلیس انداز میں ایک عمدہ اضافہ ہے۔

اس میان کا ندازه "محاضرات قرآنی" کے درج ذیل محقویات سے باسانی لگایا جاسکتا ہے۔

- خطبهاول: تدريس قرآن مجيدايك منهاجي جائزه
  - ⊙ خطبه دوم: قرآن مجیدایک عمومی تعارف
    - 🖸 خطبه سوم: تاریخ نزول قرآن مجید

<sup>\*</sup> ایسوی ایث بروفیسر/ چیئر مین شعبه قرآن وتفسیر، کلیه عربی وعلوم اسلامیه، علامه اقبال او پن بونیورشی ، اسلام آباد \_

خطبہ چہارم: جمع و تدوین قرآن مجید
 خطبہ بیم: علم تفسیرایک تعارف
 خطبہ شیم: تاریخ اسلام کے چند عظیم مفسرین قرآن
 خطبہ فقم: مفسرین قرآن کے قبیری منابج

خطبہ ان القرآن
 خطبہ شتم: اعجاز القرآن

خطبهٔم: علوم القرآن ایک جائزه

خطبه دېم: نظم قرآن اوراسلوب قرآن

خطبه یازدد جم: قرآن مجید کاموضوع اوراس کے اہم مضامین

خطبه دواز دہم: تدریس قرآن مجید دور جدید کی ضرورت اور تقاضے

### سببخطيات

نہ کورہ بالا دس خطبات کے سبب اوران کی ضرورت کے متعلق ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ خود فرماتے ہیں کہ:

'' قرآن کریم، تاریخ و تدوین قرآن کریم اور علوم القرآن کے چند پہلوؤں پر بیہ خطبات اپریل

'' قرآن کریم، تاریخ و قدوین قرآن کے روبرو دیئے گئے۔ ان خطبات کی ضرورت کا احساس

سب سے پہلے میری بہن محترمہ عذرانسیم فاروقی کو ہوا، جواگر چہ عمر میں مجھ سے کم لیکن دینی

حمیت، اخلاص اور للہیت میں مجھ سے بہت آگے اور میرے جیسے بہت سول کے لیے قابل رشک

ہیں۔ وہ خودا کی عرصہ سے درس قرآن کا اہتمام کر رہی ہیں۔ ۔ ''(ا)۔

### اسلوب خطبات

خطبات کے اسلوب کے متعلق ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ خود فرماتے ہیں:

''ان خطبات کی زبان تحریری نہیں تقریری ہے۔ انداز بیان عالمانہ اور محققانہ نہیں داعیانہ اور خطیبانہ ہے۔ چونکہ خطبات کا کوئی متن پہلے سے تیار شدہ نہ تھااس لیے انداز بیان میں خطیبانہ رنگ کہیں کہیں بہت نمایاں ہو گیا ہے۔ نظر ثانی کے دوران میں اس انداز کو بدلنا طویل وقت کا متقاضی تھا۔ اس لیے اس کی کوئی کوشش نہیں کی گئی۔''(۲) خواہ وہ عورت ہو یا مرد، اپنے مقاصد کو حاصل کرنے میں تدریس قر آن کے ممل کو بہتر طریقے سے انجام دے سکے۔اس اصول کوڈ اکٹر غازیؓ نے یوں بیان فر مایا ہے:

'' جب ہم تدریس قرآن مجید کا ایک منہا جی جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں دیکھنا چاہئے کہ قرآن مجید کی تدریس کے آج کل کون کون سے طریقے رائج ہیں، ان طریقوں میں کیا کیا مقاصد کارفر ماہیں اور ہمارے پیش نظر جومقاصد ہیں ان کو حاصل کرنے لیے تدریس قرآن کے اس عمل کوزیادہ سے زیادہ بہتر کیسے بنایا جائے۔

منہاج سے مراد وہ طریقہ کارہے جو کسی ذمہ داری کو انجام دینے کے لیے یا کسی بڑے مل کو تکمیل تک پنجانے کے لیے اختیار کیا جاتا ہے۔ قرآن مجید نے شریعت کے ساتھ ساتھ منہاج کا لفظ بھی استعال کیا ہے۔ منہاج سے مرادیہ ہے کہ شریعت کے کسی حکم پرعملدرآ مدکرنے کے لیے جوطریق کار اور اسلوب اختیار کیا جائے وہ کیا ہو، اس کے تفاضے کیا ہوں اور اس کی تفصیلات کو کسے مرتب اور مدون کیا جائے (۴)۔

غیرمسلموں کے لئے مطالعہ قرآن کی اہمیت کے حوالے سے ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

''ایک انصاف پیند غیر مسلم اگر قرآن مجید پرنظر ڈالے گا اور قرآن مجید کی تاریخ اور انسانیت پراس کتاب کے اثر ات کا مطالعہ کرے گا تو وہ اس نتیجہ پر پہنچے بغیر نہیں رہ سکتا کہ اس کتاب کا مطالعہ اس کے لیے بھی شایدا تناہی ضروری ہے جتنا ایک مسلمان کے لئے ضروری ہے۔ اس کتاب کی ایک بڑی اور بنیادی وجہ یہ ہے کہ دنیا کی تاریخ میں کوئی کتاب این نہیں ہے جس نے انسانیت کی تاریخ پراتنا گہرااڑ ڈالا ہوجتنا قرآن مجیدنے ڈالا ہے (۲)۔

ہم۔ اس کتاب میں ماضی اور حال میں لوگوں میں پائی جانے والی ایک بہت بڑی اور خطرناک غلط نہی کی نشاندہی کر کے اس سے کمل طور پر اجتناب کرنے کی نصیحت کی گئی ہے چنانچہ ساحب کتاب فرماتے ہیں:

''نزول قرآن سے پہلے دنیا میں ایک بہت بڑی غلط نہی پائی جاتی تھی (جو کسی حد تک اب بھی پائی جاتی تھی (جو کسی حد تک اب بھی پائی جاتی ہے) کہ ہروہ چیز جوانسانوں کو کسی قتم کا نفع یا نقصان پہنچا سکتی ہے وہ اپنے اندر خاص قتم کے مافوق الفطرت اثرات اور قو تئیں رکھتی ہے۔ یہ غلط نہی انسانوں میں بہت پہلے کم علمی اور جہالت کی وجہ سے پیدا ہوگئی ،اور وہ یہ بیجھنے لگا کہ ہروہ قوت جواس کی نظر میں مافوق الفطرت حیثیت رکھتی ہے وہ اس بات کی مستق ہے کہ نہ صرف اس کا احترام کیا جائے بلکہ اس کی تقدیس

'' مسلمان کوقر آن مجید کا مطالعه اس لیے کرنا چاہئے کہ قر آن مجید ہی مسلمانوں کی زندگی کی اساس ہے،جس عالمی برادری کوہم امت مسلمہ کہتے ہیں (جس کے لیے بھی بھی ملت اسلامیہ کی اصطلاح بھی استعال کی جاتی ہے۔اس کی اساس صرف قر آن مجید ہے،قر آن مجید کے علاوہ امت مسلمہ کی اورکوئی اساس نہیں ہے قر آن مجید ہمارے پاس دو شکلوں میں آباہے:

ا۔ قرآن ناطق، یعنی بولتا قرآن

۲\_ قرآن صامت، یعنی خاموش قرآن

قرآن صامت (بعنی خاموش قرآن) جو بیر کتاب ہے جوخودتو نہیں بولتی لیکن ہم اسے پڑھتے ہیں اوراس کے ذریعہ الله تعالیٰ سے مخاطب ہوتے ہیں۔قرآن ناطق بعنی بولتا قرآن وہ ذات گرامی ہے،علیہ الصلاق والتحیہ ،جس نے قرآن مجید کو دنیا تک پہنچایا،اس کی تفییر وتشریح کی اوراس قرآن برعمل کرے دکھایا۔ . . (۱۱)۔

۸۔ کتاب کی ایک اہم خوبی ہے ہے کہ اس میں قرآن مجید کی تدریس میں مخاطبین کی ذہنی وعلمی استعداد کا لحاظ رکھنے کو ضروری قرار دیا گیا ہے، چنانچہ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

''درس قرآن کے اسلوب اور منہائ پر بات کرتے ہوئے ہمیں بیضرور خیال رکھنا اور دیکھنا ور دیکھنا اور دیکھنا اس لیے بھی ضروری ہے چاہئے کہ ہمارے اس درس کے مخاطبین کون ہیں ۔ مخاطبین کا لحاظ رکھنا اس لیے بھی ضروری ہے کہ مخاطبین کی بہت کی ملمی اور فکری سطحیں ہوتی ہیں ، بہت سے پس منظر ہوتے ہیں اور ان سب کے تقاضے الگ الگ ہوتے ہیں ۔ بعض اوقات درس قرآن کا مخاطب ایک عام تعلیم یافتہ شہری ہوتا ہے ، اس کے تقاضے اور ضروریات اور ہوتے ہیں ۔ اس لئے پہلے یتعین کر لینا چاہئے کہ ہمارا ہدف کیا ہے اور ہم کس طبقہ کو خطاب کرنا چاہتے ہیں ، جس طبقہ اور جس معیار کے لوگوں سے ہمارا ہدف کیا ہے اور ہم کس طبقہ کو خطاب کرنا چاہتے ہیں ، جس طبقہ اور جس معیار کے لوگوں سے بات کرنی ہواس طبقہ کے فکری پس منظر ، اس کے ذہن میں پیدا ہونے والے شہبات ، اس طبقہ میں اٹھائے جانے والے سوالات ، ان شہبات وسوالات کا منشا پہلے سے ہمارے سامنے ہونا حاسے '' (۱۲)۔

9۔ کتاب میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے حوالے سے نزول قر آن کے درج ذیل مین مقاصد کو بیان کر کے آسان الفاظ میں ان کی تو شیح کی گئی ہے:

الف - تہذیب نفوں البشر کے انسانوں کے نفوں کی اندر سے تہذیب ہو۔

- ۲- "داگر کسی نے مغربی افکار اور نظریات کا گہرامطالعہ کیا تو آپ اسے عبد الماجد دریا بادی کی تفسیر پڑھنے کا مشورہ
   دیں جوایک جلد میں ہے۔ لیکن بڑی غیر معمولی اور عمد تفسیر ہے''(۱۷)۔
  - ۳- اگرکوئی شخص تقابل ادیان میں دلچیسی رکھتا ہے توایک تفسیر حقانی ہے،،انیسویں صدی کے اوآخر میں ایک بزرگ تھے مولانا عبدالحق حقانی، بدان کی تفسیر ہے،، (۱۸)۔
- ۳۔ اگر کوئی انگریزی ادب کا دلدادہ ہے اور مغرب کی نفسیات کا طالب علم ہے تو پھر آپ اسے عبداللہ یوسف علی کا انگریزی ترجمہاور تغییر دیں (۱۹)۔

#### پھر فرماتے ہیں:

کہنے کا مقصد ہے ہے کہ پہلے آ دمی کا ذوق اور مزاج دیکھ لیس اور اس کے مطابق اسے پڑھنے کے لئے کہا بیں دیں۔اگراس کے دل میں ہدایت کا نتج ہے اور اللہ تعالیٰ کی مشیت ہے تو یقینا اسے ہدایت حاصل ہوگی (۲۰) دیں۔اگراس کے دل میں ہدایت کا نتج ہے اور اللہ تعالیٰ کی مشیت ہے تو یقینا اسے ہداست حاصل ہوگی اس کہا ہے کہ داکٹر غازی رحمہ اللہ کی اس کتاب میں دعوت وتبلیغ کا کام کرنے والوں کے لئے بیاصول بیان کیا گیا ہے کہ کسی کے فتنہ میں مبتلا ہوا ہو جانے کومعلوم کیا جائے اور دیکھا جائے کہ وہ شخص کیسے اس فتنہ میں مبتلا ہوا ہے بھر اسباب کی روشنی میں اس کا فتنہ میں مبتلا ہو جانے کا کوئی مکمنہ علاج تجویز کیا جائے ، چنانچہ آپ دہریت کے فتنہ کے حوالے سے فرماتے ہیں:

''اگرکوئی شخص دہریت کے فتنے میں گرفتار ہے تو بید کھنا جا ہیے کہ وہ اس فتنہ میں کیوں مبتلا ہوا، اور وہ کون سے اسباب ومحرکات شخے جواس فتنہ کا ذریعہ بنے ۔سبب معلوم کرنے کے بعد علاج آسان ہوجا تا ہے۔۔۔۔،،(۲۱)۔

محاضرات قرآنی میں قرآن مجید کی عمومیت، شمولیت، اسملیت اورآفاقیت کونہایت عمدہ اور سہل انداز میں ثابت کیا گیا ہے۔ اس حقیقت پرڈاکٹر غازی رحمہ اللہ کا بیبیان واضح طور پر دلالت کرتا ہے، فرماتے ہیں:

'' قرآن مجید ۔۔۔۔ اللہ تعالی کی آخری کتاب ہے ۔ بیمسلمانوں کے لیے قیامت تک ضابطہ حیات کی حیثیت رکھتا ہے۔ ایک اسلامی معاشر ہے میں تمام اصولوں اور معاشر تی قوانین کا مآخذ ومصدراو لیس بیہ کتاب ایک برتر قانون اور دستور العمل ومصدراو لیس بیہ کتاب ایک برتر قانون اور دستور العمل کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس اسلامی ریاست میں بیہ کتاب ایک برتر قانون اور دستور العمل کی حیثیت رکھتی ہے۔ قرآن مجیدا یک ایسا تراز واور پیانہ ہے۔ س کی بنیاد پر حق و باطل میں تمیز کی جاسکتی ہے۔ بیہ کتاب مسلمانوں کے لیے جاسکتی ہے۔ بیہ کتاب مسلمانوں کے لیے جاسکتی ہے۔ بیہ کتاب مسلمانوں کے لیے

اصولوں سے ہٹ کرمن مانے انداز سے نہ کرنے گئے''(۲۵)۔ تھوڑا آگے چل کر فر ماتے ہیں:

'' قرآن مجیدکومن مانی تاویلات کا نشانہ بنایا جائے تو پھرید کتاب ہدایت کے بجائے گراہی کا ذریعہ بھی بن سکتی ہے۔ یہی وہ چیز ہے جس کی طرف قرآن میں اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا گیا کہ بہت سے لوگ اس سے ہدایت بھی پاتے گیا کہ بہت سے لوگ اس سے ہدایت بھی پاتے ہیں اور بہت سے لوگ اس سے ہدایت بھی پاتے ہیں' (۲۲)۔

11- محاضرات قرآنی میں بیبتایا گیا ہے کہ' علوم القرآن' اورعلم تغییر بعض اعتبار سے ایک ہی چیز کے دونام ہیں۔
اور بعض اعتبار سے بیدونوں الگ الگ علوم ہیں۔ بیدونوں اس اعتبار سے ایک ہی چیز ہیں کہ جن علوم و معارف کو علوم
القرآن کہاجا تا ہے۔ان سب سے علم تغییر ہی میں کام لیاجا تا ہے۔وہ گو یاعلم تغییر کے اوز ار اور آلات ہیں۔ بیوہ وسائل
ہیں جن سے کام لے کر قرآن مجید کی تغییر اور تعبیر کی جاتی ہے۔لیکن اس اعتبار سے وہ تغییر میں کہ بیتغییر میں
کام آنے والے آلات و ذرائع ہیں،خود تغییر نہیں ہیں۔تغییر اس عمل کا نام ہے جس کی روسے قواعد اور اصول تغییر کا انظباق کر کے قرآن مجید کے معانی دریافت کیے جا کیں'' (۲۷)۔

اس کے بعد یہ بتایا گیا ہے کہ'' یہ جو مختلف علوم و فنون یا آلات و وسائل ہیں ان میں بہت ہی وہ چیزیں شامل ہیں جن کو جانے بغیر یا جن سے کام لیے بغیرتفیر قرآن کے عمل میں پیش رفت نہیں ہو سکتی۔ مثال کے طور پرخود نزول کی جن کو جانے بغیریا جن سے کام لیے بغیرتفیر قرآن مجید میں جو تقصی بیان ہوئے ہیں ان کا لپس منظر کیا ہے، وہ کیوں بیان ہوئے ہیں ان کا لپس منظر کیا ہے، وہ کیوں بیان ہوئے ، کوئی خاص حکم کب، کیوں اور کن حالات میں نازل ہوا، بیسب آمور جو اسباب نزول کہلاتے ہیں، ان کا گہراعلم بہت سے معاملات کو بچے پیں منظر میں سجھنے کے لیے ضروری ہے۔ اسی طرح یہ تعین کہ کوئ سی آیت کی ہے اور کوئی مدنی، بیہ اور اس طرح کے بہت سے علوم و مسائل ہیں جن کو مجموعی طور پرعلوم القرآن کے نام سے یاد کیا جاتا ہے (۲۸)۔ اور اس طرح کے بہت سے علوم و مسائل ہیں جن کو مجموعی طور پرعلوم القرآن کے نام سے یاد کیا جاتا ہے (۲۸)۔ مصدوہ ہے جو امت کے اجتماعی طرز عمل کے ذریعہ ہم تک پہنچا ہے۔ بیا جتماعی طرز عمل ہر دلیل سے بڑکر اور ہر شک و شبہ سے ماوراء ہے۔ اس کو اسی طرح قرآن مجید کو حاصل ہے۔ نمازیں پانچ ہیں۔ فجر کی دو سے ماوراء ہے۔ اس کو اسی طرح قطعیت حاصل ہے جس طرح قرآن مجید کو حاصل ہے۔ نمازیں پانچ ہیں۔ فجر کی دو رکتیں، ظہر کی چار، مغرب کی تین اور عشاء کی جار۔ ان چیز وں کورسول پیش ہے۔ نمازیں پانچ ہیں۔ فرک پر اکتفا

نہیں فر مایا۔ یا صرف ککھوا دینے پر اکتفانہیں فر مایا۔ بلکہ آپ ﷺ نے کم وہیش ڈیڑھ لاکھ صحابہ کوعملی تربیت دے دی کہوہ

". . . یا در کھنا چاہیے کہ ترجمہ بھی تفسیر ہی کی ایک شاخ ہے اور تفسیر ہی کا ایک ذیلی اور چھوٹا سا شعبہ ہے۔ اس لیے جس طرح مفسر قرآن کے لیے بہت می چیزیں ضروری ہیں۔ اس طرح مترجم قرآن کے لیے بہت مترجم قرآن کے لیے بھی بہت می چیزیں ضروری ہیں'' (۳۲)۔

پھرخطبہ دواز دہم میں فرماتے ہیں:

''ایک اور چیز جودرس قرآن کے حلقوں کو منظم اور مرتب کرنے میں پیش آتی ہے اور جس پر تھوڑی سی گفتگو کی ضرورت ہے وہ قرآن مجید کا متن اور ترجمہ ہے۔ یاد رکھیے کہ عربی متن ہی دراصل قرآن ہے۔ اور جوتر جمہ ہے وہ بھی دراصل تغییر ہی کی ایک شاخ ہے ۔ یعنی ایک مترجم نے اپنی فہم کے مطابق قرآن پاک کو سمجھا اور اس کا ترجمہ کیا۔ ۔ ۔ تغییر کے لیے جو چیزیں درکار ہیں وہی قرآن مجید کے ترجمہ کے لیے بھی درکار ہیں۔ مثال کے طور پر اگر کوئی شخص عربی زبان نہیں جانتا تو وہ براہ راست قرآن مجید کا ترجمہ نہیں کرسکتا'' (۳۳)۔

پھر فرماتے ہیں کہ

''... جب تک (قرآن مجید) پڑھنے والے کی براہ راست واہنگی قرآن مجید کے ساتھ خہیں ہو گاس وقت تک بیکوشش نتیجہ خیز غابت نہیں ہوگی۔ بیدوابنگی متن سے ہونی چاہیے، کتاب اللّٰی کے الفاظ سے ہونی چاہیے۔ کسی مترجم یا مفسر کے ترجمہ سے وابنتگی ضروری نہیں۔ ترجمہ قرآن مجید کی خدمت کے لیے ہے۔ وہ قرآن کی جگہ نہیں لے سکتا۔ اصل چیز قرآن مجید کامتن ہے جو معجز ہے، منزل من اللّٰہ ہے۔ معانی اور مطالب کاسمندر ہے'' (۳۴)۔

پھراس کے بعد فرماتے ہیں کہ:

''...اگرمتن کونظرانداز کردیا جائے اور ساری توجہ ترجمہ پر مرکوز کردی جائے تو گویا ایک طرف تو ہم نے ایک انسان کی فہم کوقر آن مجید کے قائم مقام کردیا جو بہت بڑی جسارت بلکہ بادنی ہے۔ دوسری طرف ہم نے قرآن کی وسعق کو ترجمہ کی تنگنا نئیوں میں محدود کر ڈالا کوئی کتنا ہی بڑا انسان ہوجتی کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جسیا صحافی جلیل کیوں نہ ہو۔ اس سے قرآن کے سجھنے میں غلطی ہو کتی ہے اور فلطی سے کوئی مرانہیں ہے'' (۳۵)۔

عاضرات قرآنی کے خصائص میں سے ایک خصوصیت سے کہ اس میں قرآن مجید کے مفسرین کے بارے

موجود ہے اور قرآن مجید کے ماننے والے موجود ہیں وہ قرآن مجید کے نئے سئے مطالب اور معانی پرغور کرتے رہیں گے اور یول علم تفسیر کے نئے سئے اسالیب، نئے نئے منا بج اور نئے نئے رجحانات سامنے آتے رہیں گے''(۲۷)۔

19۔ محاضرات قرآنی کی ایک عمدہ خوبی ہیہ ہے کہ اس میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے مطالعہ قرآن اور تفییر قرآن کی مختلف النوع جہات کی روشنی میں قرآن وتفییر کے متعلق تحقیق کرنے والے طلبہ وطالبات سخقیق کے لیے موضوعات کا انتخاب کر سکتے ہیں، فرماتے ہیں:

''...مطالعة قرآن مجيد كے ابھی اتنے الچھوتے ميدان موجود ہيں جن ميں ابھی غوطه زنی شروع بھی نہيں کئے گو ہر پنہاں بھی نہيں كہ سكتے كہ ابھی علوم قرآن كے كتنے صدف اور ان ميں كتنے گو ہر پنہاں ہيں۔قرآنی حقائق ومعارف كے سمندروں ميں غوطه زنی ... جونہيں ہوئی ہے وہ اس سے بہت زيادہ ہے جو اب تك ہوئی ہے'' (۳۸)۔

ڈ اکٹر محمد حمید اللہ صاحب مرحوم ومخفور کے ساتھ پیش آنے والے نومسلم موسیقار کے عجیب وغریب واقعہ (۳۹) کا حوالہ دینے کے بعد ڈاکٹر غازی فرماتے ہیں کہ:

''اس واقعہ سے مجھے خیال ہوتا ہے کہ قرآن مجید کی جومبوتیات ہے، یعلم وفن کی ایک ایسی و نیا ہے جس میں کوئی محقق آج تک نہیں اترا ہے۔ اور نہ ہی قرآن مجید کے اس بہلو پر اب تک کسی نے اس انداز سے غور وخوض کیا ہے۔ اس واقعہ کے سننے تک کم از کم میرا تاثر کیا خیال بھی یہی تھا کہ اگر کوئی شخص قرآن مجید کو بہت اچھی طرح پڑھتا ہے، غنہ اخفا، اظہار وغیرہ کا خیال کرتا ہے تو یہ ایک اچھی بات ہے ۔لیکن اس فن کی اتنی زیادہ اہمیت سے میں اس سے قبل واقف نہیں تھا۔ اب معلوم ہوتا ہے کہ تجوید کا بین بھی بے حداہم چیز ہے (۴۰)۔

ایک اسلام دشن شخص کا واقعہ (۴۱) ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں، کہ:''. . . ابھی قرآن مجید پرغور وخوض کے نئے نئے دروازے کھلنے ہیں اور نئے نئے رجحان پیدا ہونے ہیں''(۴۲)۔

''اسرائیلیات کے بارہ میں اس اخذ وقبول سے بیضرور معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں کا مزاج علمی توسع کا ہے۔ یعنی وسعت علمی اور وسعت نظری ہمیشہ مسلمانوں کا خاصہ رہی ہے ۔مسلمانوں نے بھی بھی دوسروں سے کوئی علمی چیز آ ب الله نظر ملی بھی غیر مسلم کواپی نبوت کی دلیل کے طور پر کوئی حسی چیز پیش نہیں فر مائی۔ صرف اپنی شخصیت اور قرآن مجید کودلیل کے طور پر پیش کیا'' (۴۴)۔

۲۲۔ ڈاکٹرمحمود احمد غازی رحمہ اللہ نے اپنے قرآنی محاضرات میں آغاز اسلام سے آج تک مسلمانوں کی کاوشوں کے نتیجہ میں معرض وجود میں آنے والے جملہ اسلامی علوم وفنون کوعلوم القرآن اورتفسیر قرآن قرار دیا ہے۔فرماتے ہیں:

''علوم القرآن سے مراد وہ تمام علوم و معارف ہیں جو علاء کرام اور مفسرین اور مفکرین ملت نے گذشتہ چودہ سوسال کے دوران ہیں قرآن مجید کے حوالہ سے مرتب فرمائے ہیں۔ ایک اعتبار سے اسلامی علوم وفنون کا پورا ذخیرہ قرآن مجید کی تفسیر سے عبارت ہے۔ آج سے کم وہیش ایک ہزار سال قبل مشہور مفسر قرآن اور فقیہہ قاضی ابو بکر ابن العربی نے لکھا تھا کہ مسلمانوں کے جتنے علوم وفنون ہیں، جن کا انہوں نے اس وقت اندازہ سات سو کے قریب لگایا تھا، وہ سب کے سب بالواسطہ یا بلاواسط سنت رسول اللے تھا کی شرح ہیں، اور سنت رسول اللہ قرآن مجید کی شرح ہیں۔ اس اعتبار سے مسلمانوں کے سارے علوم وفنون علوم القرآن کی حیثیت رکھتے ہیں' (۲۵۵)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں کہ''اسلام سے وابستگی کا بھی یہی تقاضا ہے، وحدت علوم کامنطقی نتیج بھی یہی ہے، ،اور وحدت فکراورتصور وحدت کا نئات کا بھی یہی ثمرہ ہے کہ سارے علوم وفنون کوقر آن مجید سے وہی نسبت ہوجو تپول کو اپنی شاخوں سے، شاخوں کواینے تنے سے اور تنے کواپنی جڑ سے ہوتی ہے'' (۴۷)۔

تھوڑا آ گے چل کر فرماتے ہیں: ''. . . جب ہم علوم القرآن کی بات کرتے ہیں تو ہمارے سامنے دودائر کے ہوتے ہیں ایک نسبتا ننگ اور چھوٹا دائرہ وہ ہے جس میں وہ علوم اور فنون شامل ہیں جن کا تعلق براہ راست قرآن مجید کی تفسیر اور فہم سے ہے۔ . . . علوم القرآن کا ایک اور نسبتاً وسیع اور بڑا دائرہ بھی ہے، اور وہ دائرہ اتنا بڑا ہے کہ اس میں انسان کی وہ تمام فکری کا وشیں شامل ہیں جن کی سمت درست ہواور جن کی اساس صحیح ہو۔ بیوہ دائرہ ہے جس میں آئے دن نئے نئے علوم ومعارف شامل ہور ہے ہیں ، اور جن میں مسلسل اضافہ ہور ہا ہے اور ہوتا رہے گا۔ اس دائرہ میں ہر وہ چیز شامل ہے جس سے مسلمانوں نے اپنی فکری اور علمی سرگرمیوں میں کام لیا ہو، اور جوقر آن مجید کے بتائے ہوئے تضورات کے مطابق ہو، اور اس کی بنیادی تعلیم سے ہم آہنگ ہؤ' (۲۵)۔

اس کے بعد ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:''جب مسلمان اپنے تمام موجودہ معاشر تی اور انسانی علوم کوازسرنو مدون کرلیں گے تو پھروہ اسی طرح سے قرآن فہنی میں مدد گار ثابت ہوں گے جس طرح ماضی میں مسلمانوں کے معاشر تی اختیار کی ہے۔خاص طور پرمولانا حمیدالدین فرائی نے نہ صرف نظام کی اصطلاح اپنائی ہے بلکہ اس موضوع پرطویل عرصہ تک غور وفکر اور مطالعہ کے بعد انہوں نے اپنے تصور کو حتی شکل دی۔ان کی ایک کتاب ہے' دلائل النظام'۔اس میں انہوں نے اپنے دریافت شدہ نظام کی تفصیلات مثالیں دے کربیان کی ہیں' (۵۲)۔

پھر فرماتے ہیں: ''ان اصطلاحات میں تھوڑا فرق ہے۔ مناسبت تو پورے نظام کا ایک حصہ ہے اور پورے system کوآپ نظام کہ سکتی ہیں۔ گویا قرآن مجید کے کلمات کی، پھرآیات کی، پھرسورتوں کی ترتیب میں جو حکمت system کوآپ نظام کہہ کی نام تو ''نظام'' ہے اور اس کے اندر جو جزوی تفصیلات ہیں وہ مناسبت کہلاتی ہیں۔ ان دونوں (اصطلاحات) میں بیلطیف فرق ہے۔ گویا نظام ایک عام اصطلاح ہے اور مناسبت اس کے ایک حصہ کا نام ہے'' (۵۳)۔

۲۵۔ محاضرات قرآنی کی ایک خوبی بی بھی ہے کہ اس میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے زیر گفتگوموضوع کے بعض پہلوؤں کو سمجھانے کے لیے روز مرہ زندگی میں پیش آنے والے امور سے توضیح کی ہے جیسے کمی سورتوں کے ایجاز کو سمجھانے کے لیے ٹیلی گراف کی مثال پیش کی ہے۔ فرماتے ہیں:

''چوتھی چیز جو ہڑی اہم ہاور خاص طور پر کی سورتوں میں پائی جاتی ہے، وہ قرآن مجید کا غیر معمولی ایجاز ہے۔ اگر چہدنی سورتوں میں بھی ایجاز کے نمونے کثر ت سے ملتے ہیں، کیکن کی سورتوں کے ایجاز کی شان ہی اور ہے۔ اور بعض جگہ ایجاز اتنا ہے کہ ایک ایک لفظ بلکہ ایک ایک حرف میں معانی کا سمند پنہاں ہے۔ قرآن پاک کی کی سورتوں کے ایجاز کو ٹیلی گراف یا تار برق کی زبان سے تشبید دی جاستی ہے۔ ٹیلی گراف زبان میں الفاظ بہت مختصر ہوتے ہیں، کیکن معانی وسیح ہوتے ہیں۔ بظاہر بہت ہی مختصر الفاظ میں ایک وسیح پیغام نتقل ہوجا تا ہے۔ خاطب اور پڑھنے والا اس پیغام کے مفہوم ، حقیقت اور پس منظر کو پور سے طور پر سمجھ جاتا ہے کہ ان الفاظ سے کیا مراد ہے۔ اوران میں کیا کہا گیا ہے؟ پیغام کے مفہوم ، حقیقت اور پس منظر کو پور سے طور پر سمجھ جاتا ہے کہ ان الفاظ سے کیا مراد ہے۔ اوران میں کیا کہا گیا ہے؟ پیغام کے مفہوم ، حقیقت اور پس منظر کو پور سے طور پر سمجھ جاتا ہے کہ ان الفاظ سے کیا مراد ہے۔ اوران میں کیا کہا گیا ہے؟ پیغام کے مفہوم ، حقیقت اور پس منظر ہے۔ یہ بات سے کہ اور کس کو معلوم ہے کہ یوں ، اور کس مقصد کے لیے ، اور کس کو صرف میں گیا گرام کے خاطب کو معلوم ہے کہ یوں ، اور کس مقصد کے لیے ، اور کس کو صرف مختصر پیغام دیا گیا کہ رقم بھیج دو۔ کیکن آگر دو میلی گرام لاکر مجھے یا کسی اور غیر مخاطب کو یہ ہے کہ اور اصل مخاطب کو نظر مذیا گیا کہ رقم بھیج دو۔ کیکن آگر دو میلی گرام لاکر مجھے یا کسی اور غیر مخاطب کو دے دیا جائے اور اصل مخاطب کو نظر

۵۔ قرآن مجید کا اسلوب اتنہائی ایجاز اور جامعیت کا ہے، اس کا انداز بلاتشبیه ٹیلی گرا فک زبان کا ساہے۔
 ۲۷۔ محاضرات قرآنی میں قرآن مجید کے اسلوب کے حوالے سے ڈاکٹر صاحب مرحوم نے درج ذیل دو باتوں کو اہمیت کا حامل قرار دیاہے:

''ایک تو قرآن مجید کا اپنا ایک الگ اسلوب ہے جو زبان و بیان کی بقیہ سب چیزوں سے منفرد ہے یہ نہ کہانت ہے اور نہ خطابت ہے۔ دوسری چیزقرآن مجید میں یہ پیش نظر رکھی گئ کہ اس کی زبان اور انداز بیان کواس کے مخاطبین اولین کے قہم سے قریب تر کر کے پیش کیا گیا ہے۔ جہاں عرب کے اسلوب کوقرآن مجید نے اپنایا و ہیں اہل عرب کی اچھی عادات کو بھی تسلیم کیا۔ جہاں عرب کا افران میں کمزوریاں اور خامیاں تھیں وہاں ان کمزوریوں اور خامیوں کی بھی نشاندہی کی گئی''(۵۲)۔

اس کے بعد محتر م ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں کہ:''جیسے جیسے قرآن مجید مختلف اقوام میں جاتا جائے گا ان اقوام کی خرابیاں اور خوبیاں اس طرح سے وحی الہٰی کی روشیٰ میں دیکھی اور جانچی جائیں گی جیسے قرآن مجید میں عربوں کی خوبیوں اور خرابیوں کو دیکھا گیا۔ اس لیے قرآن مجید میں اہل عرب کی عادات کا ذکر کیا گیا ہے۔ گویا عربوں کو کیس اسٹڈی کے طور پر لے کر قرآن پاک کے اصول وقواعد کو منظبت کر کے دکھایا گیا اور بتایا گیا کہ آئندہ آنے والی اقوام کی خوبیوں اور خامیوں کو دیکھ کر کھر ااور کھوٹا الگ کو بیوں اور خامیوں کو دیکھ کر کھر ااور کھوٹا الگ کر دیا ہے (۵۷)۔

۲۸۔ محاضرات قرآنی میں قرآن مجید کے مختلف النوع اسالیب (۵۸) کے حوالے سے ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ:'' ......ان اسالیب میں کم وہیش ہرایک کا نمونہ کلام عرب میں ملتا ہے۔ گویا کلام عرب میں حسن وخو بی اور فصاحت و بلاغت کے جواسالیب اپنائے جاتے تھے، وہ سب کے سب بدرجہ اتم قرآن پاک میں موجود ہیں' (۵۹)۔ حاضرات قرآنی میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے قرآن مجید کے موضوع اور اس کے اہم مضامین کو بہت عمہ ہ اور سہل انداز میں مثالوں کے ذریعہ مجھانے کی کوشش کی ہے۔ ذیل میں دلیلاً چندایک اقتباسات نقل کیے جاتے ہیں:

اب موسوع اسافور کرنے سے اندازہ ہو جاتا ہے کہ کتاب (لیعنی قرآن مجید) کا بنیادی موضوع ہے کہ اس زندگی میں انسان کی اصلاح اور اخروی زندگی میں انسان کی فلاح کو کیسے یقینی بنایا جائے۔ پورے قرآن میں انسان کی دائی ور بی جث ہوئی ہے۔ وہ تمام امور جو بالواسطہ یا بلاواسطہ اس زندگی میں انسان کی دائی اور

قرآن مجید کے مضامین کوایک خاص انداز میں بیان کرنے کی کوشش کی ہے''(۱۴)۔ اس کے بعد فرماتے ہیں:''ہم اپنی سمجھ کے مطابق اگر جائزہ کیس تو شاہ صاحب کے بیان کر دہ علوم خسہ کی طرح ہمیں بھی قرآن پاک میں پانچ بنیادی مضامین نظرآتے ہیں،ان پانچوں میں سے ہر مضمون قرآن مجید کے ہرصفحہ پر بالواسطہ یا بلاواسطہ موجود ہے،جس کا ہر قاری خود مشاہدہ کرسکتا ہے''(۱۵)۔

ڈاکٹر غازی صاحب کے بیان کردہ پانچ قر آنی مضامین یہ ہیں:

ا۔ عقائد ۲۔ احکام ۳۔ تزکیہ

۳- امم سابقه کاذ کر ۵- موت اور مابعد الموت کا تذکره (۲۲)۔

ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ ان پانچ مضامین کے متعلقات کو مہل اور علمی انداز میں بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

'' یہ بیں قرآن مجید کے وہ بنیادی مضامین جواس کے اصل موضوع سے براہ راست متعلق ہیں۔

لیعنی انسان کی اس موجودہ زندگی میں اصلاح اور اس کی آئندہ زندگی میں فلاح کو کیسے حاصل کیا حائے اور اللہ تعالیٰ کا جانشین کیوں کربن کر دکھایا جائے'' (٦٧)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں:

''ان کے علاوہ بھی بہت سے مسائل اور موضوعات قرآن پاک میں آئے ہیں۔ بعض جگہ طبی نوعیت کے مسائل بھی انہی پانچ نوعیت کے مسائل ہیں انہی پانچ مضامین کو ذہمن نشین کرانے کے لیے ہیں۔ اور بالآخران کا مقصد بھی یہی ہے کہ قرآن مجید کا اصل موضوع انسان کے سامنے تازہ اور بیدارہ (۲۸)۔

ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ کے اس بیان سے جوحقیقت ظاہر ہوتی ہے وہ بیہ ہے کہ قر آن مجید بیس مذکورہ بالا مضامین کے علاوہ بھی بہت سے مسائل اور موضوعات موجود ہیں۔ان سے مطالعہ قر آن کی نئی نئی جہات کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ خواہ وہ جہات قر آنی تعلیمات سے متعلقہ ہوں یا دیگر نوعیت کے مسائل سے متعلقہ ہوں۔

۔ واکٹر غازی رحمہ اللہ کی کتاب'' محاضرات قرآن' کے خصائص میں سے ایک اہم خصوصیت بیہے کہ اس میں انہوں نے قرآن مجید کی تدریس وتعلیم کی اہمیت کو اجا گر کیا ہے اور اسے ہر دور کے لیے ضروری قرار دیا ہے، فرماتے ہیں:

'' ایک اعتبار سے مدرلیں قرآن مجید کی ضروریات اور تقاضے ہر دور میں یکسال رہے ہیں۔

اس خاص مسلک کے لوگ ہوتے ہیں جواس عالم کا اپنافقہی یا کلامی مسلک ہوتا ہے۔ دوسرے مسلک کا کوئی آ دمی حاضرین وسامعین میں موجو زنہیں ہوتا۔ ترجمہ قرآن بھی اپنے مسلک ہی کے عالم کا مخصوص ہوتا ہے۔ یوں تو کسی ترجمہ یا تفییر کو مخصوص کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے، بلکہ ایک اعتبار سے بہتر اور مناسب یہی ہے جس سے آپ کا ذوق ملے اسی عالم کے ترجمہ اور تفییر کو آپ ما تا بیا حاص کے ترجمہ اور تفییر ہی کو پڑھا آپ پڑھ لیں۔ لیکن اگر اس سے آگے بڑھ کر یہ کہا جائے کہ فلاں ترجمہ اور تفییر ہی کو پڑھا جائے ،اس کے علاوہ کسی اور ترجمہ یا تفییر کو نہ پڑھا جائے تو یہ بات غلط ہوگی۔ کسی کواس بات کا حق نہیں پہنچتا کہ لوگوں کو زبردتی اسیے ذوق پرجمع کرے'(۲۲)۔

۳۲۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے قرآن مجید کا درس دینے والوں کے لیے یہ بات ضروری قرار دی ہے کہ وہ پہلے قرآن مجید کے الفاظ پڑھیں پھران کا ترجمہ بیان کریں،صرف ترجمہ پڑھنے اور اسے بنیاد بنا کر درس قرآن دینے پر اکتفاکر لینامناسب نہیں ہے،فر ماتے ہیں:

''درس قرآن میں بنیادی چیز قرآن مجید کے الفاظ اوران کی تلاوت ہے۔ یہ بات میں نے اس لیے عرض کی کہ بھی درس قرآن میں متن کی تلاوت کرنے کے بجائے صرف ترجمہ پڑھنے پراکتفاء کیا جاتا ہے۔ ایک مرتبہ میں نے ایک مشہور دین شخصیت کو دیکھا کہ وہ صرف ترجمہ کی مدد سے درس قرآن دے رہے تھے۔ مجھے یہ بات بڑی مجیب گی اور انتہائی نا گوار محسوس ہوئی کہ اصل درس تو قرآن مجید کا دینا مقصود ہے۔ لیکن اکتفاء ترجمہ پر کیا جارہا ہے۔ کم از کم پہلے قرآن مجید کے الفاظ کی تلاوت کی جائے ۔ لوگوں کواس کے الفاظ سے مانوس کروایا جائے ۔ اور یہ کوشش کی جائے کہ لوگ جس حد تک سمجھ سکیس اس کو مجھیں اور یہ بھی بچھ زیادہ مشکل کا منہیں ہے (سام)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں: ''اگرآپ کے خاطبین اردوزبان اچھی طرح جانتے اور سیجھے ہیں توان کے لیے بغیر عربی زبان سیکھے بھی قرآن مجید کے عمومی مفہوم کو کم از کم ۵۰ فی صد سیجھ لینا آسان ہے۔ اس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ قرآن مجید کے جتنے بھی الفاظآ کے ہیں ان میں جو مادے استعال ہوئے ہیں وہ سارے کے سارے ۱۵۰۰ کے قریب ہیں۔ ان میں ۱۷۰۰ سے زائد مادے وہ ہیں جو کسی نہ کی شکل میں اردو میں استعال ہوتے ہیں۔ بیہ ۱۵۰۰ مادے اگر پڑھنے والے میں ۱۷۰۰ سے زائد مادے وہ ہیں جو کسی نہ کی شکل میں آسکتا ہے۔ اور بار بار ترجمہ پڑھنے اور بار بار درس سننے سے خود بخو دایک ذوق اور فہم بیدا ہوجا تا ہے'' (۲۵)۔

· قبلہ ڈاکٹر صاحب نے زیر گفتگومسکلہ کی توضیح کے لیے سورۃ الفاتحہ میں استعال ہونے والے پیدرہ عددالفاظ

ضرور اندازہ ہوا کہ جدید وسائل سے کام لے کر قر آن مجید کو بہت اچھی طرح سیکھا اور پڑھا جاسکتاہے''(22)۔

نتائج

- ۔ پروفیسرڈ اکٹر محمود احمد غازی رحمہ اللہ کے''محاضرات قرآنی'' کے تعارف اور خصائص بیان کرنے کے بعد جو مکنہ نتائج سامنے آئے ہیں ان میں سے چندا کی حسب ذیل ہیں:
- ا۔ علوم القرآن نے عہد رسالت سے عصر حاضر تک ایک خاص تسلسل کے ساتھ اپنے تدریجی وارتقائی مراحل طے کیے ہیں اور تا قیامت بیسلسلہ جاری رہے گا کیونکہ قرآن مجیدام العلوم ہے جب تک یہ کتاب باقی رہے گی اس وقت تک اس کے اندر سے اصحاب فہم فراست اور عقل و دانش اپنے غور وفکر اور تدبر وتفکر کے متھیار سے اس کے اندر سے علوم نکالتے رہیں گے (اِن شاء اللہ)۔
- ۲- محاضرات قرآنی اصل میں ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمہ الله کی ہمشیرہ محتر مدعذرا فاروقی رحمہا الله کے احساس کا نتیجہ بیں۔
- سا۔ ڈاکٹر غازی صاحب کے دس عدد محاضرات قرآنی کا اسلوب تقرری، داعیا نداور خطیبانہ ہے نہ کہ عالمانہ اور محققانہ۔
- ۷۔ ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمہ اللہ نے اپنے محاضرات کا آغاز تصور جہاد سے کیا ہے جسے مٹانے کے لیے اغیار ہی نہیں بلکہ اپنے کلمہ گوحضرات بھی کوشال ہیں۔
- ۵۔ عصر حاضر میں قرآن مجید کی تدریس و تعلیم کے مروجہ طریقوں کا بغور جائزہ لیا جائے تا کہ ان میں بہتری پیدا
   ہوسکے۔
- ۲۔ اگر کوئی غیر مسلم قرآن مجید بغور پڑھے گا تو اسے پتہ چل جائے گا کہ جتنا قرآن مجید مسلمانوں کے لیے ضروری ہے۔ ضروری ہے اسی طرح کا فرکے لیے بھی ضروری ہے۔
  - کے ساتھ تحقیق ممکن نہیں۔انسان صرف اس چیز پر تحقیق کرسکتا ہے جسے وہ سخر کر سکے۔
    - ۸۔ انسانیت برقرآن مجید کے لاتعدادا حسانات ہیں اور بیمسلمانوں کی زندگی کی اساس ہے۔
  - 9 ۔ قرآن مجید کے تعلیمی وندر کی عمل میں طلبہ اور عام مخاطبین کی ڈبنی استعداد کا لحاظ رکھنا جا ہیے۔

نزدیک قرآن مجید کےعلوم پنجگانه بیه ہیں:عقائد،احکام، تزکیه،امم سابقه کا ذکر،اورموت و مابعدالموت کا تذکرہ۔

۲۳ قرآن مجید کی تدریس و تعلیم مردور کے انسانوں کے لیے ضروری ہے۔

۲۲۔ قرآن مجید کی تدریس و تعلیم کا کام کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس کے الفاظ پڑھے اور پڑھائے۔ پڑھائے۔ مرف ترجمہ قرآن براکتفانہ کرے۔

۲۵ . مخاطبین کی فہم وفراست کی سطح کے مطابق دین کی تعلیم دیناسنت رسول علیہ ۔

۲۷۔ عصر حاضر کے مسلمانوں کو قرآن مجید سے ٹوٹے ہوئے رشتہ کو ہر لحاظ سے دوبارہ بحال کرنے کی ضرورت ہے، تا کہ اقوام عالم پر غلبہ حاصل کیا جاسکے۔

## حواله جات وحواشي

- (۱) سورة العلق (۹۲):ا\_
- (٢) سورة الجمعة (٦٢):٢ـ
- (٣) النبرست، ابن نديم، ابوالفراج محد بن اسحاق (م٢٨٥ه) م ٥٥٥ (٣)
- (٣) و يكھيے: ديباچ الاتقان في علوم القرآن بنام''علوم القرآن'' از مجمد عبد الحليم چشتی، مترجم محمد عبد الحليم انصاری، جا،ص ۵۸، قد یکی کتب خانه، کراچی، س ن-
- (۵) تفصیل کے لیے دیکھتے: سابق حوالہ،ص ۵۸،علم تفسیر اورمفسرین از ڈاکٹر رشید احمد جالندھری،ص ۱۶، ۱۸، ارادہ ثقافت اسلامیہ، لا ہور۔
  - (٢) منابل العرفان، از زرقانی، ج۱،ص ۲۸\_
- (2) تفصیل کے لیے دیکھے: الاتقان فی علوم القرآن، سابق حوالہ جا، ص ۵۹، تاریخ تفسیر از شخ قاسم القیسی ص۵۳، میزان الاعتدال فی نقد الرجال از حافظ شمس الدین الذہبی، ج۲، ص ۹۵،۰۷، تاریخ تفسیر از عبدالعمد صارم، ص۵۳۔
  - (۸) ايفنا، بحواله دميري، حياة الحوان ، ج١،٩٠٠ ٢٣٠\_
  - (۹) طبقات المفسرين از الداودي، ج اجس اسما بتحقيق على محمد عمر ، مصر، ۲ ۱۹۷ه -
    - (١٠) مباحث في علوم القرآن مجى صالح ، ص١١٢، بيروت ١٩٦٨ء \_
  - (۱۱) و کیھئے: کتاب المنتظم، ابن الجوزی، ۲۶،ص ۳۸۸، حیدرآ بادوکن، ۱۳۵۷ھ۔

- ايضأبه (ra)
- الضأب (my)
- الضأب (r<sub>2</sub>)
- الضأب (m)
- الصّاً، ص٨٢\_ (mg)
- الضأبص ١٥٥ \_ (r<sub>\*</sub>)
- الصّأ،ص١٦٠\_ (m)
- ایضاً ص۱۵۵\_ (rr)
- اليناص ١٥٦،١٥٥\_ (rr)
  - الينأص ١٥٦\_ (rr)
    - الصّأم الاابه (ma)
    - الصنأ م ١٦٢،١٦١ (ry)
      - ایضاً ۴۸ کار (r<sub>4</sub>)
      - الصّابص ١٨٨\_ (M)
      - (ra)
      - الصِناً،ص ۱۸۸\_
      - الصّابص ١٨٩\_ (4.)
      - الصّابص٣٩٣\_ (01)
  - الصّابص٣٩٣،٣٩٣\_ (ar)
    - ایضاً، ص ۱۹۳۰\_ (ar)
    - الينيا،ص١٩٣،١٩٣\_ (ar)
  - الصنأ، ص ۲۲۷، ۲۲۷\_ (۵۵)
    - الصناً ٢٢٧\_ (ra)
- واقعه كي تفصيل كے ليے ديھے: محاضرات قرآني جس٢٣٠،٢٢٩ (04)
  - الصّابص ٢٣٠\_ (DA)
  - واقعہ کے لیے دیکھئے: کتاب مذکور بص۲۳۱،۲۳۰۔ (69)
    - الصّابص ٢٣١\_ (+r)
    - الصّاً ، ص٢٣٣\_ (11)

- (۸۷) مزیرتفصیل کے لیے دیکھتے: سابق حوالہ، ص ۳۷۸، ۳۷۸
  - (۸۸) ایضایس ۲۷۸
  - (۸۹) اینا، ص ۲۷۹
  - (٩٠) ايضأ بص ٣٩١\_
  - (۹۱) ایناً، ۱۳۹۵ (۹۱)
    - (۹۲) ایضاً۔
      - (۹۳) ایضاً۔
  - (۹۴) ایشابس۴۰۳\_
  - (9۵) ایناً بس ۴۰۳ ـ

# علوم القرآن کی نئی جہات ڈاکٹر محموداحمہ غازیؓ کی'' محاضرات قرآنی'' کے تناظر میں

\* ڈاکٹر ثناءاللہ

اسلامی تعلیمات کی بنیاد قرآن کریم ہے ،غارحرا میں نازل ہونے والی پہلی آیت:﴿ اِقُوا ۗ بِاسُمِ رَبِّکَ الَّذِی حَلَقَ ﴾ (۱) سے جہال ندہب اسلام کا آغاز ہوتا ہے وہیں تعلیم قرآن کی بنیاد استوار ہوجاتی ہے ۔ تعلیم کتاب و حکمت کونبوت کے فرائض منصی میں سے نہایت اہم اساسی فریضہ قرار دیا گیاہے ،ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤُمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِمُ رَسُولًا مِّنُ أَنْفُسِهِمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ اليَّهِ وَيُزَكِّيُهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبُ وَالْحِكْمَةَ﴾ (٢)

''حقیت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پراحسان کیا جب کہان میں انہی میں سے ایک ایسے پیغمبر کو بھیجا کہوہ ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی آئیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان لوگوں کا تز کیہ کرتے ہیں اور ان کوکتاب وحکمت کی تعلیم دیتے ہیں''۔

قرآن پاک حضور الله کا ایک زندہ مجزہ ہے اس کتاب کے علوم و معارف اور حقائق و اسرار قیامت تک آنے والے محققین منصر شہود پر لاتے رہیں گے قرآن کریم کے علوم کا شار خارج از امکان ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں'' قرآن کریم تمام علوم کا سرچشمہ ہے۔ الله تعالیٰ نے اس میں ہر چیز کا علم فراہم کر دیا ہے اور اس کو ہدایت اور گرائی دونوں باتوں کے واضح بیان سے جمر دیا ہے۔ یہی باعث ہے کہ ہرایک فن کا ماہراس کتاب سے مدد لیتا ہوایت اور اللہ کی تحقیق میں اسی کتاب پر اعتماد کرتا ہے ، فقیہ اس سے احکام کا استنباط کرتا ہے اور حلال وحرام کے احکام ڈھونڈ نکالتا ہے، تو نحوی اس کی آینوں پر اپنے تو اعدا عراب کی بنیاد رکھتا ہے اور غلط وصحے کا امتیاز کرتا ہے اور علم بیان احکام ڈھونڈ نکالتا ہے، تو نحوی اس کی آینوں پر اپنے تو اعدا عراب کی بنیاد رکھتا ہے اور غلط وصحے کا امتیاز کرتا ہے اور علم بیان کا ماہر بھی خوبی اور عبارت آرائی میں اس کتاب کی روش اور رہنمائی پر چلتا نظر آتا ہے۔ گزشتہ قو موں کی تواریخ بھی اس میں موجود ہیں (۲) قرآنی علوم میں چونکہ ایجاز واختصار کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے اس لئے احکام قرآن کی تبیین و توضیح میں موجود ہیں (۲) قرآنی علوم میں چونکہ ایجاز واختصار کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے اس لئے احکام قرآن کی تبیین و توضیح

لیکچرار دٔ بیار منٹ قر آن ایند تفسیر ، علامه اقبال او پن یونیور شی H-8 ، اسلام آباد

- (۸۷) مزیرتفصیل کے لیے دیکھتے: سابق حوالہ، ص ۲۷۸،۳۷۷
  - (۸۸) الفنائص ۸۸۸\_
  - (۸۹) ایناً، ص ۲۷۹
  - (۹۰) الفيناء ص ۹۰۱
  - (٩١) الصنأ،ص٩٥٥\_
    - (٩٢) ايضأـ
      - (۹۳) الينار
  - (۹۴) الفيأ، ص ۱۹۰۳
  - (9۵) الينا، ص ۹۵

(۲۲) ایضاً من ۲۲۰،۱۲۱۰

(۹۳) ایضایس ۲۸۳

(۲۲) ایضاً ص ۲۸۳

(۲۵) ایضاً ص ۲۸۱۰

(۱۵) ایضا، (۲۲) ایضاً۔

ten (v.)

(۲۲) الينا، ص ۲۸۷

(۱۸) ایننام ۳۲۳،۳۲۳ (۲۹) ایننام ۳۲۳\_

(۷۰) ایسنا، ۱۳۲۳ س

(21) ايضاً۔

(۷۲) ایناً اس ۲۲۷\_

(۲۳) ایضاً مسلم۳۲۸

(۷۴) ایضاً، ص۳۳۱،۳۳۰

(۷۵) سابق حواله، ص ۳۲۱۔

(۷۷) اسالیت قرآن میں ہے کچھ یہ ہیں: النفات، تصریف الآیات، حذف، ایجاز، تفصیل بعد الا ہمال، عودعلی البدء، تمشیلات،

رہ ہے) میں اور جملہ معتر ضد (ان میں سے ہرایک اسلوب کے تعارف کے لیے دیکھیے: محاضرات قر آنی ص ۳۳۳، و مابعدها۔

(22) الضأ، ١٣١١

(۷۸) الفِنا،ص۳۸۹،۳۴۸

(29) الينأ،ص٣٥٢\_

- **-** (...)

(۸۰) اینا، ص۳۵۳،۳۵۳

(٨١) شاہ صاحب رحمہ اللہ کے بیان کردہ پانچ قرآنی علوم (علوم پنجگانہ) یہ ہیں:علم الأحکام علم الخاصمہ علم التذکیر بالآء الله،علم

التذكير بايام الله علم التذكير بالموت و ما بعدالموت (الفوز الكبير في اصول النفسير باب اول) - محاضرات قرآني ع سه ۳۵۷ - (۸۲) محاضرات قرآني ع ۳۵۷ - (۸۲)

(۸۲) محاصرات فر آنی می ۳۵۷ ـ (۸۳) الصنا ،ص ۳۵۷ ـ

(۸۴) ان مضامین کی تشریح و توضیح کے لیے دیکھئے: محاضرات قرآنی میں ۳۵۷ تا ۳۷ســ

(۸۵) ایضاً ص۳۷۳\_

(۸۲) اینا، ص۳۷۳\_

54

- (۳۵) الينأـ
- (٣٦) الصاً-
- (٣٤) الينأـ
- (۳۸) الفأ
- (۳۹) الصّأ، ص٨٢\_
- (۴۰) الفِناً،ص١٥٥\_
- (۴۱) الصّأ،ص١٦٠\_
- (۳۲) ایناً ص۱۵۵\_
- (۳۳) ایناص ۱۵۲،۱۵۵
  - (۳۳) الينأص ۱۵۱\_
  - (۴۵) الصّاً من ۱۲۱
  - (۴۷) اليناً من ۱۲،۱۲۱۱
    - (۲۷) الفياً ۱۲۸
    - (۴۸) ایضاً ص ۱۸۸
    - (۴۹) الفِناً، ص ۱۸۸\_
    - (۵۰) الفِناً بم ۱۸۹
  - (۵۱) الضأم ۳۹۳
  - (۵۲) اليفائس ۳۹۴،۳۹۳
  - (۵۳) ایضاً بس۳۹۳\_
  - (۵۴) الصّاً المص١٩٣١ [١٩٣٠]
  - (۵۵) ايضاً، ص٢٢٧\_
    - (۵۲) الفائل٢٢٢
- (۵۷) واقعہ کی تفصیل کے لیے دیکھئے: محاضرات قر آنی ہم ۲۲۳۰،۲۲۹
  - (۵۸) الينا م
  - (۵۹) واقعه کے لیے دیکھئے: کتاب مذکور، ص ۲۳۱،۲۳۰
    - (۲۰) الفِناً بم ۲۳۱
    - (٦١) الصنأ بص٢٣٣\_

- (۱۲) قرآن حکیم کے اردوتر اجم، ص ۵۷، منائل العرفان، جا، ص ۲۸۔
  - (۱۳) مباحث في علوم القرآن بص ٢١١ـ
  - (۱۴) تذكرة المفسرين، اردوتفاسير، ص ١٦، ١٤\_
    - (۱۵) تذكره المفسرين، ص ۵۴\_
    - (١٦) نزهة الخواطر، ج٣ بص١٦٣\_
- (۱۷) تذکره علاء ہند،ص ۳۵، حدائق حفیۃ ،ص ۱۳،عر بی ادبیات میں پاک وہند کا حصہ از ڈاکٹر زبیراحم،ص ۳۵۵\_
- (۱۸) قرآن مجید کی تغییرین ، ص۹۲، بحواله مقامات مظهری از مولا نا غلام علی امجدی، اردو تفاسیر (کتابیات) مرتب جمیل احد نقوی ، صه ۲۵۰، برصغیر میں اردوزبان میں کمبھی جانے والی کتب تغییر کی معرفت کے لیے ملاحظہ سیجے علم تغییر اور اس کا ارتقاء (۲)، یونٹ نمبر ۲۹، ۵۰، دوربان میں کمبھی جانے والی کتب تغییر میں اردوزبان میں کمبھی جانے والی کتب تغییر میں امرام آباد۔ ۵۰، ۹۰۸ و از داکٹر عبدالحمید خان عباسی، علامہ اقبال اوین یونٹی، اسلام آباد۔
  - (۱۹) تذكره المفسرين از زامد الحسيني، ص٠١-
- (۲۰) محاضرات قرآنی،ص ۷،قبله ڈاکٹر صاحب کی پیمشرہ محترمہ ان کی وفات سے قبل انقال کر چکی ہیں۔اللہ تعالیٰ دونوں کے درجات بلندفر مائے اور ہم تمام لوگوں کوان کے فیض سے نواز ہے۔امین یارب العالمین۔
  - (۲۱) ایضاً می ۹ ر
  - (۱۲الف) محاضرات قرآنی، ص ۱۵\_
  - (۲۲) محاضرات قرآنی،ص:۱۵\_
  - (۲۳) تفصیل کے لئے دیکھے: سابق حوالہ ص: ۱۵و مابعدھا۔
  - (۲۴) مزیرتفصیل کے لئے ملاحظہ کیجئے سابق حوالہ ص:۱۱و مابعدھا۔
    - (۲۵) محاضرات قرآنی من: ۱۷
    - (٢٦) مزيرتفصيل كے لئے ديكھئے سابقہ واله
      - (۲۷) محاضرات قرآنی مِس ۱۸
  - (۲۸) مزیر تفصیل اور مثالوں کے لئے ملاحظہ سیجے: سابق حوالہ ص ۹ او مابعد ها۔
    - (۲۹) مزیر تفصیل کے لئے دیکھے سابق حوالہ ص ۲۴۰ و ابعد ھا۔
      - (۳۰) ایضأس ۲۹،۰۳۹
      - (٣١) تفصيل كيك ديكهي :سابق حواله ص٣٣،٣٢\_
        - (۳۲) ایضاً ص۳۳\_
        - (۳۳) ایسنا، ۱۳۳
        - (۳۴) الضأبص ۲۳۳

نزدیک قرآن مجید کےعلوم پنجگانه په بین:عقائد،احکام، تزکیه،امم سابقه کا ذکر،اورموت و مابعدالموت کا تذکره۔

۲۳ قرآن مجید کی تدریس و تعلیم مردور کے انسانوں کے لیے ضروری ہے۔

۲۷۔ قرآن مجید کی تدریس و تعلیم کا کام کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس کے الفاظ پڑھے اور پڑھا در پڑھا کے الفاظ کا کام کرنے والے کے کیے ضرف ترجمہ قرآن براکتفا نہ کرے۔

۲۵ خاطبین کی فهم وفراست کی سطح کے مطابق دین کی تعلیم دیناسنت رسول علیہ 🚅 ۔

۲۶۔ عصر حاضر کے مسلمانوں کو قرآن مجید ہے ٹوٹے ہوئے رشتہ کو ہر لحاظ سے دوبارہ بحال کرنے کی ضرورت ہے، تا کہ اقوام عالم برغلبہ حاصل کیا جا سکے۔

### حواله جات وحواشي

- (1) سورة العلق (۹۲):۱\_
- (۲) سورة الجمعة (۲۲):۲\_
- (٣) و يكھنے: ديباچه الانقان في علوم القرآن بنام''علوم القرآن' از مجمد عبدالحليم چشتی، مترجم: مجمد عبدالحليم انصاری، جا، ص ۵۸، قد يمي كتب خاند، كراچی، س ن -
- (۵) تفصیل کے لیے دیکھئے: سابق حوالہ،ص ۵۸،علم تفسیر اورمفسرین از ڈاکٹر رشید احمد جالندھری،ص ۱۲، ۱۸، ارادہ ثقافت اسلامیہ، لا ہور۔
  - (۲) منابل العرفان، از زرقانی، ج۱،ص ۲۸\_
- (۷) تفصیل کے لیے دیکھئے: الاتقان فی علوم القرآن، سابق حوالہ جا،ص ۵۹، تاریخ تفسیر ازشنخ قاسم القسی ص۵۳، میزان الاعتدال فی نقد الرجال از حافظ شمس الدین الذہبی، ج۲،ص ۲۰،۵۹، تاریخ تفسیر از عبد الصمد صارم،ص۵۳۔
  - (٨) الصِّنَّا، بحواله دميري، حياة الحوان، ج١،٩٠٠ -٢٣٠
  - (۹) طبقات المفسر بين از الداودي، ج١،ص ١٦ انتحقيق على محمر بمصر، ١٩٧٦ه -
    - (١٠) مباحث في علوم القرآن مجى صالح من ١١٢، بيروت ١٩٦٨ء ـ
  - (۱۱) د کیھئے: کتاب المنتظم، ابن الجوزی ، ج۲، ص ۴۸۸، حیدر آباد وکن ، ۳۵۷ اھ۔

- •۱۔ قرآن مجید کا درس دینے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ درس کے دوران مخاطبین کے نفوس کا تزکیہ کرے، اوران کے عقائدواعمال کی اصلاح کرے۔
- اا۔ قرآن مجید کا درس دینے والے کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ جملہ اسلامی علوم سے آگاہ ہو، کیونکہ قرآن مجید خودام العلوم ہے اور دیگر علوم اس کے متاج ہیں۔
  - ۱۲۔ انسان کے ذوق ،مزاج اورمطالعہ کی نوعیت ورغبت کے پیش نظرا سے معالعہ کتب کامشورہ دینا حاہیے۔
    - ساا۔ قرآن مجیدعمومیت وشمولیت،اکملیت اورآ فاقیت جیسی اعلیٰ وابدی صفات وخصائص کا حامل ہے۔
- ۱۲۷ قرآن مجید کی تغییر کا بهت بردا حصه آغاز ہی سے ملت اسلامیہ کے اجماعی طرزعمل سے منتقل ہوتا آر ہاہے اور تا قیامت یہ سلسلہ جاری رہے گا۔
- 10۔ قرآن مجید کا ترجمہ کرنا ایک مشکل کام ہے۔ اس کے لیے وہی شرائط ہیں جوقر آن مجید کی تفییر کرنے والے کے لیے ہیں۔
- ۱۷۔ قرآن مجید کی تغییر کے رجحانات کی تعداد کے بارے میں حتی فیصلہ کر ناممکن نہیں ہے۔انسانی ذہن کے ساتھ ساتھ نئے نئے رجحانات بیدا ہوتے رہیں گے۔
  - ے۔ اے تر آن مجید کے علوم اوراس کی تفسیر کے بارے میں تحقیق کرنے کے لیے موضوعات کی کی نہیں ہے۔
- ۱۸۔ مسلمانوں نے حسب ضرورت دیگر مذاہب کی کتب سے مواد کو استعمال کیا ہے، جبکہ دیگر مذاہب اس وسعت قلبی سے محروم ہیں۔
- 19۔ مسلمانوں نے جتنے بھی علوم فنون ایجاد کیے ہیں ان سب کا تعلق کسی نہلو سے قرآن مجید کے علوم اوراس کی تفسیر سے ہے۔
- ۲۰ قرآن کا اپناایک الگ اسلوب ہے جو زبان و بیان کی بقیہ سب چیزوں سے منفرد ہے۔ یہ نہ شعر ہے، نہ کہانت اور نہ خطابت۔
- ۳۱۔ کلام عرب میں حسن وخو بی اور فصاحت و بلاغت کے جواسالیب اپنائے جانے تھے وہ سب کے سب بدرجہ اتم قر آن مجید میں موجود ہیں۔

ضرور اندازہ ہوا کہ جدید وسائل سے کام لے کر قرآن مجید کو بہت اچھی طرح سیکھا اور پڑھا جاسکتاہے''(۷۷)۔

نتائج

- ۔ یروفیسرڈ اکٹرمحمود احمد غازی رحمہ اللہ کے''محاضرات قر آنی'' کے تعارف اور خصائص بیان کرنے کے بعد جو مکنہ نتائج سامنے آئے ہیں ان میں سے چندایک حسب ذیل ہیں:
- ا۔ علوم القرآن نے عہد رسالت سے عصر حاضر تک ایک خاص تسلسل کے ساتھ اپنے تدریجی وارتقائی مراحل طے کیے ہیں اور تا قیامت بیسلسلہ جاری رہے گا کیونکہ قرآن مجیدام العلوم ہے جب تک بیر کتاب باقی رہے گی اس وقت تک اس کے اندر سے اصحاب فہم فراست اور عقل و دانش اپنے غور وفکر اور تدبر وتفکر کے ہتھیار سے اس کے اندر سے علوم نکالتے رہیں گے (إن شاء اللہ)۔
- ۲۔ محاضرات قرآنی اصل میں ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمہ اللّٰہ کی ہمشیرہ محتر مدعذرا فاروقی رحمہا اللّٰہ کے احساس کا متیجہ ہیں۔
- سو۔ ٹواکٹر غازی صاحب کے دس عددمحاضرات قرآنی کا اسلوب تقرری، داعیا نہ اور خطیبانہ ہے نہ کہ عالمانہ اور محققانہ۔
- ۳۔ ڈاکٹرمحموداحمد عازی رحمہ اللہ نے اپنے محاضرات کا آغاز تصور جہاد سے کیا ہے جسے مٹانے کے لیے اغیار ہی نہیں بلکہ اپنے کلمہ گوحضرات بھی کوشاں ہیں۔
- ۵۔ عصر حاضر میں قرآن مجید کی تدریس وتعلیم کے مروجہ طریقوں کا بغور جائزہ لیا جائے تا کہ ان میں بہتری پیدا ہو سکے۔
- ۲۔ اگر کوئی غیر مسلم قرآن مجید بغور پڑھے گا تواہے پیۃ چل جائے گا کہ جتنا قرآن مجید مسلمانوں کے لیے ضروری ہے۔ ضروری ہے۔
  - کے ساتھ تحقیق ممکن نہیں۔انسان صرف اس چیز پر تحقیق کرسکتا ہے جے وہ سخر کر سکے۔
    - ۸۔ انسانیت پرقرآن مجید کے لاتعدادا حسانات ہیں اور یہ مسلمانوں کی زندگی کی اساس ہے۔
  - 9۔ قرآن مجید کے تعلیمی و تدریح عمل میں طلبہ اور عام مخاطبین کی ذہنی استعداد کا لحاظ رکھنا جا ہے۔

کی نشاندہی کی ہے، فرماتے ہیں:

" مثال کے طور پر سورۃ فاتحہ میں حمہ، رب، عالمین، رحمٰن، رجم، مالک، یوم، دین، عبادت، استعانت، مدایت، صراطمتنقیم، انعام، غضب، ضلال بیسب الفاظ عام طور پر معروف ہیں۔ ان میں سے کوئی لفظ بھی اییا نہیں ہے جوار دو میں استعال نہ ہوتا ہو۔ اس سے اندازہ ہوسکتا ہے کہ قرآن مجید کے بیشتر الفاظ کسی نہ کسی صیغہ میں اردوزبان میں مستعمل ہیں۔ اگر انہیں نمایاں کر دیا جائے تو پڑھنے والا بڑی آسانی سے قرآن مجید کے مطلب تک پہنچ سکتا ہے (۵۷)۔ مستعمل میں۔ اگر انہیں نمایاں کر دیا جائے تو پڑھنے والا بڑی آسانی سے قرآن مجید کے مطلب تک پہنچ سکتا ہے (۵۷)۔ سے مطرات قرآنی میں قبلہ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے مخاطبین کی سطح، ذوق اور ضرورت کے مطابق دین کی تعلیم و تدریس کے مل کوانجام دیناان کے لیے سود مند بھی ہے اور ایسا کرنا سنت رسول عالیت بھی ہے، فرماتے ہیں:

ریں نے ک تواعیام دیناان نے سیے سود مند کی ہے اور ایسا کرناست رسول ایسے ہی ہے، ہر مانے

''. . . اگر خاطبین کی سطح اور ان کا ذوق دیکھ کرتفسیر کا انتخاب کریں تو ان کے لیے زیادہ آسان
اور مفید ہوگا۔ اس لیے اگر مقصد دین اور شریعت کی تعلیم ہے تو پھر مخاطب کی ضرورت کا خیال رکھنا
سنت رسول میالیہ میں شامل ہے۔ رسول اللہ میالیہ کا طریقہ بیتھا کہ سوال کرنے والے کی سطح اور
پس منظر کے مطابق جواب ارشاد فر ما میا کرتے تھے۔ بہت سے لوگوں نے مختلف مواقع پر رسول
میالیہ سے سوال کیا کہ بہترین عمل کون سا ہے تو آپ میالیہ نے مختلف جوابات عطا فر مائے اور ہر
ایک کی ضرورت کو مذنظر رکھا'' (۲۷)۔

مقالہ ہذا کا اختتام قبلہ ڈاکٹر صاحب رحمہ اللہ کی درج ذیل ناصحانہ باتوں سے کرتے ہیں جنہیں انہوں نے محاضرات قرآنی کے آخری محاضرہ کے آخیر میں سامعات سے کیا ،فرماتے ہیں :

''اپنے مخاطبین میں قرآن مجید کے متن سے وابستگی پیدا کرنے کی کوشش کریں۔ یہ کام اس وقت زیادہ آسانی سے ہوسکتا ہے جب مخاطبین اور طلبقر آن مجید کے بیشتر حصہ کے حافظ اور اس کے الفاظ سے اچھی طرح مانوس ہوں۔ آج کل یہ کام بہت آسان ہو گیا ہے۔ بڑے بڑے قراء کے کیسٹ موجود ہیں۔ قوت ساعت سے کام لیں، بار بار سننے سے لہج بھی درست ہوجائے گا۔ اور بہت ساحصہ قرآن مجید کا حفظ بھی ہوجائے گا۔ بہت آسانی کی بات میں نے اس لیے کی ہے کہ آج کل ہمارے ہاں ماہرین حفظ کی ایک سعودی ٹیم آئی ہے جس نے کوئی خاص تکنیک ایجاد کی ہے کہ وہ ایک ماہ میں بچہ کو پورا قرآن مجید حفظ کروا دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ تمام جدید مشینری استعال کرتے ہوں گے۔ اور بیچ کی بھی ساری قوتیں استعال کی جاتی ہوں گی۔ اس سے یہ استعال کرتے ہوں گی۔ اس سے یہ

اس خاص مسلک کے لوگ ہوتے ہیں جواس عالم کا اپنا فقہی یا کلامی مسلک ہوتا ہے۔ دوسر سے مسلک کا کوئی آ دمی حاضرین وسامعین میں موجوز نہیں ہوتا۔ ترجمہ قرآن بھی اپنے مسلک ہی کے عالم کا مخصوص ہوتا ہے۔ یوں تو کسی ترجمہ یا تفسیر کو مخصوص کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے، بلکہ ایک اعتبار سے بہتر اور مناسب یہی ہے جس سے آپ کا ذوق ملے اس عالم کے ترجمہ اور تفسیر کو آپ میں اگر اس سے آگے بڑھ کر یہ کہا جائے کہ فلاں ترجمہ اور تفسیر ہی کو پڑھا جائے ، اس کے علاوہ کسی اور ترجمہ یا تفسیر کونہ پڑھا جائے تو یہ بات غلط ہوگی۔ کسی کواس بات کا حق نہیں پہنچتا کہ لوگوں کوزبرد تی اسے ذوق پرجمع کرے' (۲۲)۔

۳۲۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے قرآن مجید کا درس دینے والوں کے لیے بیہ بات ضروری قرار دی ہے کہ وہ پہلے قرآن مجید کا درس دینے پر مجید کے الفاظ پڑھیں پھران کا ترجمہ بیان کریں،صرف ترجمہ پڑھنے اور اسے بنیاد بنا کر درس قرآن دینے پر اکتفا کر لینامناسب نہیں ہے،فر ماتے ہیں:

''درس قرآن میں بنیادی چیز قرآن مجید کے الفاظ اور ان کی تلاوت ہے۔ یہ بات میں نے اس لیے عرض کی کہ بھی درس قرآن میں بنیادی چیز قرآن مجید کے ابغاظ اور ان کی تلاوت ہے۔ یہ بات میں نے کہ بھی درس قرآن میں متن کی تلاوت کرنے کے بجائے صرف ترجمہ پڑھنے پراکتفاء کیا جاتا ہے۔ ایک مرتبہ میں نے ایک مشہور دینی شخصیت کودیکھا کہ وہ صرف ترجمہ کی مدد سے درس قرآن دے رہے تھے۔ مجھے یہ بات بڑی مجیب گی اور انتہائی نا گوار محسوس ہوئی کہ اصل درس تو قرآن مجید کا دینا مقصود ہے۔ لیکن اکتفاء ترجمہ پر کیا جارہا ہے۔ کم از کم پہلے قرآن مجید کے الفاظ کی تلاوت کی جائے ۔ لوگوں کو اس کے الفاظ سے مانوس کروایا جائے ۔ اور یہ کوشش کی جائے کہ لوگ جس حد تک سمجھے کیس اس کو جمعیں اور یہ بھی بچھ زیادہ مشکل کا منہیں ہے (۲۳)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں: ''اگرآپ کے خاطبین اردوزبان اچھی طرح جانتے اور سجھے ہیں تو ان کے لیے بغیر عربی زبان سیکھے بھی قرآن مجید کے عمومی مفہوم کو کم از کم ۵۰ فی صد سجھ لینا آسان ہے۔ اس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ قرآن مجید کے جتنے بھی الفاظآئے ہیں ان میں جو مادے استعال ہوئے ہیں وہ سارے کے سارے ۱۵۰۰ کے قریب ہیں۔ ان میں ۱۷۰۰ سے زائد مادے وہ ہیں جو کسی نہ کسی شکل میں اردو میں استعال ہوتے ہیں۔ یہ ۱۷۰۰ مادے اگر پڑھنے والے میں ۱۷۰۰ سننے سے ذہن میں رہیں تو قرآن مجید کا عمومی مفہوم اس کی سجھ میں آسکتا ہے۔ اور بار بار ترجمہ پڑھنے اور بار بار درس سننے سے خود بخو دایک ذوق اور فہم ہیدا ہوجا تا ہے''(۲۷)۔

· قبلہ ڈاکٹر صاحب نے زیر گفتگومسکلہ کی توضیح کے لیے سورۃ الفاتحہ میں استعمال ہونے والے پندرہ عددالفاظ

مسلمانوں کی تاریخ کا کوئی دور ہو، اور اس کے تقاضوں اور ضرورت پر گفتگونہ ہوئی ہو۔ اسلام کی ابتدائی بارہ صدیوں میں کوئی صدی الی نہیں گذری جب مسلمانوں کے نظام تعلیم اور ان کے نظام تربیت میں قرآن مجید کو بنیادی اور اساسی اہمیت حاصل نہ رہی ہو۔ پھر مختلف ادوار ، مختلف نظام تربیت میں قرآن مجید کو بنیادی اور اساسی اہمیت حاصل نہ رہی ہو۔ پھر مختلف ادوار ، مختلف زمانوں اور مختلف علاقوں میں مسلمانوں کے ذہن میں جو سوالات وجی اور نبوت کے بارے میں پیدا ہوتے رہے ہیں وہ کم وہیش ہر دور میں کیساں رہے ہیں۔ بلکہ وجی و نبوت اور حیات بعد الممات جیسے بنیادی عقائد کے بارے میں منکرین خداجی شبہات و اعتراضات کا اظہار کرتے رہے ان کی حقیقت بھی ہر دور میں کم وہیش ایک جیسی ہی رہی ہے۔ . . . ' (۲۹)۔

تھوڑا آگے چل کر فرماتے ہیں'' یہی وجہ ہے کہ ایک اعتبار سے درس قرآن مجید کی ضرورت اور تقاضے ہمیشہ کیمال رہے ہیں:

> زمانه ایک ، حیات ایک ، کائنات بھی ایک دلیل کم نظری قصنه جدید و قدیم

سیمجھنا کہ جدید دور کے نقاضے اور ہیں اور قدیم دور کے نقاضے کچھاور تھے، کم فہمی کی دلیل ہے۔لیکن ایسا ہوسکتا ہے کہ بعض خاص حالات میں، یا خاص زمانوں میں خاص ضرورتوں کے پیش نظر کسی وقت کسی پہلو سے کوئی ضرورت بڑھ حائے یا کم ہوجائے ۔ضرورتوں میں میکی بیشی اور تقاضوں میں بیجزوی ردوبدل ہوتی رہتی ہے''(20)۔

و اکثر غازی رحمہ اللہ نے ماضی کے مقابلہ میں حال میں قرآن مجید کی تعلیم و تدریس کے ممل کو زیادہ اہم قرار دیا ہے نے فرماتے ہیں:

"آج ہمارے نظام تعلیم میں ایبا کوئی خود کاربندوبست نہیں ہے کہ اس کے نتیج میں لوگ قرآن مجید سے اس طرح واقف ہو جائیں جس طرح کہ انہیں واقف ہونا چاہیے۔ان حالات میں اس عوامی انداز کے درس قرآن کی یا نظام تعلیم سے ہٹ کرایک خارجی نظام کے تحت قرآن مجید کی تعلیم و تدریس کی اہمیت اب یہلے کے مقابلہ میں بہت زیادہ بڑھ گئی ہے" (اے)۔

س۔ محاضرات قرآنی میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے عصر حاضر میں ہم مسلمانوں میں پائی جانے والی ایک عام نوعیت کی خامی کی نشاندہی کی ہے، فرماتے ہیں:

"اب ہوتا ہے ہو بالکل درست نہیں ہے کہ ایک عالم کا درس قرآن ہوتا ہے، اس میں صرف

قرآن مجید کے مضامین کوایک خاص انداز میں بیان کرنے کی کوشش کی ہے''(۱۲۳)۔ اس کے بعد فرماتے ہیں:''ہم اپنی سمجھ کے مطابق اگر جائزہ کیں تو شاہ صاحب کے بیان کردہ علوم خمسہ کی طرح ہمیں بھی قرآن پاک میں پانچ بنیادی مضامین نظرآتے ہیں،ان پانچوں میں سے ہر مضمون قرآن مجید کے ہر صفحہ پر بالواسطہ یا بلاواسطہ موجود ہے،جس کا ہر قاری خود مشاہدہ کرسکتا ہے''(۱۵۵)۔

ڈاکٹر غازی صاحب کے بیان کروہ پانچ قر آنی مضامین یہ ہیں:

- عقائد ۲- احکام ۳- نزکیه ۲- امم سابقه کا د کره (۲۲) \_

ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ ان پانچ مضامین کے متعلقات کو مہل اورعلمی انداز میں بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

'' یہ ہیں قر آن مجید کے وہ بنیا دی مضامین جواس کے اصل موضوع سے براہ راست متعلق ہیں ۔

یعنی انسان کی اس موجودہ زندگی میں اصلاح اور اس کی آئندہ زندگی میں فلاح کو کیسے حاصل کیا جائے اور اللہ تعالی کا جانشین کیوں کربن کر دکھایا جائے'' (۶۷)۔

#### اس کے بعد فرماتے ہیں:

'' ان کے علاوہ بھی بہت سے مسائل اور موضوعات قرآن پاک میں آئے ہیں۔ بعض جگہ طبی نوعیت کے مسائل بھی انہی پانچ نوعیت کے مسائل بھی انہی پانچ مضامین کو ذہن نشین کرانے کے لیے ہیں۔ اور بالآخران کا مقصد بھی یہی ہے کہ قرآن مجید کا اصل موضوع انسان کے سامنے تازہ اور بیدارہے(۲۸)۔

ڈاکٹر غازی رحمہاللہ کے اس بیان سے جوحقیقت ظاہر ہوتی ہے وہ پیہے کہ قر آن مجید میں مذکورہ بالامضامین کے علاوہ بھی بہت سے مسائل اور موضوعات موجود ہیں۔ان سے مطالعہ قر آن کی نئی نئی جہات کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ خواہ وہ جہات قر آنی تعلیمات سے متعلقہ ہوں یا دیگر نوعیت کے مسائل سے متعلقہ ہوں۔

۳۰- ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ کی کتاب'' محاضرات قرآن'' کے خصائص میں سے ایک اہم خصوصیت بیہ ہے کہ اس میں انہوں نے قرآن مجید کی تدریس وتعلیم کی اہمیت کو اجا گر کیا ہے اور اسے ہر دور کے لیے ضروری قرار دیا ہے، فرماتے ہیں:

'' ایک اعتبار سے تدریس قرآن مجید کی ضروریات اور تقاضے ہر دور میں بکسال رہے ہیں۔

حقیقی کا مرانی کے لیے ضروری ہیں ان سب سے قرآن مجید میں بالواسطہ یا بلاواسطہ بحث کی گئی ہے۔ جو موضوعات ومباحث اس بنیادی مضمون سے زیادہ گہرااور قریبی تعلق رکھتے ہیں ان سب سے اس کتاب میں زیادہ بحث کی گئی ہے اور جو مباحث اس مرکزی موضوع سے براہ راست اور زیادہ گہراتعلی نہیں رکھتے ان سے زیادہ مفصل بحث نہیں کی گئی ہے ، بلکہ صرف سر سری اشارے کرنے پر ہی اکتفا کیا گیا ہے ۔ لیکن قرآن مجید کے کسی صفحہ پر بھی کوئی ایک آیت بھی آپ کو ایسی نظر نہیں آئے گی جس کا تعلق بالواسطہ یا بلاواسطہ اس دنیاوی زندگی میں انسان کی فلاح سے نہ ہو۔ یہ ایک بنیادی چیز دنیاوی زندگی میں انسان کی فلاح سے نہ ہو۔ یہ ایک بنیادی چیز ہے جسے قرآن مجید کے ہرطالبعلم کے سامنے رہنا جا ہے ' (۲۰)۔

"اب اگر قرآن مجید کا بنیادی مضمون یعنی دنیوی زندگی میں اصلاح اور اخروی زندگی میں فلاح آپ کے سامنے ہوتو پھرآپ دیکھیں گے کہ اس بنیادی مضمون سے بہت سے دوسرے موضوع نسلک ہیں۔ اس سے بہت سے دوسرے موضوع نسلک ہیں۔ اس سے بہت سے چیزوں کا تعلق بنآ ہے۔ انسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کیسی ہونی چاہیے؟ گھریلوزندگی کیسی ہو؟ انسان کا ایخ بروردگار سے کیسا ہو؟ انسان کے افکار و خیالات کیا انسان کا ایخ ماحول سے کیسا تعلق ہو؟ انسان کے افکار اور خیالات کے ساتھ کیارویہ ہو، انسان کے جذبات وعواطف اور اس کے احساسات ہوں؟ اس کا ایخ اور اس بنیادی مضمون سے براہ راست تعلق رکھتی ہیں۔ اس لیے قرآن مجید نے ان تمام موضوعات سے بحث کی ہے''(۱۱)۔

''وہ مضامین جو قرآن مجید کے بنیادی موضوع سے گہراتعلق رکھتے ہیں ان کو مختلف اہل علم نے مختلف انداز میں بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ مضامین قرآن مجید کے اساسی موضوعات یا بنیادی مباحث قرار دیئے جاسکتے ہیں ۔۔۔ ایک انداز حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا ہے۔۔۔۔ وہ ایک لفظ'' تذکیر'' کا استعال کرتے ہیں جس کے معنی ہیں یا د دلانا، اور بیلفظ اس لیے استعال کیا گیا کہ قرآن مجید نہ صرف سابقہ آسانی کتابوں میں دی گئی ہدایت اللہی کی یا د دہانی ہے بلکہ خود قرآن مجید کے اپنے مضامین اور اساسی تعلیمات کی اس میں بار بار یا دوہانی کرائی گئی ہے۔ اس لیے قرآن مجید کے مضامین کے سیاق وسباق میں تذکیر کا لفظ مرحل ہے'' (۱۲)۔ یا دوہانی کرائی گئی ہے۔ اس لیے قرآن مجید کے مضامین کے سیاق وسباق میں تذکیر کا لفظ مرحل ہے'' (۱۲)۔ دولاکٹر غازی رحمہ اللہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے بیان کر دہ پانچ قرآنی علوم (۱۳۳) کی سہل تشریح

'' بیر حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کے بیان کردہ علوم خمسہ ہیں جن میں انہوں نے

۵۔ قرآن مجید کا اسلوب اتنہائی ایجاز اور جامعیت کا ہے، اس کا انداز بلاتشبیہ ٹیلی گرا فک زبان کا ساہے۔
 ۲۷۔ محاضرات قرآنی میں قرآن مجید کے اسلوب کے حوالے سے ڈاکٹر صاحب مرحوم نے درج ذیل دوباتوں کو اہمیت کا حامل قرار دیا ہے:

''ایک تو قرآن مجید کا اپنا ایک الگ اسلوب ہے جو زبان و بیان کی بقیہ سب چیزوں سے منفرو ہے بیہ نشعر ہے ، نہ کہانت ہے اور نہ خطابت ہے۔ دوسری چیز قرآن مجید میں بیپیش نظر رکھی گئ کہ اس کی زبان اور انداز بیان کو اس کے مخاطبین اولین کے فہم سے قریب تر کر کے پیش کیا گیا ہے۔ جہاں عرب کے اسلوب کو قرآن مجید نے اپنایا و ہیں اہل عرب کی اچھی عادات کو بھی تسلیم کیا۔ جہاں عرب کے اسلوب کو قرآن اور خامیاں تھیں وہاں ان کمزوریوں اور خامیوں کی بھی نشاندہی کی گئی'' (۵۲)۔

اس کے بعد محتر م ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں کہ: ''جیسے جیسے قرآن مجید مختلف اقوام میں جاتا جائے گاان اقوام کی خرابیاں اور خوبیاں اس طرح سے وہی اللی کی روشنی میں دیکھی اور جانچی جائیں گی جیسے قرآن مجید میں عربوں کی خوبیوں اور خرابیوں کو دیکھا گیا۔ اس لیے قرآن مجید میں اہل عرب کی عادات کا ذکر کیا گیا ہے۔ گویا عربوں کو کیس اسٹڈی کے طور پر لے کر قرآن پاک کے اصول وقواعد کو منظبق کر کے دکھایا گیا اور بتایا گیا کہ آئندہ آنے والی اقوام کی خوبیوں اور خامیوں کو دیکھ کر کھر ااور کھوٹا الگ کردیا ہے (۵۷)۔

انداز کر دیا جائے اور مجھ سے پوچھا جائے کہ اس پیغام سے کیا مراد ہے؟ تو میں لغت میں دیکھ کرتار کی عبارت کو لغوی مطلب تو ضرور بتا دوں گا، کین اس کی بقیہ تفصیلات میرے علم میں نہیں ہوں گی۔ وہ اصل مخاطب ہی کو معلوم ہوں گی۔ اسی طرح اگر کوئی شخص رسول میں ہے ارشادات اور سنت رسول میں بیان کر دہ تعبیر وتشریح سے الگ کر کے قرآن مجید کو سجھنے کی کوشش کرے گا تو وہ ایسا ہی ہوگا کہ جیسے میں اس ٹیلی گرام کے تفصیلی اور حقیقی مفہوم کو سجھنے کی کوشش کروں جو آپ کو بھیجا گیا ہے (۵۴)۔

عَى سورتوں كا يجازى توفيح كے ليے ڈاكٹر غازى رحماللد نے سورة المدر كى ان آيات كو پيش كيا ہے:
﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ (1) قُمُ فَأَنْذِرُ (2) وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ (3) وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ

(4) وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ (5) وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ (6) وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرُ ﴾.

ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں: ' یہاں ہر جملہ ایک ایک لفظ پر شتمل ہے بالکل ٹیلی گرا فک انداز کی زبان ہے۔
لیکن جملوں کے اولین مخاطب رسول آلی ہی ہیں اور آ پھالیے ہی کو معلوم ہے کہ یہاں کس لفظ سے کیا مراد ہے؟ حضو اوالیے نے ان میں سے ہر جملہ کی تفییر فر مائی اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اس تغییر کو سمجھا اور اس پڑمل کرنا شروع کر دیا۔ اب
اگر کوئی شخص آج اٹھ کر یہ کہے کہ قرآن مجید کو سمجھنے کے لیے سنت اور حدیث کی ضرورت نہیں ہے اور محض لغت کی مدد سے قرآن مجید کے معانی متعین کیے جاسکتے ہیں، یا وہ اپ آپ کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی سند سے آ مدہ تعبیر اور تشریح سے مستغنی سمجھ ، تو وہ شخص قرآن مجید کو اتنا ہی سمجھ سکے گا جتنا وہ شخص اس ٹیلی گرام کو سمجھتا ہے جو اس کا مخاطب نہیں مستغنی سمجھ ، تو وہ شخص قرآن مجید کو اتنا ہی سمجھ سکے گا جتنا وہ شخص اس ٹیلی گرام کو سمجھتا ہے جو اس کا مخاطب نہیں ہوتا'' (۵۵)۔

۲۷۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے اپنے مخاضرات قرآنی میں قرآن مجید کے نظم اور اسلوب پر گفتگو کرنے والے کو نصیحت کی ہے کہ اسے درج ذیل پانچ چیزوں کو ذہن میں رکھنا جا ہیے:

- ا۔ قرآن مجید میں اس کے بنیادی مضامین کیجا کیوں ہیں؟
- ۲۔ قرآن مجید کے مضامین غزل مسلسل کے انداز میں ہیں۔
- س۔ قرآن مجید نے جگہ جو مختصر منظر کثی کی ہے وہاں قرآن مجیداس منظر کو یا دولانا چاہتا ہے۔اس کی واقعاتی تفصیلات بیان کرنا مقصد نہیں ہوتا۔اس لیے کہ قرآن مجیدانسانوں کی ہدایت اور عبرت کے لیے اتارا گیا ہے،اوراس کام کے لیے جزوی اور واقعاتی تفصیلات غیرضروری ہیں
  - ۴۔ قرآن مجید کا انداز خطیبانہ ہے، تالیفانہیں۔تقریری ہے،تحریری نہیں۔

اختیار کی ہے۔خاص طور پرمولا ناحمیدالدین فراہی نے نہ صرف نظام کی اصطلاح اپنائی ہے بلکہ اس موضوع پرطویل عرصہ تک غور وفکر اور مطالعہ کے بعد انہوں نے اپنے تصور کو حتی شکل دی۔ان کی ایک کتاب ہے' دلائل النظام''۔اس میں انہوں نے اپنے دریافت شدہ نظام کی تفصیلات مثالیں دے کربیان کی ہیں''(۵۲)۔

پھر فرماتے ہیں: ''ان اصطلاحات میں تھوڑا فرق ہے۔ مناسبت تو پورے نظام کا ایک حصہ ہے اور پورے system کو آپ نظام کہ سکتی ہیں۔ گویا قرآن مجید کے کلمات کی، پھر آیات کی، پھر سورتوں کی ترتیب میں جو حکمت عبد اللہ system کا رفر ما ہے اس کا مجموعی نام تو ''نظام' ہے اور اس کے اندر جو جزوی تفصیلات ہیں وہ مناسبت کہلاتی میں۔ ان دونوں (اصطلاحات) میں پر لطیف فرق ہے۔ گویا نظام ایک عام اصطلاح ہے اور مناسبت اس کے ایک حصہ کا نام ہے'' (۵۳)۔

۲۵۔ محاضرات قرآنی کی ایک خوبی بی بھی ہے کہ اس میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے زیر گفتگوموضوع کے بعض پہلوؤں کو سمجھانے کہاووں کو سمجھانے کے لیے دوزمرہ زندگی میں پیش آنے والے امور سے توضیح کی ہے جیسے کمی سورتوں کے ایجاز کو سمجھانے کے لیے ٹیلی گراف کی مثال پیش کی ہے۔ فرماتے ہیں:

''چوتی چیز جو بری اہم ہے اور خاص طور پر کی سورتوں میں پائی جاتی ہے، وہ قرآن مجید کا غیر معمولی ایجاز ہے۔ اگر چددنی سورتوں میں بھی ایجاز کے نمو نے کثر ت سے ملتے ہیں ،کین کی سورتوں کے ایجاز کی شان ہی اور ہے۔ اور بعض جگہ ایجازاتنا ہے کہ ایک ایک لفظ بلکہ ایک ایک حرف میں معانی کا سمند پنہاں ہے۔قرآن پاک کی مکی سورتوں کے ایجاز کو ٹیلی گراف یا تار برقی کی زبان سے تشبید دی جاسکتی ہے۔ ٹیلی گراف زبان میں الفاظ بہت مخضر ہوتے ہیں، کی نیان سے تشبید دی جاسکتی ہے۔ ٹیلی گراف زبان میں الفاظ بہت مخضر ہوتے ہیں، لیکن معانی وسیع ہوتے ہیں۔ بظاہر بہت ہی مخضر الفاظ میں ایک وسیع پیغا م نین گراف دیر بیا الفاظ سے کیا مراد ہے۔ واران میں کیا کہا گیا ہے؟ پیغام کے منہوم ، حقیقت اور پس منظر کو پورے طور پر سمجھ جاتا ہے کہ ان الفاظ سے کیا مراد ہے۔ اوران میں کیا کہا گیا ہے؟ پیغام کے منہوم ،حقیقت اور پس منظر کو پورے طور پر سمجھ جاتا ہے کہ ان الفاظ سے کیا مراد ہے۔ اوران میں کیا گرام دیں کہ سے معلوم ہے کہ بیلی گرام دیں کہ صرف ٹیلی گرام کے خاطب کو معلوم ہے کہ یہ بیس منظر ہے۔ یہ بیس سیاتی وسبات کی وجہ سے خاطب کو پہلے سے معلوم ہے۔ اب صرف مخضر پیغام دیا گیا کہ دیا گیا کہ دور کیا تھی کو وہ ٹیلی گرام الکر مجھے یا کسی اور غیر خاطب کودے دیا جائے اور اصل مخاطب کونظر

اورانسانی علوم نے قرآن فہی میں مدددی" (۴۸)۔

۳۳ محترم ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے تغییر کے رجی نات اور انداز وطرق کوعلوم القرآن کا ایک اہم مضمون قرار دیا ہے۔ چنا نچیر عاضرات قرآنی میں فرماتے ہیں: ''علوم القرآن کا ایک اہم مضمون اسالیب مفسرین یا منا بھی مفسرین بھی ہے۔ اس عنوان کے تحت اس امر سے بحث کی جاتی ہے کہ مفسرین نے قرآن مجید کی تفسیر کے دوران میں کون کون سے اسالیب اور منا بھی اختیار کیے ہیں. . . تفسیر قرآن کے دیگر منا بھی کے علاوہ ادبی ، نقبی ، لغوی اور فلسفیانہ منا بھی . . . کا مطالعہ بھی علوم القرآن میں شامل ہے'' (۴۹)۔

۲۳۔ محاضرات قرآنی کی ایک منفر دخصوصیت یہ ہے کہ اس میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے نظم قرآن کے سلسلہ میں نٹی نٹی کا وشوں کا ذکر کیا ہے۔ان کا ذکر کہیں اور نہیں ملتا، مثلاً فرماتے ہیں :

الف۔ '' پنجاب کے مشہور شہر میانوالی کے قریب ایک گاؤں وال بچھرال کے ایک بزرگ مولا ناحسین علی نے پوری
زندگی قرآن مجید پرغور کیا۔ پھراس طویل غور وخوص کے بعد انہوں نے ایک نیاسٹم دریافت کیا جو سابقہ
دریافت شدہ نظاموں سے بالکل الگ اور منفر د ہے۔ ان کے اس اسلوب کے مطابق ان کے شاگر درشید
مولانا غلام اللہ خان نے تفییر جواہر القرآن مرتب کی جس میں اس پہلو پر بہت زور دیا گیا۔ ان تمام اہل علم
کے مطالعہ کا نچوڑ ہے ہے کہ قرآن مجید کا ایک ایک لفظ یا ایک ایک کلمہ آپس میں اس طرح مربوط ہے جیسے کسی
زیور میں موتی جڑے ہوتے ہیں کہ ان میں سے کسی ایک موتی کو بھی آگے بیجھے نہیں کیا جا سکتا۔ اگر ایک موتی
بھی ادھر سے ادھر کر دیا جائے تو زیور کے حسن میں فرق پڑجا تا ہے'' (۵۰)۔

ب۔ ''اسی طرح ہمار ہے صوبہ سرحد میں صوائی کے ایک بزرگ نے قرآن مجید کے نظم کا ایک اور انداز دریافت کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ ہر سورت کا ایک دعویٰ ہوتا ہے پھر بقیہ سورت اس دعوے کے شواہداور دلائل پر مشتمل ہوتی ہے۔ دلائل پر جواعتر اضات ہیں وہ بھی سورت میں شامل ہیں۔ پھر اعتراض کا جواب، پھر اس اعتراض پر اگرکوئی شبہ ہے تو اس شبہ کا ذکر اور شبہ کا جواب غرض پوری سورت ایک دعوے اور سلسلہ دلائل سے عبارت پر اگرکوئی شبہ ہے تو اس شبہ کا ذکر اور شبہ کا جواب غرض پوری سورت ایک دعوے اور سلسلہ دلائل سے عبارت ہے اور انہوں نے ہر سورت پر اس خقیق کو منظب تی کرے دیکھا ہے۔ یہ بھی ایک غیر معمولی چیز ہے' (۵۱)۔ کا مقدمین اور نظام کی متاخرین کی اصطلاح کو متقدمین اور نظام کی اصطلاح کو متاخرین کی اصطلاح قرار دیا ہے، فرماتے ہیں:

''. . . مناسبت کی اصطلاح متقدمین نے اختیار کی ہے۔نظام کی اصطلاح بعض متاخرین نے

آ پی الله نے کسی بھی غیرمسلم کواپی نبوت کی دلیل کے طور پر کوئی حسی چیز پیش نہیں فر مائی۔ صرف اپنی شخصیت اور قرآن مجید کو دلیل کے طور پر پیش کیا'' (۲۲۲)۔

71۔ ڈاکٹر محود احمد غازی رحمہ اللہ نے اپنے قرآنی محاضرات میں آغاز اسلام سے آج تک مسلمانوں کی کاوشوں کے نتیجہ میں معرض وجود میں آنے والے جملہ اسلامی علوم وفنون کوعلوم القرآن اور تفسیر قرآن قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

''علوم القرآن سے مراد وہ تمام علوم و معارف ہیں جوعاہ کرام اور مفسرین اور مفکرین ملت نے گذشتہ چودہ سوسال کے دوران میں قرآن مجید کے حوالہ سے مرتب فرمائے ہیں۔ ایک اعتبار سے اسلامی علوم وفنون کا پورا ذخیرہ قرآن مجید کی تفسیر سے عبارت ہے۔ آج سے کم وہیش ایک ہزار سال قبل مشہور مفسر قرآن اور فقیہہ قاضی ابو بکر ابن العربی نے لکھاتھا کہ مسلمانوں کے جینے علوم وفنون ہیں، جن کا انہوں نے اس وقت اندازہ سات سو کے قریب لگایاتھا، وہ سب کے سب بالواسطہ یا بلاواسطہ سنت رسول اللہ کی شرح ہیں، اور سنت رسول اللہ قرآن مجید کی شرح ہیں۔ اس اعتبار سے مسلمانوں کے سارے علوم وفنون علوم القرآن کی حیثیت رکھتے ہیں' (۲۵)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں کہ''اسلام سے وابستگی کا بھی یہی تقاضا ہے، وحدت علوم کامنطقی متیجہ بھی یہی ہے، ،اور وحدت فکر اور تصور وحدت کا ئنات کا بھی یہی ثمرہ ہے کہ سارے علوم وفنون کوقر آن مجید سے وہی نسبت ہوجو پتول کو اپنی شاخوں سے، شاخوں کواینے تنے سے اور تنے کواپنی جڑسے ہوتی ہے''(۴۶)۔

تھوڑا آ گے چل کر فرماتے ہیں: ''. . . جبہم علوم القرآن کی بات کرتے ہیں تو ہمارے سامنے دو دائر کہ ہوتے ہیں ایک نسبتاً ننگ اور چھوٹا دائرہ وہ ہے جس میں وہ علوم اور فنون شامل ہیں جن کا تعلق براہ راست قرآن مجید کی تفسیر اور فہم سے ہے۔ . . . علوم القرآن کا ایک اور نسبتاً وسیع اور بڑا دائرہ بھی ہے، اور وہ دائرہ اتنا بڑا ہے کہ اس میں انسان کی وہ تمام فکری کاوشیں شامل ہیں جن کی سمت درست ہوا ور جن کی اساس سیحے ہو۔ یہ وہ دائرہ ہے جس میں آئے دن نئے نئے علوم ومعارف شامل ہور ہے ہیں ، اور جن میں مسلسل اضافہ ہور ہا ہے اور ہوتا رہے گا۔ اس دائرہ میں ہر وہ چیز شامل ہے جس سے مسلمانوں نے اپنی فکری اور علمی سرگرمیوں میں کام لیا ہو، اور جوقر آن مجید کے بتائے ہوئے تضورات کے مطابق ہو، اور اس کی بنیادی تعلیم سے ہم آ ہنگ ہو' (۲۲)۔

اس کے بعد ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ فر ماتے ہیں:''جب مسلمان اپنے تمام موجودہ معاشرتی اور انسانی علوم کوازسر نو مدون کرلیں گے تو پھروہ اسی طرح سے قرآن فہنی میں مدد گار ثابت ہوں گے جس طرح ماضی میں مسلمانوں کے معاشرتی حاصل کرنے میں کسی تعصب کا مظاہر ہنہیں کیا۔ ماضی میں کوئی ایسی مثال نہیں ملتی کہ کسی مصنف نے یا کسی یہودی یا ہندومصنف نے اپنی کسی مذہبی چیز کی ہندومصنف نے اپنی کسی مذہبی چیز کی ہندومصنف نے اپنی کسی مذہبی چیز کی تائید میں قرآن پاک یا مسلمانوں کے نقط نظر سے کا م لیا ہو۔ اس سے ان کے تعصب کا اندازہ ہوتا ہے ۔ لیکن ایسی شاید ایک بھی مثال نہیں ملے گی کہ کسی بڑے مفسر قرآن نے قرآن مجید کی تفسیر اور تشریح بیان کرنے میں دوسروں بالحضوص اہل کتاب کی مذہبی کتابوں کا حوالہ نہ دیا ہو۔ اس سے مسلمانوں کی وسعت ظرفی کا بھی پتا چاتا ہے اور عدم تعصب کا بھی اندازہ ہوتا ہے (۴۳)۔

۲۱۔ محاصرات قرآنی میں سابقہ انبیاء علیہم السلام کے مجزات اور نبی اکرم الله کے مجزات میں موازنہ کر کے آپیستی کی نبوت ورسالت کی عمومیت اور شمولیت پراستدلال کیا گیاہے۔صاحب کتاب رحمہ الله فرماتے ہیں:

''. . . الله تعالی کی بیست رہی ہے کہ جس علاقہ میں جومجرہ جیجاجائے وہ اس علاقے کے اعلیٰ ترین انسانی کمال سے ماوراء اور اس کی عظمت کی انتہاء سے بہت آ گے ہو۔ اور لوگ تسلیم کرلیس کہ یہ ہمارے بس سے باہر کی چیز ہے ۔ ایک بنیادی صفت تو مجرہ کی بیہ ہے۔ دوسری صفت جو پہلے تمام مجرات میں مشترک رہی ہے وہ بیہ کہ الله تعالیٰ کی بیہ مشیت رہی ہے کہ جب تک اور جس علاقے میں کسی نبی کی نبوت کار فرما رہی ، اس وقت تک وہ مجرہ بھی باقی رہا۔ اور جب نبوت کا دورختم ہوا تو مجرہ بھی ختم ہوگیا۔ تیسری صفت بیتی کہ سابقہ انبیاء کیہم السلام کو جسی مجرزات عطافر مائے گئے جب نبوت کا دورختم ہوا تو مجرہ بھی ختم ہوگیا۔ تیسری صفت بیتی کہ سابقہ انبیاء کیہم السلام کو جسی مجرزات عطافر مائے گئے جن کو انسان اپنے ظاہری حواس سے محسوس کر سکتا تھا کہ یہ مجرزہ ہے۔ چوتھا اہم وصف بیتھا کہ بقیہ انبیاء کرام علیہم السلام کے مجرزات تھے ، جو ایک خاص زمانہ کے بعد ختم ہو گئے۔ آج ہم بیہ مانتے ہیں کہ حضرت موئی علیہ السلام جب اپنا عصافی علیہ السلام کی نہ وہ کا جس نہ بیا کہ میں سے کسی نے نہ وہ عصاد یہ اور نہ وہ اثر دہا ہے۔ ہم میں سے کسی نے نہ وہ عصاد یہ کا ورنہ وہ اثر دہا دہاں لیے ہی جزہ صرف اس دور کے لیے تھا۔ وہ دورگر راتو وہ مجزہ بھی ختم ہوگیا۔

اس کے برعکس رسول الیقیہ کی نبوت ہمیشہ کے لیے ہاور ہمیشہ رہی ۔ وہ آنے والے تمام انسانوں کے لیے ہے۔ اس لیے آپ الیقیہ کا بیش کر دہ وہ مجر ہ بھی باقی ہے، جواس نبوت کی تصدیق اور دلیل کے طور پر بھیجا گیا تھا۔ جب تک حضور الیقیہ کا دین باقی ہے، آپ الیقیہ کا مجر ہ بھی باقی رہے گا۔ قرآن مجید حضور الیقیہ کے مجرات میں سب سے بڑا مجر ہ ہے وہ اور اس اعتبار سے منفر دہے کہ حضور الیقیہ نے اپنی نبوت کی تائید و تصدیق میں جب بھی کوئی چیز پیش فرمائی تو وہ قرآن ناطق اور قرآن صامت ہے۔ ان دونوں کے علاوہ جینے مجرات بھی آپ الیقیہ کے دست مبارک پر ظاہر ہوئے ان کورسول الیقیہ نے اپنی نبوت کی دلیل کے طور پر پیش نہیں فرمایا۔ سیرت کے بہت سے واقعات سے یہ پنہ چاتا ہے کہ کورسول الیقیہ نے اپنی نبوت کی دلیل کے طور پر پیش نہیں فرمایا۔ سیرت کے بہت سے واقعات سے یہ پنہ چاتا ہے کہ

موجود ہے اور قرآن مجید کے ماننے والے موجود ہیں وہ قرآن مجید کے نئے نئے مطالب اور معانی پرغور کرتے رہیں گے اور یوں علم تفسیر کے نئے نئے اسالیب، نئے نئے منا جج اور نئے نئے رجانات سامنے آتے رہیں گے' (۳۷)۔

وا۔ محاضرات قرآنی کی ایک عمدہ خوبی بیہ ہے کہ اس میں ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے مطالعہ قرآن اور تفسیر قرآن کی علقہ وطالبات مختلف النوع جہات کی نشاندہ می کی ہے۔ ان جہات کی روشنی میں قرآن وتفسیر کے متعلق تحقیق کرنے والے طلبہ وطالبات سخقیق کے لیے موضوعات کا انتخاب کر سکتے ہیں، فرماتے ہیں:

''. . . مطالعہ قرآن مجید کے ابھی اسنے اچھوتے میدان موجود ہیں جن میں ابھی غوطہ زنی شروع مجھی نہیں کی گئی۔ نہیں کہہ سکتے کہ ابھی علوم قرآن کے کتنے صدف اور ان میں کتنے گوہر پنہاں ہیں۔ قرآنی حقائق ومعارف کے سمندروں میں غوطہ زنی . . . جونہیں ہوئی ہے وہ اس سے بہت زیادہ ہے جواب تک ہوئی ہے'' (۲۸)۔

ڈ اکٹر محمصیداللّٰہ صاحب مرحوم ومنفور کے ساتھ پیش آنے والے نومسلم موسیقار کے عجیب وغریب واقعہ (۳۹) کا حوالہ دینے کے بعد ڈ اکٹر غازی فرماتے ہیں کہ:

''اس واقعہ سے مجھے خیال ہوتا ہے کہ قرآن مجید کی جو صوتیات ہے، پیلم وفن کی ایک ایسی و نیا ہے جس میں کوئی محقق آج تک نہیں اترا ہے۔ اور نہ ہی قرآن مجید کے اس پہلو پر اب تک کسی نے اس انداز سے غور وخوض کیا ہے۔ اس واقعہ کے سننے تک کم از کم میرا تاثر کیا خیال بھی بہی تھا کہ اگر کوئی شخص قرآن مجید کو بہت اچھی طرح پڑھتا ہے، غنہ اخفاء اظہار وغیرہ کا خیال کرتا ہے تو یہ ایک اچھی بات ہے ۔ لیکن اس فن کی اتنی زیادہ اہمیت سے میں اس سے قبل واقف نہیں تھا۔ اب معلوم ہوتا ہے کہ تجوید کا بین بھی بے صدا ہم چیز ہے (۴۰)۔

ایک اسلام دشمن شخص کا واقعہ (۴۷) ذکر کرنے کے بعد فر ماتے ہیں، کہ:''. . . ابھی قر آن مجید پرغور وخوض کے نئے نئے دروازے کھلنے ہیں اور نئے نئے رجحان پیدا ہونے ہیں'' (۴۲)۔

۲۰ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے کتب تغییر میں اسرائیلی روایات کے موجود ہونے سے اس حقیقت پر استدلال کیا
 ہے کہ مسلمانوں نے دوسرے مداہب سے مواد لینے میں کسی بھی قتم کا تعصب نہیں کیا ہے ، فر ماتے ہیں:

''اسرائیلیات کے بارہ میں اس اخذ وقبول سے بیضرور معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں کا مزاج علمی توسع کا ہے۔ یعنی وسعت علمی اور وسعت نظری ہمیشہ مسلمانوں کا خاصہ رہی ہے ۔مسلمانوں نے بھی بھی دوسروں سے کوئی علمی چیز میں مطالعہ کرنے یا گفتگو کرنے کی درج ذیل دو وجو ہات کا تعین کیا گیا ہے:

'' پہلی وجہ یہ ہے کہ تفسیری اوب میں جس طرح سے اور جس تیزی کے ساتھ وسعت پیدا ہوئی اس کے نتیج میں بہت ی تفسیر یں لکھی گئیں۔ پورے قرآن مجید کے با قاعدہ اور کھل تفسیر وں کے علاوہ بھی بہت ی کتا ہیں تفسیری موضوعات پر مشتمل تیار ہو رہی جارت و دن تیار ہو رہی ہیں۔ ان میں سے بعض تفسیروں میں الیی چیزیں بھی شامل ہو گئی ہیں جو سیح اسلامی فکر کی نمائندہ نہیں ہیں۔ قرآن مجید کے طلباء کوان تمام رجحانات اور اسالیب سے باخبر اور متنبر رہنا چاہیے۔ اس لیے مناسب محسوس ہوتا ہے کہ چندا لیے نامور ، متندا اور رجحان سالیب سے باخبر اور متنبر رہنا چاہیے۔ اس لیے مناسب محسوس ہوتا ہے کہ چندا لیے نامور ، متندا اور رجحان سازمفسرین قرآن کا تذکرہ کیا جائے جو تفسیر کے پورے ذخیرے میں نمایاں اور منفر دمقام بھی رکھتے ہیں اور محمد سے اسالی فکر کی نمائندگی بھی کرتے ہیں۔ یہ وہ بالغ نظر اور تاریخ سازمفسرین قرآن ہیں جنہوں نے قرآن مجید کے علوم کی نشر واشاعت میں انتہائی مفید اور تغیری کر دار ادا کیا ہے ، جن کے کام کے اثر ات ، تنائج اور مشرات آج پوری دنیا کے سامنے ہیں، اور جن کے اخلاص اور برکت عمل سے آج قرآن مجید کے معانی اور ممالیب اپنی اصل شکل میں ہم تک پہنچے ہیں اور جن کے اخلاص اور برکت عمل سے آج قرآن مجید کے معانی اور مطالب اپنی اصل شکل میں ہم تک پہنچے ہیں اور جارے یاس موجود ہیں۔

دوسری بڑی وجہ یہ ہے کہ قریب قریب تمام بڑے اور نمایاں مفسرین قرآن تفسیر کے مختلف رجانات کی نمائندگی اور فہم قرآن کے مختلف اسالیب کی ترجمانی کرتے ہیں۔ بعض تفسیریں ایسی ہیں جوانتہائی جامع انداز

کی ہیں، اور ان میں تمام بنیادی رجحانات کوسمولیا گیا ہے۔ پچھ تفسیریں ایسی ہیں جوعلم تفسیر کے کسی خاص

رجحان یا اسلوب کی نمائندگی کرتی ہیں۔ اور اگر قرآن کے طلباء اس خاص رجحان یا اسلوب سے واقفیت حاصل کرنا چاہیں تو وہ تفسیریں ان کے لیے خاص طور پر مفید ہیں۔ لیکن ان طلباء کے لیے ان تفاسیر کی افادیت نسبتاً کم ہوگی جوقرآن مجید سے صرف عمومی اور ضروری واقفیت حاصل کرنا چاہیے ہیں اور تفسیر کے کسی متعین اسلوب سے دلچینی نہیں رکھتے'' (۳۲)۔

۱۸۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ اپنے قرآنی محاضرات میں تغییری رجحانات کی حتمی تعداد کے تعین کے بارے میں فرماتے ہیں کہ:

'' یہ تعین تو قطعی طور پر کر ناممکن نہیں ہے کہ قرآن مجید کی تغییر میں کل کتنے رجحانات پیدا ہوئے۔ اس لیے کہ جب تک انسانی ذہن کا م کر تا رہے گا، نئے نئے رجحانات پیدا ہوتے رہیں گے۔ چنانچہ خود بیسویں صدی میں کئی نئے رجحانات سامنے آئے، جب تک انسان روئے زمین پر ". . . یا در کھنا چاہیے کہ ترجمہ بھی تغییر ہی کی ایک شاخ ہے اور تغییر ہی کا ایک فیلی اور چھوٹا سا شعبہ ہے۔ اس لیے جس طرح مفسر قرآن کے لیے بہت سی چیزیں ضروری ہیں۔ اسی طرح مترجم قرآن کے لیے بہت سی چیزیں ضروری ہیں' (۳۲)۔

پھرخطبہ دواز دہم میں فرماتے ہیں:

''ایک اور چیز جودرس قرآن کے حلقوں کو منظم اور مرتب کرنے میں پیش آتی ہے اور جس پر تھوڑی سی گفتگو کی ضرورت ہے وہ قرآن مجید کامتن اور ترجمہ ہے۔ یادر کھیے کہ عربی متن ہی دراصل قرآن ہے۔ اور جو ترجمہ ہے وہ بھی دراصل تغییر ہی کی ایک شاخ ہے۔ یعنی ایک مترجم نے اپنی فہم کے مطابق قرآن پاک کو سمجھا اور اس کا ترجمہ کیا۔ ۔ تغییر کے لیے جو چیزیں درکار ہیں وہی قرآن مجید کے ترجمہ کے لیے بھی درکار ہیں۔ مثال کے طور پر اگر کوئی شخص عربی زبان نہیں جانتا تو وہ براہ راست قرآن مجید کا ترجمہ نہیں کرسکتا'' (۳۳)۔

پھرفر ماتے ہیں کہ

''... جب تک (قرآن مجید) پڑھنے والے کی براہ راست وابسگی قرآن مجید کے ساتھ نہیں ہو گی اس وقت تک بیکوشش نتیجہ خیز ثابت نہیں ہوگی۔ بیروابسٹی متن سے ہونی چاہیے، کتاب اللی کے الفاظ سے ہونی چاہیے۔ کسی مترجم یا مفسر کے ترجمہ سے وابسٹگی ضروری نہیں۔ ترجمہ قرآن مجید کی خدمت کے لیے ہے۔ وہ قرآن کی جگہ نہیں لے سکتا۔ اصل چیز قرآن مجید کامتن ہے جو مجز ہے، منزل من اللہ ہے۔ معانی اور مطالب کا سمندر ہے '' (۳۲۲)۔

پھراس کے بعد فرماتے ہیں کہ:

". . . اگرمتن کونظرانداز کردیا جائے اور ساری توجه ترجمه پرمرکوز کردی جائے تو گویا ایک طرف تو جم نے ایک انسان کی فہم کوقر آن مجید کے قائم مقام کر دیا جو بہت بڑی جسارت بلکہ ہے ادبی ہے۔ دوسری طرف ہم نے قرآن کی وسعتوں کو ترجمہ کی تنکنا تیوں میں محدود کر ڈالا ۔ کوئی کتنا ہی بڑا انسان ہو جی کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جسیا صحابی جلیل کیوں نہ ہو۔ اس سے قرآن کے سجھنے میں غلطی ہو کتی ہے اور فلطی سے کوئی مبر انہیں ہے " (۳۵)۔

محاضرات قرآنی کے خصائص میں سے ایک خصوصیت میہ ہے کہ اس میں قرآن مجید کے مفسرین کے بارے

اس طرح سے نمازیں بڑھنی شروع کردیں۔ پھران ایک ڈیڑھ لا کھ صحابہ رضی اللّه عنہم نے مزید لا کھوں تابعین کوتر بیت دی۔ تابعین رحمہم اللّٰہ نے آگے چل کر دسیوں لا کھ، بلکہ شاید کروڑوں تنع تابعین کوتر بیت دے دی۔ اس طرح بیسب چیزیں اجمّاعی نقل اوراجمّاعی عمل کے ذریعہ سے آگے منتقل ہورہی ہیں (۲۹)۔

۵ا۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے این اس کتاب میں قرآن مجید کے ترجمہ کواس کی تفییر قرار دیا ہے ، فرماتے ہیں:

''ترجہ قرآن بھی تفیر قرآن کا ایک اہم حصہ ہے، ترجہ بھی ایک طرح کی تفییر ہی ہوتا ہے۔ کیونکہ جب تک آپ قرآن مجید کی کسی آیت کو بچھ کراس کا مطلب متعین نہ کریں اس کا ترجہ ممکن نہیں ہے۔ اس لیے ترجے کے لیے بھی فہم کی ایک سطح درکار ہے۔ جہاں جہاں قرآن مجید کی تفییر کو بچھنا ضروری ہے دہاں تفییر سمجھے بغیر ترجمہ نہیں ہوسکتا۔ جہاں تاویل کرنی ہے۔ وہاں تاویل کے بغیر ترجمہ نہیں ہوسکتا ۔ لہذا تفییر اور تاویل کی ایک کم از کم سطح ترجمے کے لیے بھی ضروری ہے (۳۰)۔

۱۱۔ محاضرات قرآنی مین ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے صراحت کے ساتھ اس حقیقت کا اظہار کیا ہے کہ قرآن مجید کا ترجمہ کرنے والے کے لیے پچھشرا کط کا حامل ہونا ضروری ہے ، فرماتے ہیں :

" قرآن مجید کا ترجمہ کرنا ہر شخص کے بس کا کام نہیں ہوسکا۔ ترجمہ کرنے میں اتن ہیجید گیاں اور مسائل پیدا ہوتے ہیں کہ جب تک قرآن مجید کے مضامین پر بہت اچھی کرفت نہ ہو براہ راست کسی آ دی کا ترجمہ کے لیے قلم اٹھانا نہ صرف ایک بڑا دشوار اور مشکل کام ہے، بلکہ ایک بہت بڑی جسارت بھی ہے۔ ترجمہ کے لیے ضروری ہے کہ خود قرآنی زبان پر عبور ہو۔ احادیث پر عبور ہو۔ احادیث پر عبور ہو۔ احادیث پر عبور ہو۔ ادر اس زبان کی نزاکتوں کا پھر جس زبان میں آپ ترجمہ کر رہے ہوں اس زبان پر عبور ہو۔ ادر اس زبان کی نزاکتوں کا اندازہ ہو۔ پھر جہاں، جس زمانہ میں اور جس علاقے میں آپ ترجمہ کر رہے ہیں، اس زمانہ کا عمورہ آپ کو پیتے ہو۔ اور وہاں کے رسم ورواج کا آپ کو علم ہو۔ بعض ادقات ایک خاص رواج کے پس منظر میں آپ ایک بات کو ایک انداز سے کہیں گے تو اس کا مطلب اور ہوگا۔ لیکن اسی بات کو کسی دوسرے ماحول میں اسی انداز سے کہیں گے تو اس کا مطلب کچھاور ہوگا۔ لغت میں وونوں کی گنجائش ہوگی۔ اس لیے ترجمہ کرتے وفت ان چاروں چیز وں کو پیش نظر رکھنا ہے حد ضروری ہے " (۳۱)۔

تھوڑا آگے چل کرفرماتے ہیں:

اصولوں سے ہٹ کرمن مانے انداز سے نہ کرنے گئے''(۲۵)۔ تھوڑا آ گے چل کرفر ماتے ہیں:

'' قرآن مجیدکومن مانی تاویلات کا نشانہ بنایا جائے تو پھرید کتاب ہدایت کے بجائے گراہی کا ذریعہ بھی بن سکتی ہے۔ یہی وہ چیز ہے جس کی طرف قرآن میں اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا گیا کہ بہت سے لوگ اس سے گراہ بھی ہوتے ہیں اور بہت سے لوگ اس سے ہدایت بھی پاتے ہیں''(۲۲)۔

سا۔ محاضرات قرآنی میں بدہتایا گیا ہے کہ' علوم القرآن' اورعلم تغییر بعض اعتبار سے ایک ہی چیز کے دونام ہیں۔ اور بعض اعتبار سے بدونوں الگ الگ علوم ہیں۔ بدونوں اس اعتبار سے ایک ہی چیز ہیں کہ جن علوم و معارف کو علوم القرآن کہا جاتا ہے۔ ان سب سے علم تغییر ہی میں کام لیا جاتا ہے۔ وہ گو یا علم تغییر کے اوز ار اور آلات ہیں۔ بدوہ و سائل ہیں جن سے کام لیے کر قرآن مجید کی تغییر اور تعبیر کی جاتی ہے ۔ لیکن اس اعتبار سے وہ تغییر سے الگ ہیں کہ ریتغییر میں کام آنے والے آلات و ذرائع ہیں، خود تغییر نہیں ہیں۔ تغییر اس عمل کا نام ہے جس کی روسے قواعد اور اصول تغییر کا انظباق کر کے قرآن مجید کے معانی وریافت کیے جائیں'' (۲۷)۔

اس کے بعد بیہ بتایا گیا ہے کہ'' بیہ جو مختلف علوم و فنون یا آلات و وسائل ہیں ان میں بہت می وہ چیزیں شامل ہیں جن کو جانے بغیریا جن سے کام لیے بغیرتفیر قرآن کے عمل میں پیش رفت نہیں ہو سکتی۔ مثال کے طور پرخو د نزول کی تفصیلات کہ کون می آیت کیسے نازل ہوئی، قرآن مجید میں جو قصص بیان ہوئے ہیں ان کا پس منظر کیا ہے، وہ کیوں بیان ہوئے ، کوئی خاص علم کب، کیوں اور کن حالات میں نازل ہوا، بیسب المور جو اسباب نزول کہلاتے ہیں، ان کا گہراعلم بہت سے معاملات کو تھے کی سے اور کون میں ہوئے کہ کہ نازل ہوا کہ بہت سے معاملات کو تھے کی سے منظر میں سمجھنے کے لیے ضروری ہے۔ اس طرح یہ تعین کہ کون می آیت می ہو اور کوئی مدنی، بیا اور اس طرح کے بہت سے علوم و مسائل ہیں جن کو مجموعی طور پر علوم القرآن کے نام سے یاد کیا جا تا ہے (۲۸)۔

۱۹ میں تفسیر قرآن کے حوالے سے اس حقیقت کا اظہار کیا گیا ہے کہ' تفسیر قرآن کا بہت بڑا حصدوہ ہے جو المت کے اجتماعی طرز عمل کے ذریعہ ہم تک پہنچا ہے۔ بیا جتماعی طرز عمل ہر دلیل سے بڑکر اور ہر شک و شبہ سے ماوراء ہے۔ اس کو اس کو اس کو اس کو اس کو کھنے ہیں۔ فرکی دو سے ماوراء ہے۔ اس کو اس کو اس کو کھنے ہیں مظرب کی تین اور عشاء کی جا ر۔ ان چیز وں کو رسول پھی ہیں نے جن میں بیان فر مانے پر اکتفا کو تعین ، ظہر کی جارہ عصر کی چار ، مغرب کی تین اور عشاء کی جا ر۔ ان چیز وں کو رسول پھی ہونے میں بیان فر مانے پر اکتفا کو تعین ، ظہر کی جارہ عصر کی چار ، مغرب کی تین اور عشاء کی جار۔ ان چیز وں کو رسول پھی ہے نے مخص بیان فر مانے پر اکتفا کو تعین ، ظہر کی جارہ عمر کی چارہ عمر کی خور کی دو

نہیں فر مایا۔ یا صرف ککھوا دینے پراکتفانہیں فر مایا۔ بلکہ آپ ایک کے سیار ڈیڑھ لاکھ صحابہ کوعملی تربیت دے دی کہوہ

بالفعل براہ راست، اور پوری انسانیت کے لیے بالقوۃ ایک نظام ہدایت ہے۔ بیا لیک الیک کسوٹی ہے جس پر پر کھ کر کھر ہے اور کھوٹے کا پتالگا یا جا سکتا ہے۔ بیدوہ نظام ہدایت ہے جورہتی دنیا تک کے لیے ہے، جس کی پیروی ہر زمان اور ہر مکان کے انسانوں کو پیش آنے والے ہر معاملہ میں روحانی ہدایت اور اخلاقی وتشریعی راہنمائی فراہم کر سکتا ہے۔ اس کتاب کی مدد سے مکارم اخلاق کے معیارات رہتی دنیا تک کے لئے مقرر کئے جاتے رہیں گئے" (۲۲)۔

#### آ کے چل کرفر ماتے ہیں:

'' یہ کتاب علوم ومعارف کا ایک لا متناہی گنجینہ ہے۔ یہ رہتی دنیا تک کے لیے کتاب ہدایت اور
دستورالعمل ہے۔اگراس میں ہردور کے لیے راہنمائی کا سامان موجود ہے تو ہردور کے اہل علم کا
یہ فرض ہے کہ وہ اپنے اپنے دور کے انسانوں کے لیے اس کتاب کی تعبیر تفییر کا فرض انجام دیں
دافعہ یہ ہے کہ قرآن مجید معانی ومطالب اور حقائق ومعارف کا ایک ایسالا متناہی سمندر ہے جس
کے نہ معانی اور مطالب کی کوئی حدہ اور نہ اس کے حقائق ومعارف کی کوئی انتہا ہے'' (۲۳)۔
جہاں تک قرآن مجید سے ہدایت و راہنمائی حاصل کرنے کا تعلق ہے تو اس مقصد کے حصول کے لئے ضروری
ہے کہ اس میں غور وفکر کیا جائے اور اسے سجھنے کے لیے قرون اولی سے مروجہ اصولوں اور ضابطوں کا لحاظ رکھا جائے۔اس

"اس کتاب سے راہنمائی حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کو سیحصنے اور منطبق کرنے میں ان اصولوں اور قواعد کی پابندی کی جائے جو حضور اللہ کے نے مانے سے تفسیر وتشریح قرآن کے لئے برتے جارہے ہیں۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اجتماعی طرز عمل اور امت اسلامیہ کے اجتماعی روید، تعامل اور قوم قرآن کی روسے تفسیر قرآن کے لئے ایسے مفصل اصول اور قواعد طے پا گئے ہیں جن کی پیروی روز اول سے آج تک جاری ہے (۲۲)۔

#### اس کے بعد فرماتے ہیں:

''ان اصولوں کا واحدمقصدیہ ہے کہ جس طرح کتاب اللی کامتن محفوظ رہا،اس کی زبان محفوظ رہی، اس کی زبان محفوظ رہی، اور اس کے معانی اور مطالب بھی ہر تتم کی تحریف اور اشتباہ سے محفوظ رہے، اور اس بات کا اطمینان رہے کہ کوئی شخص نیک نیتی یا بدنیتی سے اس کتاب کی تعبیر وتشریح طے شدہ

- ۲۔ "اگر کسی نے مغربی افکار اور نظریات کا گہرا مطالعہ کیا تو آپ اسے عبد الماجد دریا بادی کی تفسیر پڑھنے کا مشورہ
   دیں جوایک جلد میں ہے لیکن بڑی غیر معمولی اور عمد "تفسیر ہے" (۱۷)۔
  - ۳۔ اگرکوئی مخص نقابل ادیان میں دلچیسی رکھتا ہے تو ایک تفسیر حقانی ہے،،انیسویں صدی کے اوآخر میں ایک بزرگ تھے مولانا عبدالحق حقانی ، بیان کی تفسیر ہے،، (۱۸)۔
- ۳۔ اگر کوئی انگریزی ادب کا دلدادہ ہے اور مغرب کی نفسیات کا طالب علم ہے تو پھر آپ اسے عبد اللہ یوسف علی کا انگریزی ترجمہ اور تفسیر دیں (۱۹)۔

#### پھر فرماتے ہیں:

کہنے کا مقصد سے کہ پہلے آ دی کا ذوق اور مزاح دیکھ لیں اور اس کے مطابق اسے پڑھنے کے لئے کہا ہیں دیں۔اگراس کے دل میں ہدایت کا نیج ہے اور اللہ تعالیٰ کی مشیت ہے تو یقیناً اسے ہدایت حاصل ہوگی (۲۰) دیں۔اگراس کے دل میں ہدایت کا نیج ہے اور اللہ تعالیٰ کی مشیت ہے تو یقیناً اسے ہدایت حاصل ہوگی (۲۰) داکٹر غازی رحمہ اللہ کی اس کتاب میں دعوت و تبلیغ کا کا م کرنے والوں کے لئے میاصول بیان کیا گیا ہے کہ کسی کے فتنہ میں مبتلا ہوجانے کے اسباب ومحرکات کو معلوم کیا جائے اور دیکھا جائے کہ وہ شخص کیسے اس فتنہ میں مبتلا ہوا ہے کھراسباب کی روشنی میں اس کا فتنہ میں مبتلا ہوجانے کا کوئی ممکنہ علاج تبجویز کیا جائے ، چنانچہ آپ دہریت کے فتنہ کے حوالے سے فرماتے ہیں:

''اگر کوئی شخص دہریت کے فتنے میں گرفتار ہے تو بید یکھنا جا ہیے کہ وہ اس فتنہ میں کیوں مبتلا ہوا، اور وہ کون سے اسباب ومحرکات تھے جو اس فتنہ کا ذریعہ بنے ۔سبب معلوم کرنے کے بعد علاج آسان ہوجا تا ہے۔۔۔۔،،(۲۱)۔

محاضرات قرآنی میں قرآن مجیدی عمومیت، شمولیت، اکملیت اور آفاقیت کونها بیت عمده اور سهل انداز میں ثابت کیا گیاہے۔ اس حقیقت پرڈاکٹر عازی رحمہ اللہ کا بید بیان واضح طور پر دلالت کرتا ہے، فرماتے ہیں:

'' قرآن مجید۔۔۔۔ اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے۔ بید مسلمانوں کے لیے قیامت تک ضابطہ حیات کی حیثیت رکھتا ہے۔ ایک اسلامی معاشرے میں تمام اصولوں اور معاشرتی قوانین کا مآخذ ومصدر اولیں بیر کتاب ایک برتر قانون اور دستور العمل ومصدر اولیں بیر کتاب ایک برتر قانون اور دستور العمل کی حیثیت رکھتی ہے۔ قرآن مجید ایک ایسا تر از داور پیانہ ہے جس کی بنیاد پرحق و باطل میں تمیز کی جائے ہے۔ بید کتاب مسلمانوں کے لیے جائے ہے۔ بید کتاب مسلمانوں کے لیے

ب۔ وضع العقائد الباطلة ، یعنی وہ تمام باطل عقائد جولوگوں کے ذہنوں میں موجود ہیں ، وہ مسلمانوں کے ذہن ہوں یاغیر مسلموں کے ان سب باطل عقائد کی تر دید کی جائے۔

یا چیر موں ہے ان سب با صحفا علی کر دیدی جائے۔
ج۔ نفی الا عمال الفاسدہ ، لیعنی جواعمال فاسدہ انسانوں میں رائح ہیں ، چاہان کی بنیادکسی فلط عقیدے پر ہویا نہو، ان اعمال کی فلطی کو واضح کیا جائے ، اور ان کو مٹانے اور درست کرنے کی کوشش کی جائے ۔۔۔ (۱۳)۔
یہ تین وہ مقاصد دہیں جو درس قرآن کے اصل مقاصد ہیں اور یہی مقاصد رہنے چاہیں ، چاہ درس قرآن کسی مجمع کا ہو، چاہے وہ امام رازی رحمہ اللہ کی سطح کا درس قرآن ہو، یا ہماری اور آپ کی سطح کا ،اس کے یہ تین مقاصد لاز ما ہوں گے۔انسان کے فس کی تہذیب کی ہر وقت ضرورت ہے۔ اس لیے کہ تہذیب تفس اور تزکید روح کی کوئی انہائیں ہوں گے۔انسان کے فس کی تہذیب کی ہر وقت ضرورت ہے۔ اس لیے کہ تہذیب تفس اور تزکید روح کی کوئی انہائیں بفس کی جتنی بھی تہذیب اور روح کا جاتنا بھی تزکیہ ہوتا چلا جائے گا ،اس سے او نچا ایک معیار ہمیشہ موجود رہے گا (۱۳)۔

اس کتاب میں یہ بتایا گیا ہے کہ قرآن مجید کا درس دینے والے کے لیے دیگر علوم سے واقف ہونا ضروری نہیں ہے، ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

قرآن مجیددکونہ سی بنیاد کی ضرورت ہے، نہ بیسا کھیوں کی ،قرآن مجید بنیاد بھی فراہم کرتا ہے، دیواریں بھی فراہم کرتا ہے، دیواریں بھی فراہم کرتا ہے۔ اور تعلیم کی تکمیل بھی کرتا ہے۔ قرآن مجید نے مختاج ہیں۔ مکن ہے کہ بعض لوگ آپ ہے کہیں کہ آپ نے فقد اور اصول فقہ کاعلم حاصل نہیں کیا، یا آپ نے علم الکلام نہیں بڑھا۔ اس لیے آپ کو درس قرآن کی ذمہ داری نہیں اٹھانی چاہیے۔ میرا نا چیز کا مشورہ یہی ہے کہ آپ اس وسوسہ میں نہ بڑیں اور اپنا کام جاری رکھیں۔ میں خود فقہ کا طالب علم ہوں ،فقہی موضوعات یربی پڑھتا اور پڑھا تا ہوں۔ لیکن میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ قرآن بنی فقہ کی مختاج نہیں ، یہ تمام علوم قرآن پاک کے مختاج بیں قرآن ان میں سے کسی کامختاج نہیں ہے۔ اس لیے آپ کی یروا کیے بغیرا پنا کام جاری رکھیں (۱۵)۔

اا۔ اس کتاب کی ایک منفر دخو بی بیہ ہے کہ اس میں انسان کے مطالعہ کی نوعیت کے لحاظ سے تفسیروں کو پڑھنے کا مشورہ دیا گیا ہے، چنانچہ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

ا۔ ''اگر کوئی ادب کا طالب علم ہوتو اس کوقر آن مجید کے ادبی محاس کی کوئی کتاب دیجئے ۔مثلاً سید قطب برحمہ اللہ کی کتاب دیجئے ۔مثلاً سید قطب برحمہ اللہ کی کتاب ہے'' مشاہد القیامہ فی القرآن'۔اس کو پڑھ کرقر آن مجید کی ادبی عظمت کا اعتراف ہوگا ۔علامہ اقبال رحمہ اللہ نے ایک جگہ کھا ہے کہ کوئی شخص بھی قرآن مجید کے لغوی معنوی حسن سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا بھر طیکہ وہ اس کے دائر ہے میں آجائے''(۱۲)۔

'' مسلمان کوقر آن مجید کا مطالعه اس لیے کرنا چاہئے کہ قر آن مجید ہی مسلمانوں کی زندگی کی اساس ہے،جس عالمی برادری کوہم امت مسلمہ کہتے ہیں (جس کے لیے بھی بھی ملت اسلامیہ کی اصطلاح بھی استعال کی جاتی ہے۔اس کی اساس صرف قر آن مجید ہے،قر آن مجید کے علاوہ امت مسلمہ کی اور کوئی اساس نہیں ہے۔قر آن مجید ہمارے پاس دو شکلوں میں آیا ہے:

ا۔ قرآن ناطق، یعنی بولتا قرآن

۱- قرآن صامت، یعنی خاموش قرآن

قرآن صامت (یعنی خاموش قرآن) جو بید کتاب ہے جوخود تو نہیں بولی لیکن ہم اسے پڑھتے ہیں اوراس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ سے مخاطب ہوتے ہیں ۔قرآن ناطق یعنی بولتا قرآن وہ ذات گرامی ہے،علیہ الصلاۃ والتحیہ ،جس نے قرآن مجید کودنیا تک پہنچایا،اس کی تفسیروتشریح کی اوراس قرآن برعمل کرے دکھایا۔ . . (۱۱)۔

۸۔ کتاب کی ایک اہم خوبی ہے ہے کہ اس میں قرآن مجید کی تدریس میں مخاطبین کی وہنی وعلمی استعداد کالحاظ رکھنے کو ضروری قرار دیا گیا ہے، چنانچہ ڈاکٹر غازی رحمہ الله فریاتے ہیں:

'' درس قرآن کے اسلوب اور منہاج پر بات کرتے ہوئے ہمیں بیضرور خیال رکھنا اور دیکھنا ور دیکھنا کے ہمارے اس درس کے مخاطبین کون ہیں۔ مخاطبین کا لحاظ رکھنا اس لیے بھی ضروری ہے کہ مخاطبین کی بہت سے علمی اور فکری سطحیں ہوتی ہیں ، بہت سے پس منظر ہوتے ہیں اور ان سب کے تقاضے الگ الگ ہوتے ہیں۔ بعض اوقات درس قرآن کا مخاطب ایک عام تعلیم یافتہ شہری ہوتا ہے ، اس کے تقاضے اور ضروریات اور ہوتے ہیں ۔ ۔ اس لئے پہلے بیعین کر لینا چاہئے کہ ہمارا ہدف کیا ہے اور ہم کس طبقہ کو خطاب کرنا چاہتے ہیں ، جس طبقہ اور جس معیار کے لوگوں سے ہمارا ہدف کیا ہے اور ہم کس طبقہ کو خطاب کرنا چاہتے ہیں ، جس طبقہ اور جس معیار کے لوگوں سے بات کرنی ہواس طبقہ کے فکری پس منظر ، اس کے ذہن میں پیدا ہونے والے شہبات ، اس طبقہ میں اٹھائے جانے والے سوالات ، ان شہبات وسوالات کا منشا پہلے سے ہمارے سامنے ہونا حیا ہے '(۱۲)۔

۔ کتاب میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے حوالے سے نزول قرآن کے درج ذیل تین مقاصد کو بیان کر کے آسان الفاظ میں ان کی توضیح کی گئی ہے:

الف۔ تہذیب نفوں البشر کے انسانوں کے نفوں کی اندر سے تہذیب ہو۔

بھی کی جائے۔ چنانچہ انسانوں سنے ہرنافع اور ضار چیز کومقدی سجھنا شروع کر دیا۔ آگے چل کریداحترام اور بیرتقدیس بڑھتے بڑھتے عبادت کے درجہ تک جاپہنچا''(2)۔

اس کے بعد فرماتے ہیں: ''یوں ہوتے ہوتے ہر کا نناتی قوت محتر م اور مقدس قرار پا جاتی، پھراس کی پوجا کی جانے لگتی ہے اوراس کو بالآ خرمعبود کے درجہ برفائز کر دیا جاتا ہے...، (۸)۔

۵۔ اس کتاب کی ایک خوبی ہی ہے کہ اس میں تحقیق کے ایک اہم اصول کو بیان کیا گیا ہے اور وہ ہیہ کہ:
 " تقدیس کے ساتھ تحقیق ممکن نہیں'۔ اس اصول کی توضیح ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے ان الفاظ میں کی ہے۔
 فرماتے ہیں:

- ۲ اس کتاب میں انسانیت برقرآن مجید کی عطاؤں، رحتوں اوراحسانوں کو ایک عمدہ اسلوب میں بیان کیا گیا ہے۔
   ان کی مثال کہیں اور نہیں ملتی جیسے انسانی وحدت ومساوات کا واضح اور دوٹوک اعلان ،عقل و وحی اور مذہب وعلم
   کے درمیان تو از ن اور امتزاج ،علمی منہاج اور طرز استدلال وغیرہ (۱۰)۔
- 2۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ کی اس کتاب بیں قرآن مجید کومسلمانوں کی زندگی کی اساس قرار دیتے ہوئے اس کے مطالعہ کی ضرورت واہمیت کو بیان کیا گیا ہے آپ فرماتے ہیں:

خواہ وہ عورت ہو یا مرد، اپنے مقاصد کو حاصل کرنے میں تدریس قرآن کے عمل کو بہتر طریقے سے انجام دے سکے۔اس اصول کوڈاکٹر غازیؓ نے یوں بیان فرمایا ہے:

"جب ہم تدریس قرآن مجید کا ایک منہاجی جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں دیکھنا چاہئے کہ قرآن مجید کی تدریس کے آج کل کون کون سے طریقے رائج ہیں، ان طریقوں میں کیا کیا مقاصد کارفر ماہیں اور ہمارے پیش نظر جومقاصد ہیں ان کو عاصل کرنے لیے تدریس قرآن کے اس عمل کوزیادہ سے زیادہ بہتر کسے بنایا جائے۔

منہاج ہے مرادوہ طریقہ کارہے جو کسی ذمہ داری کو انجام دینے کے لیے یا کسی بڑے مل کو تحمیل تک پہنچانے کے لیے اختیار کیا جاتا ہے۔ قرآن مجید نے شریعت کے ساتھ ساتھ منہاج کا لفظ بھی استعال کیا ہے۔ منہاج سے مرادیہ ہے کہ شریعت کے کسی حکم پرعملدرآ مدکرنے کے لیے جوطریق کار اور اسلوب اختیار کیا جائے وہ کیا ہو، اس کے نقاضے کیا ہوں اور اس کی تفصیلات کو کسے مرتب اور مدون کیا جائے (۴)۔

س۔ اس کتاب میں قرآن مجید کا مطالعہ کرنے کے اغراض و مقاصد کے تعین کی طرف خصوصی توجہ مبذول کرائی گئی ہے اور یہ بتایا گیا ہے کہ مسلم اور غیر مسلم کوقر آن مجید کا مطالعہ کیوں کیسے اور کس لیے کرنا چاہئے! (۵)۔ غیر مسلموں کے لئے مطالعہ قرآن کی اہمیت کے حوالے سے ڈاکٹر غازی رحمہ الله فرماتے ہیں:

''ایک انصاف پیندغیر مسلم اگر قرآن مجید پرنظر ڈالے گا اور قرآن مجید کی تاریخ اور انسانیت پراس کتاب کے اثرات کا مطالعہ کرے گا تو وہ اس نتیجہ پر پہنچے بغیر نہیں رہ سکتا کہ اس کتاب کا مطالعہ اس کے لیے بھی شایدا تناہی ضروری ہے جتنا ایک مسلمان کے لئے ضروری ہے۔ اس کتاب کی ایک بڑی اور بنیادی وجہ یہ ہے کہ دنیا کی تاریخ میں کوئی کتاب این نہیں ہے جس نے انسانیت کی تاریخ پراتنا گہرااثر ڈالا ہو جتنا قرآن مجیدنے ڈالا ہے (۲)۔

وی ماب بین بین ہے ہیں سے اصافیت کی ماری پراخا ہم اس دوانا او بھا کرانی بیدے دانا ہے ہوں ہے۔ سمہ اس کتاب میں ماضی اور حال میں لوگوں میں پائی جانے والی ایک بہت بڑی اور خطر ناک غلط نبخی کی نشاندہی کر کے اس سے کممل طور پر اجتناب کرنے کی تھیجت کی گئی ہے چنانچہ ساحب کتاب فرماتے ہیں:

''نزول قرآن سے پہلے دنیا میں ایک بہت بڑی غلط بنی پائی جاتی تھی (جو کسی حد تک اب بھی پائی جاتی ہے) کہ ہروہ چیز جوانسانوں کو کسی قشم کا نفع یا نقصان پہنچا سکتی ہے وہ اپنے اندر خاص قشم کے مافوق الفطرت اثرات اور قو تیں رکھتی ہے۔ یہ غلط بنی انسانوں میں بہت پہلے کم علمی اور جہالت کی وجہ سے پیدا ہوگئی ،اور وہ یہ بیجھنے لگا کہ ہروہ قوت جواس کی نظر میں مافوق الفطرت حیثیت رکھتی ہے وہ اس بات کی مستحق ہے کہ نہ صرف اس کا احترام کیا جائے بلکہ اس کی تقدیس

## محاضرات قرآنی کے خصائص

ڈ اکٹرمحمود احمد غازی رحمہ اللہ کے خطبات ومحاضرات (لیکچرر) پر ببنی کتاب''محاضرات قر آنی'' کا بغور اور کشلسل ہے مطالعہ کے دوران جو جو خصائص سامنے آتے گئے انہیں اس مقالہ میں پیش کیا جا تا ہے:

ا۔ محاضرات قرآنی کی سب سے پہلی خوبی ہیہ ہے کہ اس کے آغاز میں جہاد،خواہ بالسیف ہویا بالقرآن کے تصور اور جذبے کواجا گر کیا گیا ہے اور جہاد بالقرآن کے اثر کو بیان کیا گیا ہے۔ چنانچیصا حب کتاب ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمہ اللّٰہ فر ماتے ہیں:

" جہاد، اسلام کا ایک بنیادی ستون ہے۔ حدیث نبوی تالیقیہ کی روسے جہاد اسلام کا ذروۃ سنام ہے۔ جیسا کہ آپ جھے ہے بہتر جانتی ہیں، رسول اللہ قالیقیہ نے اسلام کو ایک عمارت سے تشید دی ہے جس کے ستونوں اور ارکان کا تذکرہ بھی احادیث مبارکہ میں ملتا ہے۔ لیکن اس عمارت کا سب سے بڑا اور سب سے بلند برج اور سب سے اونچا کنگرہ جہاد ہے۔ جس کو ذروۃ سنام الاسلام سے تعبیر کیا گیا ہے۔ جہاد صرف تلوار سے ہی نہیں بلکہ علی اور فکری اسلحہ سے بھی لڑا جا تا ہے۔ اس کا انداز اور طریقہ کار ہر جگہ اور ہروقت ایک جیسا نہیں ہوتا، بلکہ حالات اور ضروریات کے لحاظ سے اس کا انداز بدلتار ہتا ہے۔ وہ عملی انداز کا بھی ہوتا ہے۔ وہ عملی انداز کا بھی ہوتا ہے۔ اور علمی اور فکری انداز کا بھی ہوتا ہے۔ قرآن حکیم میں جہاں جہاد بالسیف کا تذکرہ ہے جو جہاد کی سب سے اعلی اور ارفع قتم ہے، وہیں علمی اور فکری جہاد کا بھی تذکرہ آیا ہے، ارشادگرای ہے، کا تذکرہ ہے جو جہاد کی سب سے اعلی اور ارفع قتم ہے، وہیں علمی اور فکری جہاد کا بھی تذکرہ آیا ہے، ارشادگرای ہے، کے خلاف قرآن مجید ہے جہاد کریں۔ یہاں اس جہاد کو جہاد کیر قرار دیا گیا ہے۔ چنانچ قرآن مجید کے ذریعہ سے جو جہاد کیون میں قرآنی کی روسے علمی اور فکری جہاد ہوگا بلکہ وہ جاد کیر جھی کہلائے گا۔

یہ جہاد بالقرآن وہ جہاد ہے جس کے نتیجہ میں مجاہدین کی ایک پوری نسل تیار ہوتی ہے، اس کے نتیج میں اسلامی معاشرہ کی ایک مضبوط علمی ، فکری اور روحانی بنیا داستوار ہوتی ہے اور اس کے نتیج میں لوگوں کے جسم خاکی نہیں اسلامی معاشرہ کی ایک مضبوط علمی ، فکری اور روحانی بنیا داستوار ہوتی کیا جاتا ہے، لیکن قرآن کے ذریعہ سے جو جہاد کیا جاتا ہے اس سے لوگوں کے دل ، ان کی روحیں اور ان کے قلب و دماغ متاثر ہوتے ہیں ، اس لیے بجاطور پر یہ جہاد کبیر کہلائے جانے کا مستحق ہے۔ (۳)

۲۔ اس کتاب میں ایک اہم اصول کی طرف توجہ مبذول کرائی گئی ہے وہ بیہ بے کہ قر آن مجید کی تدریس کے لئے عصر حاضر میں مروجہ اسالیب ومنا ہج اوران کے استعال کے اغراض ومقاصد کا دفت نظر سے جائزہ لیاجائے تا کہ ہرمعلم،

خطبه چهارم: جع وتدوین قرآن مجید

خطبه پنجم: علم تفسیرایک تعارف

خطبششم: تاریخ اسلام کے چند عظیم مفسرین قرآن

خطبہ فقم: مفسرین قرآن کے تفسیری مناجع

خطبهشم: اعجاز القرآن

خطبنم: علوم القرآن ایک جائزه

خطبه دېم: نظم قرآن اوراسلوب قرآن

خطبه یازدد جم: قرآن مجید کا موضوع اوراس کے اہم مضامین

خطبه دواز دہم: تدریس قرآن مجید دورجد پدکی ضرورت اور تقاضے

### سببخطيات

ندکورہ بالا دس خطبات کے سبب اوران کی ضرورت کے متعلق ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ خود فرماتے ہیں کہ:

'' قرآن کریم، تاریخ و تدوین قرآن کریم اور علوم القرآن کے چند پہلوؤں پر یہ خطبات اپریل

'' قرآن کریم، تاریخ و تدوین قرآن کے روبرو دیئے گئے۔ ان خطبات کی ضرورت کا احساس

سب سے پہلے میری بہن محترمہ عذرانسیم فاروقی کو ہوا، جو اگر چہ عمر میں مجھ سے کم لیکن دینی

حسیت، اخلاص اور للہیت میں مجھ سے بہت آگے اور میر سے جیسے بہت سول کے لیے قابل رشک

ہیں۔ وہ خود ایک عرصہ سے درس قرآن کا اہتمام کر رہی ہیں۔ . . ''(۱)۔

### اسلوب خطبات

خطبات كاسلوب ك متعلق داكثر غازى رحمه الله خود فرمات بين:

'' ان خطبات کی زبان تحریری نہیں تقریری ہے۔ انداز بیان عالمانہ اور محققانہ نہیں داعیانہ اور خطیبانہ ہے۔ چونکہ خطبات کا کوئی متن پہلے سے تیار شدہ نہ تھااس لیے انداز بیان میں خطیبانہ رنگ کہیں کہیں بہت نمایاں ہو گیا ہے۔ نظر ثانی کے دوران میں اس انداز کو بدلنا طویل وقت کا متقاضی تھا۔ اس لیے اس کی کوئی کوشش نہیں کی گئے۔'(۲)

# محاضرات حدیث (از ڈاکٹرمحموداحمدغازی مرحوم) کی اہم خصوصیات (ایک تجزیاتی مطالعہ)

\* ڈاکٹر تاج الدین ازہری

برصغیر میں غالبًا پہلی مرتبہ مدراس کے علاقہ میں ساؤتھ انڈین مسلم ایج یشنل سوسائٹی کے زیر اہتمام خالص علمی و فکری لیکچرز کا اہتمام ''خطبات'' کے نام سے ہوا۔ جس میں علامہ سلیمان ندوی اور علامہ ڈاکڑ محمدا قبال رحمۃ الله علیہا جیسے اساطین ملت نے اپنی برسول کی تحقیقات کو اپنے محاضرات کی صورت میں عوام کے سامنے رکھا۔ خطبات کے نام سے اساطین ملت نے اپنی برسول کی تحقیقات کو اپنے محاضرات کی صورت میں عوام کے سامنے رکھا۔ خطبات کے نام سے جب یو فکری گفتگوشا کئے ہوئی تو لیل ونہار کی گروش نے ان کی افادیت سے کی نہ آنے دی بلکہ ان سے استفادہ کا رجحان روز افزول ہوتا رہا۔ اس علمی روایت کو آگے بڑھا کر ۱۹۸۰ء میں اسلامیہ یو نیورسٹی بہاول پور نے دوبارہ تازہ کیا جہال ڈاکڑ حمید اللہ درجمۃ اللہ علیہ نے پیرس سے تشریف لاکر بارہ لیکچرز دیئے اور انہیں خطبات بہاول پور کے نام سے شائع کیا گیا۔ ان کی افادیت میں روز بروز اضافہ ہوتا چلا جا رہا ہے اور بیختلف جگہوں سے بار بارشائع ہور ہے ہیں۔ (۱)

ای طریقۂ حسنہ پڑمل کرتے ہوئے اسلام آباد کے ادارے''الھدیٰ اعزیشنل'' کی دعوت پر جناب ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمۃ اللہ علیہ نے کا کتوبر سے ۱۹ کتوبر ۲۰۰۳ء تک الھدیٰ کے وسیع ہال میں حدیث اور اس سے متعلقہ علوم کے بارے میں لیکچرز دیئے جنہیں بعد میں صوتی تعجیل سے صفحہ قرطاس پر منتقل کرکے ڈاکٹر صاحب کی منظوری سے الفیصل ناشران لا ہور نے پہلی بار ۲۰۰۴ء میں شائع کیا اور اب تک بیماضرات چھ بارشائع ہو بچے ہیں جس سے ان کی افادیت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

ان محاضرات کے علمی مرتبہ ومقام اور اہم خصوصیات کو جاننے کے لیے ضروری ہے کہ محاضر کی زندگی پر ایک طائرانہ نظر ڈال لی جائے کیونکہ محاضر کاعلمی تج بہ، معرفتِ لغات، وسیع مطالعہ، انسانی زندگی کے مختلف پہلوؤں پر ان کی نظر اور ان سے تعامل ہی اس کے محاضرات کو چار چاندلگاتے ہیں اور بیسب بچھ ڈاکٹر غازی صاحب کو حاصل تھا۔ اس کے ساتھ ان کے عام فہم انداز گفتگو، حدیث رسول اللیکھ سے دلی محبت، اس کی اشاعت کے جذبے، اس کے عالمانہ دفاع اور اس میدان میں مزید کام کے لیے لوگوں کو ابھارنے کے احساس نے ان محاضرات کی مقبولیت میں اضافہ کیا۔

<sup>\*</sup> السوى ايث بروفيسر وچيئر مين شعبه حديث ، مين الاقوامي اسلامي يونيورش ، اسلام آباد

۳۹۔ بی اسرائیل،۲۰

٠٨٠ الاعراف :١٥٧

۳۱\_ سورة الحج ۸۷

۳۲۷ محاضرات ص ۳۲۷

٣٣\_ البقرة:١٢٩

مهم مديث تخ ت اورمتن

۳۹۸ محاضرات ص ۳۲۸

۳۷ کا خرات ص ۳۲۹ ۱۹۹ (تفرف)

۲۷۷ محاضرات ۳۷۲

۴۸\_ محاضرات ص۳۷۳

9~ \_ سيوطي الاتقان ،نوع ٨ يص ٨٦٩

۵۰ محاضرات قرآنی ۱۲۰ ۱۲۰

۵۱ محاضرات، ص ۱۵۰-۱۲۹

۵۲\_ ژاکترمحموداحمه غازی،مرتب و مدون ادب القاضی ص ۱۶\_۸

۵۳\_ محاضرات قرآنی ص ۳۷

۵۳ اینا، ص ۳۸

۵۵ محاضرات قرنی مص:۱۰۸

۱۳ سیدسلمان ندوی (مرتبه) مقالات ثبلی جلداول پیشنل بک فا وَنَدْ پیش اسلام آباد ۱۹۸۹ء ص۲۹۔

الدین زرکشی "البرهان فی علوم القرآن" میں بیفهرست ص ۲۹ جلداول برموجود ہے۔

۱۶۔ جلال الدین سیوطی نے خصوصی طور پران دو کتابول'' البرهان فی علوم القرآن' اور''مواقع العلوم من مواقع النجوم'' کو پیش نظر رکھا۔۔

ے ۔ ڈاکٹر صحی صالح ''علوم القرآن' میر کتاب بیروت اور مصر ہے گی دفعہ شائع ہو چکی ہے ، پاکستان میں غلام احمد حریری نے اس کتاب کا اردومیں ترجمہ کیا ہے جو کہ کئی بارچھ ہے چکی ہے۔

۱۸ محاضرات قرآنی ص:۹

9<sub>-</sub> محاضرات قرآنی م<sup>0</sup>: 9

۲۰\_ محاضرات قرآنی مِس:۲۸۳

۲۱\_ محاضرات قرآنی بس:۲۸۳

۲۲ محاضرات قرآنی ص ۲۸۳

۲۸۳ ایشا ص ۲۸۳

۲۲ محاضرات ۱۲۹۳

۲۵ محاضرات قرآنی ۱۶۳٬۱۹۳٬

۲۷ \_ شاه ولى الله الد بلوى ، الفورالكبيرص ١٤ اشاعت اسلام كتب خانه محلّه جنگي بيشاور

12\_ ایضاً ص ۱۸

۲۸ اینام ۱۸

۲۹ شاه ولى الله، الفوز الكبيرص: ١٤

۳۰۰ شاه ولی الله ،الفوز الکبیر ،ص ۳۰۰

ا٣- الفوز الكبيرص ٣٣

۳۲ الفوز الكبير ۳۳، ۳۲

۳۵ الفوز الكبيرص ۳۵

۳۵۷ محاضرات ص ۳۵۷

۳۵\_ محاضرات ۲۵۸\_۲۱۱ متصرف

۳۷\_ محاضرات ص ۳۷۱ ۳۲۳

سے محاضرات ص۱۲۳ ۱۳۵۰ ۳۲۵

٣٨ النازعات،٢٣٠ ٢٨

ہماری دینی درسگاہوں میں روز بیتنقیدی تبھرے ہوتے رہتے ہیں لیکن بیہ کہنے کی سمی کی مجال نہیں ہے کہ مولانا تھانوی یا مولانا مودودی یا مولانا احمد رضاخان سے بھی غلطی ہوئی ہے ۔کوئی ذرابیہ جرائت کرکے دیکھے،ان کے مریدین سرتوڑ دیں گے اوراسلام سے خارج کرکے دم لیں گے''۔(۵۵)

دعاہے کہ اللہ تعالیٰ ڈاکٹر صاحب کی تمام حسنات کواعلیٰ درجے میں قبول فرما کران کے'' محاضرات قرآنی'' کو ان کے لئے صدقہ جاربیہ بنا دے۔اللہ تعالیٰ ان کواعلیٰ علیین میں جگہ دے اور جنت الفردوس میں اپنے شایان شان مقام رفیع عطافر مائے ۔آمین

## حواله جات وحواشي

- ابه سورة العلق: ا
- ۲ البيوطي، جلال الدين ، الاتقان في علوم القرآن ، اداره اسلاميات لا بهور ، ح اص ١٩٨٢ و اء
  - ۳۔ العمران به ۱۹
- ۴۔ اس حقیقت کے اعتراف میں کسی کوانکارنہیں کہ برصغیر میں ترجمہ قرآن کی بنیاو ڈالنے والے شاہ ولی اللہ تھے۔ان کے فاری ترجمہ وتفییر کے بعدان کے بیٹوں نے قرآن کریم کے اردوتراجم کیے اور بعد میں ایک سلسلہ چل فکلا کہ برصغیر کی تقریباً ہر قابل ذکر زبان میں قرآن مجید کا ترجمہ ہوااوراللہ تعالیٰ کا پیغام براہ راست بندوں تک پہنچا۔
  - ۵ شاه ولی اللهٔ ' الفوز الکبیر' کمتنیه برهان اردو بازار دبلی ۱۹۵۵ ه
  - ۲۔ ڈاکٹرمحموداحمہ غازی''محاضرات قرآنی''لفیصل ناشران وتا جران کتب،اردو بازار لااہورص ۷٫۸
    - پیش نظر مذکوره اشاعت ۱۹۲ صفحات پر مشتمل ہے جو کہ دارالفکر بیروت کی کاوش ہے۔
      - ۸۔ الزرکشی برهان الدین ،البرهان فی علوم القرآن ص
- 9۔ جلال الدین سیوطی (۸۴۹ هے۔ ۱۹۱۱ه هے) کا پورا نام حافظ عبد الرحمٰن بن الکمال ابو بکر بن محمد بن سابق الدین بن الفخرعثان السیوطی لقب جلال الدین اورکنیت ابوالفضل ، حدیث فقه بخو، معانی بیان ، بدلیج میں ماہر تھے۔ تین سو کتابوں کے مصنف میں ۔ بعض کے نزدیک ۴۰۰ ماوربعض کے نزدیک ۴۰۰ کتب ہیں۔ ملاحظہ مقدمه ''الاتقان فی علوم القرآن''
  - اليوطى الانقان فى علوم القرآن مس٣٠٠
  - اا۔ ان کتب کے نام الانقان کے مقدمہ میں درج ہیں۔
  - ا ا۔ علامہ سیوطی کی تفسیر جلالین کےعلاوہ مجمع البحرین مطلع البدرین ہے،التجیر فی علوم النفسیراس کا مقدمہ ہے۔
    - ۱۳ مقدمه الاتفان في علوم القرآن بيروت ٧٠٠٤ ١

ہیں۔جس طرح علوم الحدیث علوم الفقہ بھی تفییر قرآن کے معاون علوم ہیں۔تفییر قرآن کے لیے بیعلوم عہد بہ عہد مرتب ہوئے ہیں ، دورجد بدآج پھران علوم میں وسعت کا متقاضی ہے جدید مسائل کو قرآن کریم کی کسوٹی پر پر کھنے کے لیے علوم القرآن کے دائر نے کو وسیع کرنے کی ضرورت ہے۔علوم لقرآن کی زیادہ تر قواعد وضوا بط قرآن کریم کے لفظی و داخلی معنوں کی خاطر مرتب ہوئے ہیں۔خارجی ترقی اور عصری علوم کو زیر بحث لانے کے لیے مزید قواعد وضوابط درکار ہیں معنوں کی خاطر مرتب ہوئے ہیں۔خارجی ترقی اور عصری علوم کو زیر بحث لانے کے لیے مزید قواعد وضوابط درکار ہیں المامہ بدر الدین زرکشی نے ۸۸ اور علامہ جلال الدین سیوطی نے اضافہ کر کے ۸ قواعد اور انواع کو علوم القرآن میں شامل کیا۔شاہ و کی اللہ نے اس میدان میں اور نئی جہتیں تلاش کیس جوعلوم القرآن اور اصول النفیر کومؤٹر بنانے کے داعی ہیں۔ ایک ابنہ فقد م قاڈ اکٹر محمود احمد عازی بھی علوم القرآن کی وسعت ،گرائی اور جامعیت کا اندازہ ہوتا ہے۔اور اسلام کی شاندار ان محمل ماضی قدیم ورشاور اسلاف کے کارناموں پر اعتاد اور اطبینان بڑھتا ہے۔ایک نہایت جرت انگیز بات ہے کہ اس فلم ماضی قدیم ورشاور اسلاف کے کارناموں پر اعتاد اور اطبینان بڑھتا ہے۔ایک نہایت جرت انگیز بات ہے کہ اس فقد رہنے والی شخصیت اپنی ذاتی رائے اور خیال ظاہر کرنے میں حدورجہ احتر از سے کام لیتے ہیں۔

ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ نے درس و تدریس قرآنی اور علوم القرآن کا اکابر پرسی اور دوہر ہے معیار پرکڑی تقید کی ہے ، فرہاتے ہیں '' ہمیں درس قرآن کریم کے جلقے منظم کرنے ہیں ۔لوگوں کو بنیادی عقائد پر جمع کرنا اور شریعت کی تعلیم اس طرح دینا جہاں خود شارع نے اختلاف کی گنجائش رکھی ہے اس اختلاف کو آپ شلیم کریں ۔اب ہوتا ہے ہے جو بالکل درست نہیں ہے کہ ایک عالم کا درس قرآن کریم ہوتا ہے ۔اس میں صرف اس خاص مسلک کے لوگ ہوتے ہیں جو ان عالم کا اپنا فقتہی یا کلامی مسلک ہوتا ہے ۔ دوسر ہے مسلک کا کوئی آ دمی حاضرین اور سامعین میں موجود نہیں ہوتا ہے ۔ ورسر ہے مسلک کا کوئی آ دمی حاضرین اور سامعین میں موجود نہیں ہوتا ہے ۔ دوسر ہے مسلک کا کوئی آ دمی حاضرین اور سامعین میں موجود نہیں ہوتا ہے ۔ ورس ہوتا ہے ۔ یوں تو کسی ترجمہ یا تفسیر کوخصوص کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے قرآن کریم بھی اپنے مسلک کے عالم کا مخصوص ہوتا ہے ۔ یوں تو کسی ترجمہ یا تفسیر کو نہیں اگراس سے آ گے بڑھ کریہ کہا جائے کہ فلاں شرجمہ اور تفسیر ہی کو بڑھا جائے کہ فلاں بات کا حق نہیں پہنچتا کہ لوگوں کو زبر دی اسے ذوق پرجمع کرے۔

ایک اور جگدا کابر پرتی کی بڑے اچھے انداز میں تقید کررہے ہیں فرباتے ہیں'' اگر غلطی ابو بکر صدیق سے ہوںکتی ہے تو پھر کوئی شخص بھی غلطی سے مبرانہیں ہے۔حضرت عمر اس فیم آن میں چوک ہوتی ہے اور وہ اس کا برملاا ظہار کرتے ہیں۔ہمارے ہاں آج کل میر کہنا آسان ہے کہ حضرت عمر فاروق سے غلطی ہوگئ ،ہمارے لیے میہ کہد دینا بھی بہت ہل ہے کہ امام شافعیؒ نے فلان بات صحیح نہیں سمجھی ،

اول: تطهیرفکر دوم: تعمیرفکر

تطہیر فکر کے تحت رائج الوقت علوم وفنون کا قر آن کریم کے نقطہ نظر سے تقیدی جائزہ لے کرصدافت وغیر صدافت کا امتیاز واضح کرنا شامل ہے بیوہ پہلاعمل ہوگا جس سے رائج الوقت غالب نظریات میں موجود نقائص سامنے آئیں گے مثال کے طور پر فلسفہ سائنس، فلسفہ سیاست ،معاشیات ،عمرانیات ،نفسیات وغیر ہ میں موجود خامیوں کی فشاندہی مطلوب ہو۔ جبکہ اس کے بعد تغییر فکر کا مرحلہ آتا ہے۔

قرآنی فکراورعصری فکر کے درمیان امتیازات اور خامیوں کی نشاندہی کے بعد تقمیر فکر کا مرحله آتا ہے اس میں قرآنی نقطہ نگاہ سے تمام قدیم وجدیدعلوم کی ترتیب نو اور تشکیل جدید شامل ہے قرآنی اصولوں کی روشنی میں علوم کی تدوین نوکر کے اسے عصر جدید میں کارآمد بنانا ہے۔ (۵۲)

علوم القرآن کا بے پناہ ذخیرہ مسلم تقبیری اوب کامسلسل حصہ چلا آر ہاہے اور وقت کے ساتھ ساتھ اضافہ ہور ہا ہے اور وقت کے ساتھ ساتھ اضافہ ہوتا رہے گا۔لیکن دور جدید میں بیعلوم (علوم القرآن) مؤثر ندرہے اس کے دوسبب ہیں۔

اول: یه که علوم القرآن کو بتدریج ایک تفسیری شعبه قرار دے کر محض داخلی میدان تک محدود کر دیا گیا۔ایسے میں انسانی فکری بصیرت ایک دائرے میں مقید ہوگئی۔

دوم: دوسراسبب بیہ ہے کہ عصری علوم اور فنون کو قرآنی علوم کے اثر سے دور کر دیا گیا۔اوراس کا نتیجہ بیڈ لکا کہوہ متعلم اور مفسر پیدانہ ہو سکے جوعصری اثرات کوعلوم القرآن کا حصہ بنانے کا داعیہ یاتے (۵۳)

ڈاکٹر محموداحمد غازی کے نز دیک وقت کا تقاضا ہے کہ نئے چیلنجز اور تازہ مسائل سے عہدہ برآ ہونا جمیت قر آنی بھی ہےاور قر آنی علوم کے مطالعہ کے لیے ایک وسیع میدان بھی ہے (۵۴)

علوم القرآن کے تحت مرتب شدہ قواعد وضوابط کے مطالعہ وتفسیر کا ابتدائی درواز ہ بھی ہےاس درواز ہ کی جب تک توسیع نہیں ہوتی جدیدعلمی دریافتوں کوقر آنی علوم کی کسوٹی پر پر کھنامشکل ہےاورمطالعہ قر آن کی نئی جہتوں کا تعین ممکن نہیں ۔

تاریخی طور پر قرآنی مطالعہ وتفسیر کے لیے جن قواعد وضوابط اوراصول کوعلوم القرآن کی اصطلاح دی گئی ہے بنیادی طور پر بیمطالعہ قرآن کریم اورتفسیر کے امدادی علوم ہیں جوقر آن کریم کے داخلی معنوں تک پہنچنے میں معاون ہوتے شاہ ولی اللّٰدِّ کے بعد علوم القرآن کے مجال میں لکھنے والے علماءانے انہی کی پیروی کی ہے اوانہی کی بیان کر دہ نکات کی توضیح وتشریح کی۔البتہ ڈاکٹر محمود احمد غازی نے شاہ ولی اللّٰہ کے مؤقف کے مطابق علوم القرآن میں وسعت اور اس میدان میں نئی حکمت عملی کی نشاند ہی کی ہے۔جو کہ درج ذیل ہے:

ا۔ علوم القرآن اور اصول تفییر کے شمن میں بہت سے قواعد وضوابط خود حضور اللہ نے بیان کر دیئے ہیں۔ ایسے ہی بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عظم اجمعین نے بیان فرمائے اور امت نے بیروی کی کیکن ہر صدی اور ہر دور میں قرآن کریم کے مفسرین کوئی ٹی تفییریں کھنے کی ضرورت کا احساس ہوا۔

ب- قرآن کریم علوم ومعارف کا گنجینہ ہے۔ یہ ہر دور کے لیے کتاب ہدایت اور دستور العمل ہے، اہل علم کا فرض ہے کہ وہ اپنے اپنے دور کے انسانون کے لیے قرآن کریم کی تعبیر، تشریح وہ قسیر کریں۔ بخت سے علم تفییر ، علوم القرآن اور اصول کی ضرورت ہے تا کہ ہم نئی آنے والی صورت حال میں قرآن باد

نے علم تفییر ،علوم القرآن اوراصول کی ضرورت ہے تا کہ ہرنی آنے والی صورت حال میں قرآن کریم کے احکام کواس پرمنطیق کرنے کا عمل جاری رہ سکے ،اس مقصد کے لیے تفییر کے اصول اور تشریح کے بئے قواعد در کار ہیں ۔

و۔ جن علوم ومعارف کوعلوم القرآن کہا جاتا ہے ان سب سے علم تغییر میں کام لیا جاتا ہے۔ پیلم تغییر کے آواز اور آلات ہیں جن سے قرآن کریم کی تغییر اور تشریح کی جاتی جس کی روسے قواعد اور اصول تغییر کا انطباق کر کے قرآن کریم کے معانی دریافت کیے جاتے ہیں ک

ھ۔ علوم القرآن کی با قاعدہ داغ بیل دوسری ہجری تک پڑپکی تھی اور حدود متعین ہوگئی تھیں پھر جیسے جیسے علم تفییر کا ارتقاء ہوتا گیا نئے نئے علوم وفنون بھی پیدا ہوتے گئے ۔ (۵۰)

و۔ مطالعہ قرآن کے ابھی اتنے اچھوتے میدان موجود ہیں جوابھی تک زیرغور نہیں لائے گئے اور ہم نہیں کہہ سکتے کہ ابھی علوم القرآن کے کتنے صدف اور ان میں کتنے گوہرینہاں ہیں۔(۵)

عصر جدید مطالعہ قرآن اورعلوم القرآن کریم سے مقاصد کے حصول کا مطالعہ کرتا ہے۔ملت اسلامیہ کوموجودہ زوال آمادہ صورت حال سے باہر آنے کے لیے قرآن کریم سے اخذ واستنباط فکر کے لیے واضح مقاصد کا تعین کرنا ہوگا ۔ڈاکٹر محمود غازی اسے دوحصوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ یدوہ مضامین ہیں جوامم سابقہ کے حوالہ سے قرآن کریم میں آتے ہیں، ایک اعتبار سے بیعقیدہ کی پھیل ہیں کہ ان واقعات کے تذکرہ سے عقیدہ مضبوط ہوتا ہے ایک اعتبار سے بیا دکام کی پھیل ہیں کہ ان سے احکام پڑمل کرنے میں آسانی ہوتی ہے اور ایک اعتبار سے بیا خلاق کی پھیل ہیں کہ ان سے اخلاق روثن ہوتے ہیں، اس طرح بید دراصل گزشتہ تینوں بنیادی مضامین کا یعنی عقائد، احکام، اخلاق کا تکملہ اور تقہ ہیں اور ان تینوں کو Reinforce کرنے کے لیے ہیں۔

پانچویں اور آخری چیز جوان چارول کو reinforce کرتی ہے وہ موت اور ما بعد الموت کا تذکرہ ہے۔ یعنی مناظر ومشاہد کے بارے میں جینے فلم کا ایک شارٹ ہوتا ہے۔ اور مخضر ترین وقت میں بڑے بڑے مناظر دکھادیے جاتے ہیں اسی طرح قرآن کریم میں مخضر ترین الفاظ میں بیامور بتائے گئے ہیں اور مقصد بیہ ہے کہ قیامت کی ہولنا کی کے منظر کو ذہنوں میں بیدار اور تازہ رکھا جائے۔ اس لیے کہیں حساب کتاب کا منظر ہے کہیں حشر کا منظر ہے اور کہیں جنت اور دوزخ کا ذکر ہے۔ (۲۸)

بیڈاکٹر صاحب کے نزدیک قرآن مجید کے وہ بنیادی مضامین ہیں جوقر آن کریم کے اصل موضوع سے براہ راست متعلق، یعنی انسان کی اس موجودہ زندگی میں صلاح اورآئندہ زندگی میں فلاح کو کیسے حاصل کیا جائے۔

اس سے پیتہ چلا کہ غازی صاحب نے شاہ صاحب کے علوم حسمہ کو بہت اسان اور سہل انداز میں ذکر کیا ہے۔

علوم القرآن کی موضوعات کی وسعت اور ڈ اکٹر غازی کی کئی نئی جہات کی نشاند ہی

معنوی لحاظ سے علوم القرآن کا میدان بہت وسیع ہے۔ آج سے ایک ہزار سال پہلے مفسر قرآن اور فقیہ قاضی ابو بکر ابن العربی نے مسلمانوں کے کل علوم کی تعداد کا شار تقریباً سات سو (700) بتایا تھا۔ ان سب علوم کو بالواسطہ یا بلا واسطہ سنت رسول قلیقی کی شرح اور سنت رسول قلیقی کو قرآن کریم کی شرح قرار دیا اور اس اعتبار سے سارے علوم وفنون علوم القرآن کی حیثیت رکھتے ہیں۔ جلال الدین سیوطی نے ابن النقیب کے حوالے سے علوم القرآن کی تین اقسام بیان کی ہیں۔

اول: ایساعلم جس کوخدا تعالی نے مخلوق ظاہر نہیں فر مایا۔

دوم: ایساعلم جوالله تعالی کی کتاب کے اسراراوررا زبیں۔اورجنہیں صرف نبی ﷺ پرخاہر فرمایا۔

سوم: ایساعلم جو آپ ایستان کی تعلیم کے لیے سکھایا گیا جاہے وہ ظاہری ہو یا پوشیدہ اس میں محکمات ومتشابہات کی تقلیم ہے جس میں متشابہ آیات کی تاویل ہوتی ہے (۴۹)۔ حلال ،حرام ،متحب وغیرہ ان کے اندررہتے ہوئے امت کے اہل علم اپنے اجتہاداور اجماع سے ضروری تفصیلات طے کر سکتے ہیں ۔ان تفصیلات کی قیامت تک کوئی انتہانہیں ہوگی۔(۲۲م)

تیسرا بنیادی مضمون ہے اخلاق ،تزکیہ اور احسان یعنی وہ چیز جوانسان کے جذبات اور احساسات کو منضبط کرے وہ اخلاق ،تزکیہ اور احسان ہے ،تزکیہ کی اصطلاح قرآن کریم میں استعال ہوئی ہے ارشاد باری تعالی ہے : ﴿وَیُزَ بِیِّنِکُمُ وَیُعَلِّمُکُمُ الْکِتابَ وَالْبِحِکْمَةَ ﴾ (۳۳)

تزکیہ سے مراد ہے روحانی پاکیزگی کا ایساعمل جس کے نتیجہ میں انسان اندر سے پاکیزہ ہوجائے اور اللہ تعالیٰ سے تعلق اتنا مضبوط ہوجائے جتنا ہونا چاہئے اس عمل کا نام جوتر بیت کے ایک پورے نظام عمل سے عبارت ہے تزکیہ ہے جب انسان پاکیزگی اور تزکیہ کے اس طویل عمل سے گزرتا ہے تو وہ ایک ایسے مقام پر پہنچ جاتا ہے جواحسان کا مقام کہلاتا ہے۔ اس کا ذکر اس مشہور حدیث میں ماتا ہے جو حدیث جبریل کہلاتی ہے (۱۳۲۳)۔

اس حدیث کے بموجب احسان میہ ہے کہتم اللہ تعالیٰ کی عبادت اس طرح کروجیسے تم اسے دیکھ رہے ہو،اورا گرتم اس کو نہیں دیکھ رہے ہوتو وہ تہہیں دیکھ رہاہے (۴۵)

قر آن کریم کا چوتھا بڑامضمون امم سابقہ کا تذکرہ قر آن مجیدنے دونتم کے تذکرے کیے ہیں ایک انبیاء کرام کا تذکرہ بنی نوع انسان کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے اللہ تعالیٰ نے مختلف اوقات میں مبعوث فرمایا۔

انبیاء کرام کی سیرت کا تذکرہ جوقر آن کریم میں جابجا بھھراہے۔جبقر آن کریم کا قاری بیتذکرہ بار بار پڑھتا رہے گا تو اس کے سامنے بیسارے انسانی اوصاف اور اخلاقی خصائل مشکل ہوکر آتے رہیں گے قرآن مجید کا پڑھنا رہے گا تو اس کے سامنے بیر مناظر رہیں گے کہ حضرت پڑھنے والا انبیاء کرام کی روحانی معیت میں زندگی گزارے گا۔ ہر وقت اس کے سامنے بیر مناظر رہیں گے کہ حضرت ابوب علیہ السلام نے کیسے قربانی ابوب علیہ السلام نے کیسے قربانی دی ۔حضرت موی علیہ السلام نے کیسے قربانی دی ۔ دست موی علیہ السلام نے کیسے قربانی دی ۔ دست موی علیہ السلام نے کیسے قربانی ذہن اور کردار سازی پر اس کا جواثر ہوتا ہے اور ہوسکتا ہے وہ واضح ہے۔ (۲۸)

ان تمام خوبیوں اور کمالات کا مجموعہ سرکار دوعالم اللہ کی ذات گرامی ہے اگر قر آن کریم کا قاری قر آن مجید کو سمجھ کر پڑھتا ہے تو روحانی طور پر وہ انبیاء کی معیت میں زندگی گزار تا ہے۔ بیان لوگوں کا تذکرہ ہے جوقر آن کریم کی نظر میں مثبت رول ماڈل ہیں۔ دوسرا تذکرہ امم سابقہ کے حوالہ سے ان منفی کر داروں کا ہے جو گمراہی اور انح اف کا نمونہ ہیں۔ جن میں فرعون قارون ہامان وغیرہ شامل ہیں۔ (۲۵)

كوفدا مجمتا بحبيا فرعون فحشر فنادى فقال انا ربّكم الاعلى '(٣٨)

اس کے برعکس بھی ایک اور غلط بھی انسان کویہ پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ سجھتا ہے کہ میں تو کیڑوں مکوڑوں سے بھی بدتر ہوں ، دنیا کی ہر چیز مجھ سے برتر اور افضل ہے وہ میرے لیے خدا ہے ، ہروہ چیز جو مجھے نفع یا نقصان پہنچائے وہ میرے لیے خدا کا درجہ رکھتی ہے وہ بندر ہو، چھپکل ہو، پیپل کا درخت ہو، گنگا اور جمنا کے دریا ہوں ،ان سب کو معبود تھہرایا گیاہے۔

قرآن مجید نے اُن دونوں غلط فہمیوں کی تر دید کر دی اور بتایا کہ انسان کا درجہ ہم نے اپنی تمام مخلوقات سے بلند کیا ہے:

﴿ وَلَقَدُ كَرَّمُنَا بَنِيَ ادَمَ وَحَمَلُنهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُمْ مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَهُمُ عَلَى كَثِيْرِ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفُضِيُلا﴾ (٣٩)

یعنی ہم نے بن آ دم کو مکرم بنایا، بروبح میں ان کوسواریاں عطا کیس ان کو پاکیزہ اور ستھری چیزوں پر مشتمل رزق عطافر مایا اوراپنی بہت سی مخلوقات پر ان کو بڑی فضیلت اور برتری عطا کی ۔لہذا جب ہم نے اکرام عطا کیا ہے تو ونیا ک کسی چیز کودیوتا نہ مانو، ہرچیز سے تمھارا درجہ بلند ہے اور ہرچیز تمہارے لیے مسخر کی گئی ہے۔

قرآن مجید کا دوسرا بڑامضمون احکام ہے، یعنی قرآن کریم کی وہ ہدایات اور تعلیمات جوانسانی زندگی کے ظاہری اعمال کومنظم کرتی ہیں،قرآن کریم نے رسول اللّعظیظیة کی لائی ہوئی تعلیم اور شریعت کے اوصاف اور خوبیاں بیان کرتے ارشاد فرمایا:

### ﴿ وَيَضَعُ عَنُهُمُ اِصُرَهُمُ وَالْآغُلُلَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ﴾ (٣٠)

یہاں یہود کی طرف بھی بالواسطہ اشارہ ہے کہ ان کے ربوں اور راہوں نے عوام الناس پر غیر ضرور کی طرف بھید نے واضح اور دوٹوک ضابطوں اور لا تعداد اصول اور قواعد کا اتنا ہو جھ لا دویا تھا کہ لوگ اس سے اکتا گئے تھے۔قرآن مجید نے واضح اور دوٹوک اعلان کیا کہ دین میں نہ کوئی تختی ہے اور نہ تنگل ۔' وَ مَا جَعَلَ عَلَیْکُمُ فِی الدِّیْنِ مِنْ حَرَج'' (۴۱) اور' الدّین یسر' اورا یسے ہی دوسرے اصول وقواعد شریعت کے احکام کی بنیاد ہیں۔

جس طرح عقائد میں بعض بنیادی ہدایات دی گئی ہیں اسی طرح احکام میں بھی بنیادی ہدایات دی گئی ہیں براہ راست احکام پر بنی آیات قر آن کر بم میں صرف دوسو یا سوا دوسو ہیں اور اتنی ہی مزید ہیں جو احکام سے بالواسط تعلق رکھتی ہیں۔ بقیہ چھ ہزار ایک سوآیات کر بمات دوسر سے معاملات سے متعلق ہیں، بیحدود جوقر آن کر بم نے دی ہیں یعنی

یر آنکھ بند کر کے بھی چلا جائے تو منزل مقصود تک پہنچا جا سکتا ہے۔

اس راستہ میں اتنی روشن ہے کہ لیلھا کنھار ھاس کی را تیں بھی اتنی روشن ہیں جیسے! اس کے دن ،اس راستہ میں کوئی الجھاؤاور پریشانی نہیں (۳۵)

ڈاکٹرصاحب فرماتے ہیں عقیدہ کی تین بنیادیں ہیں جن کا قرآن مجید میں ذکر کیا گیا ہے، توحید، رسالت اور معاد ۔ معاد ۔ معاد ۔ معاد ۔ معاد کے لفظی معنیٰ ہیں وہ جگہ یا وہ وقت جہاں آپ کسی سے ملاقات کا وقت مقرر کریں ، معاد کے معنی بیہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہرانسان سے اور ہرقوم سے ملاقات کا ایک وقت مقرر کیا ہوا ہے ۔ اس ملاقات کی تفصیلات قرآن کریم میں موجود ہیں ، توحید، رسالت اور معاد کا آپس میں گہرام نطقی ربط ہے ۔ جب انسان کا سکات پرتھوڑا سا بھی غور کرتا ہے تو وہ اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ اس کا سکت کا ایک خالق ہونا چا ہے اور ہے اگر خالق ہو تو حکیم بھی ہے اور وہ علیم بھی ہے ۔ کہ علم کے بغیر کا سکت کو چلا ناممکن نہیں ہے ۔ اس طرح وہ ساری الی صفات جوقر آن کریم میں اساء حنی میں بیان ہوئی ہیں وہ ایک عقیدہ کے مطلق نتیجہ کے طور پر ایک ایک کر کے سامنے آتی چلی جا کیں گی ۔

جب ایک دفعہ تو حید کاعقیدہ انسان مان لے تو پھرد وسراسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے مطابق ہم کیسے کام کریں ،لہذا ہمیں اس کی مرضی معلوم کرنی ہوگی یوں ذراغور کرنے سے رسالت اور نبوت پریفین آگیا کہ وہ بھی ضروری ہے۔

جب نبوت اور رسالت پرعقیدہ مضبوط ہو گیا تو بیسوال پیدا ہوتا کہ جونیکوکارہے ہوں گان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کیاسلوک کریگا اور جو بدکار ہوں گان کے ساتھ کیاسلوک ہوگا۔ یوں یہاں سے معاد پریقین پیدا ہو گیا۔ (۳۷) جب قرآن مجید تو حید کے بنیا دی عقائد کا ذکر کرتا ہے تو اس کے پیش نظریہ بات بھی رہتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات اور صفات کے بارے میں ماضی میں کن کن راستوں سے گراہیاں آتی ہیں ،قرآن مجید کا اسلوب سے کہ ایسی گراہیوں کو پہلے ہی روک دیا جائے۔ (۳۷)

## عقیدہ کے بارے میں انسانی غلطفہی کا ازالہ

ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں: ایک اور چیز عقائد کے بارے میں خاص طور پر قر آن مجید میں آتی ہے جو ماضی میں بڑی غلط نہی کا ذریعہ بنتی رہی ہے اس باب میں اگرالجھن پیدا ہو جائے تو انسان بہت سی غلط نہمیوں کا شکار بن جاتا ہے۔سب سے بڑی غلط نہی انسان کواینے بارے میں ہوجاتی ہے، کبھی وہ سجھتا ہے کہ میں سب سے بڑا ہوں تواپنے آپ یبوداورعیسائیوں کے بعد قرآن مجید میں مشرکین کے عقائد پر تبصرے ہیں مشرکین میں وہ تمام اقوام شامل ہیں جو بت پرتی کے کسی نہ کسی مرض میں گرفتار ہیں اور کسی آسانی ند بہب کی کوئی بدلی ہوئی شکل نہیں ہیں۔ چوتھا اور آخری گروہ منافقین کا ہے۔ قرآن مجید کی مدنی سورتوں میں ان کی زیادہ تفصیل ہے۔ خاص طور پرمدنی دور کے اہم واقعات ، مثلاً غزوہ احد، واقعہ افک ، اور غزوہ احز اب کے خمن میں منافقین کا ذکر قدر نے تفصیل ہے کیا گیا ہے۔ (۳۰) تیسرا مضمون وہ ہے جس کوشاہ صاحب تذکیر بالآء اللہ کے عنوان سے یاد کرتے ہیں بیا یک اعتبار سے تو حید اور عقائد کا ایک مضمون وہ ہے جس کوشاہ صاحب تذکیر بالآء اللہ کے عنوان سے یاد کرتے ہیں بیا یک اعتبار سے تو حید اور اس مہم بالثان شعبہ ہے۔ اور ایک دوسرے اعتبار سے اپنی انفرادی شان بھی رکھتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی خالقیت اور اس کی قدرت کا ملہ اور بندے پر اللہ تعالیٰ کے جو خاص انعامات ہیں ان کا تذکرہ بار باریاد ہائی خود اپنی جگد ایک اہمیت کی حامل ہے بندوں کو اپنی نعمتوں سے سرفراز کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ کے جو بجیب وغریب نمونے حامل ہے بندوں کو اپنی نعمتوں سے سرفراز کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ کے جو بجیب وغریب نمونے مامل ہے بندوں کو اپنی نعمتوں سے سرفراز کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ کے جو بحیب وغریب نمونے ہیں ان کو تر آن مجید آلاء کے جامع لفظ سے یاد کیا گیا ہے (۳۱)

قرآن مجید کا چوتھا بنیادی مضمون وہ ہے جس کوشاہ صاحب تذکیر بایا م اللہ کے نام سے یاد کرتے ہیں لیعنی دین پڑمل کرنے میان کی تاریخ اوراس کا نشیب و فراز ، ماضی میں جتنے اچھے انسان ہوئے میں پڑمل کرنے میان کو اس لیے بیان کیا جائے کہ پڑھنے والے اچھے راہتے کو اختیار کریں اور برے انسان ہوئے سے جی پر (۳۲)

پانچواں اور آخری مضمون جوشاہ صاحب کے نز دیک قرآن مجید کا بنیا دی مضمون ہے وہ تذکیر بالموت و مابعد الموت ہے بعنی موت اورموت کے بعد آنے والے تمام واقعات کی یاد دبانی (۳۳)

ڈاکٹر محمود احمد عازی نے ان پانچ علوم کو مزید سہیل کر کے بیان کیا ہے تا کہ عام آدمی کی سمجھ میں بھی آسکے ۔ ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں 'جم اپنی سمجھ کے مطابق اگر جائزہ لیں تو شاہ صاحب کے بیان کر دہ علوم خسد کی طرح ہمیں بھی قرآن پاک میں پانچ مضامین نظر آتے ہیں ۔ ان پانچویں میں سے ہر مضمون قرآن مجید کے ہر صفحہ پر بالواسطہ یا بلا واسطہ موجود ہے۔ (۳۲)

ان میں سب سے پہلامضمون عقا کد کا ہے، عقیدہ کے لغوی معنی ہیں گر، عقدہ بھی اس سے ہے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں عقیدہ کو بیان کر کے انسانی فکر کو ایک خاص راستہ اور بھی عطافر مایا ہے۔ بیر استہ اتنا واضح ہے کہ رسول اللہ علیقی نے ایک حدیث میں فر مایا کہ میں ایک ایسار استہ لے کرآیا ہوں جونہایت سیدھا ہے جس سے اسلامی علوم وفنون کا پورا ذخیرہ قرآن مجید کی تغییر سے عبارت ہے۔ (۲۰).. وحدت علوم کا منطقی نتیجہ بھی یہی ہے اور وحدت فکر اور تصور وحدت کا نئات کا بھی یہی ثمرہ ہے کہ سارے علوم وفنون کو قرآن مجید سے وہی نسبت ہو جو پتوں کا شاخوں سے اور شاخوں کا شنے سے یہی وہ مقصد ہے جس کے حصول کے لئے گزشتہ ساٹھ ستر سال سے اہل فکر ودانش کوشاں ہیں۔ بیروہ کوشش ہے جس کو آج تمام عصری علوم کو اسلامی بنانے یعنی ساٹھ ستر سال سے اہل فکر ودانش کوشاں ہیں۔ بیروہ کوشش ہے جس کو آج تمام عصری علوم کو اسلامی بنانے یعنی اصطلاح سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ (۲۱)

آج مسلمانوں کے پاس رائج الوقت تمام علوم وفنون اکثر و بیشتر مغربی ذرائع ومصادر سے پہنچے ہیں۔ان سب علوم کی اساس اوران سب نظریات کی اٹھان ایک غیراسلامی ماحول میں ہوئی ہے۔غیراسلامی نظریات وتصورات اور لا دینی افکار واساسات پران سارے علوم وفنون کا ارتقاء ہوا ہے۔ (۲۲)

یہی وجہ ہے کہ قرآنی علوم وفنون میں اور دور جدید کے مغربی علوم میں بہت سے مقامات پر ایک تعارض اور تناقض محسوں ہوتا ہے۔

جب مسلمان اپنے تمام موجودہ معاشرتی اورانسانی علوم کواز سرنو مدوّن کرلیں گے تو پھر وہ ای طرح سے قرآن فہمی میں مددگار ثابت ہوں گے جس طرح ماضی میں مسلمانوں کے معاشرتی اورانسانی علوم نے قرآن فہمی میں مدددی۔(۲۳)

اس کتاب کی پیجھی خوبی ہے کہ اس کے اندرتفییر اور اصول تفییر کے بارے میں سلیس اور آسان زبان بہت اہم مواد موجود ہے خاص کرتفییر اور تا ویل کے درمیان فرق اور قدیم اور متاخرین کے درمیان جواختلاف تھا ڈاکٹر صاحب نے بہت آسان لفظوں میں بیان کیا اور ساتھ بیجھی ثابت کیا کہ بعض متاخرین بھی تا ویل کو تفییر کے معنوں میں استعال کرتے مثلاً برصغیر میں مولا نا حمید الدین فراہی اور ان کے شاگر دمولا نا امین احسن اصلاحی نے تاویل اور تفییر کو قریب قریب متر ادف معنوں میں استعال کیا ہے۔ (۲۲)

ا کا اسلاق کے باوی اور بیرو بریب بریب سرادت کوں یں اسلاق کے جار ۱۱)

فرماتے ہیں حضرات مفسرین کی عمومی اصطلاح میں تغییر مید کہ قرآن مجید کی تغییر کے عام اصولوں کو منطبق کر

کے جو ظاہری مطلب سمجھ میں آئے وہ بیان کر دیا جائے ، یعنی جو مفہوم تغییر کے عام اصولوں کے مطابق ہوا سے تغییر

کہتے ہیں لیکن اگر بظاہر کوئی ایسا مشکل لفظ ہو کہ یا تو اس کے ظاہری معنی مراد نہ لیے جاسکیں یا اگر اس کے ظاہری معنی مراد لیما لیے جا کیں تو اس سے کوئی اعتراض یا قباحت پیدا ہوتی ہے اور وہاں ظاہری معنی سے ہٹ کر کوئی دقیق تر مفہوم مراد لیما ناگر ریمو، تو پھرظاہری معنی سے ہٹ کر جو معنی مراد لیما کی جو مقنی مراد لیما گاریں کہا جائے گا۔ (۲۵)

ڈاکٹر محمود غازی نے قرآن کے مضامین (علوم خمسہ) کودو مختلف انداز میں پیش کیا:

ڈاکٹر صاحب نے قرآن مجید کے مضامین کو دومختلف انداز میں پیش کیا جس میں پہلے شاہ ولی االلہ ہے بیان کردہ علوم خمسہ کا مکمل ذکر کیا ۔اس کے بعد اپنے غور وفکر سے اخذ کرہ قرآن کریم کے پانچ بنیادی مضامین کا ذکر فرمایا۔ڈاکٹر محمود احمد عازی نے ان پانچ علوم کو مزید سہل کر کے بیان کیا ہے تا کہ عام لوگ بھی اس سے استفادہ کر سکیس عقائدہ احکام ، اخلاق ، تزکیہ اور احسان امم سابقہ کا تذکرہ اور موت بعد الموت ۔ شاہ ولی اللہ الدھلوی کے نزد یک قرآن مجید کے بنیادی مباحث یہ ہیں۔

۔ تذکیر باحکام اللہ: یعنی اللہ تعالیٰ کے احکام کو یا دولا نا، شاہ صاحب کی اصطلاح میں یہ قرآن مجید کا ایک بہت اہم اور بنیادی مضمون ہے۔ یفقہی احکام جوقرآن کریم میں بیان ہوئے جن کی مزید تفصیل صدیث میں آئی اور جن کے بارے مزید شرح وسبط سے فقہائے اسلام نے کام لیا اس کو شاہ صاحب نے چاراہم ذیلی عنوانات میں تقسیم کیا ہے۔

ا۔ عبادات: وہ اعمال جوانسان اور اللہ کے درمیان تعلق کو مضبوط کرتے ہیں، مثلاً نماز، رووزہ، زکو ۃ اور حج (۲۲)

۲۔ معاملات: یعنی وہ احکام جوانسان کے انسانوں کے ساتھ تعلقات کو منضبط کرتے ہیں ،ان احکام میں انسان کی گھریلوزندگی ، نکاح ، طلاق ،خرید وفروخت اور جنگ اور صلح وغیرہ کے قوانین شامل ہیں جو قانون کا موضوع سمجھی جاتی ہیں (۲۷)۔

س۔ تدبیر منزل: انسان کی عائلی زندگی کی ترتیب اورنظم، بیخاندانی روابط کا وہ معاشرتی پہلو ہے جس کی پاسداری کر کے ہی خاندان اور معاشرہ کے اداروں کو کامیا بی سے چلایا جاسکتا ہے (۲۸)۔

۴۔ چوتھی چیز مدن ہے، یعنی حکومتوں کا نظام چلانا اور اس میں ہدایات اور رہنمائی فراہم کرنا ، یہ چار ہر ہے شعبے ہیں جنہیں شاہ صاحب احکام کی چار برٹری شاخیں قرار دیتے ہیں (۲۹)

شاہ ولی اللہ کے نزدیک قرآن مجید کا دوسرا بنیادی مضمون مخاصمہ ہے، مخاصمہ سے مراد دوسری اقوام یا دوسر سے مذاہب کے ماننے والوں سے جوم کالمہ ہواس کا اسلوب کیا ہو، دوسری اقوام کے غلط عقائد پر تبصرہ، ان غلطیوں کی اصلاح ادران کی جگہ سیحے عقائد کی یاد ہائی اوراعتراضات کے جوابات:

گمراہ فرقوں میں قرآن مجیدنے حیار کو بہت اہمیت دی ہے۔

ایخ شخ عبدالله کی الدین الکا فیجی کاعلوم القرآن میں مخضر رساله، قاضی القصناة جلال الدین بلقینی کی' مواقع العلوم من مواقع النجوم''امام بدرالدین زرکش'' البرهان فی علوم القرآن "کوالاتقان اورا پنی دوسری کتاب' التجیر فی علوم التفسیر " (۱۲) کے بنیادی ما خذکے طور پرلیا (۱۳) ندکورہ کتب اور الاتقان میں بیان کردہ انواع کوعلام شبلی نعمانی چھاقسام کی تصانیف کاموضوع قرار دیتے ہیں فقہی ،ادلی ، تاریخی بخوی ، لغوی اور کلای ۔ (۱۲)

بدرالدین زرکشی (م۹۴۷ھ) نے سنتالیس ایسے علوم کا تذکرہ کیا ہے جومطالعہ قرآن میں مدوگار ہیں (۱۵) علامہ جلال الدین سیوطی نے جلال الدین بلقینی کی کتاب' مواقع العلوم من مواقع النجوم'' کو مدنظر رکھااور اسکی بہت تعریف کی (۱۲) جلال الدین سیوطی نے'' الاتقان'' کے علاوہ تجیر فی علوم النفسیر لکھی جس میں علوم القرآن کے تحت ۱۰۱۱ نواع کوشامل کیااور'' الاتقان''میں علوم القرآن کے (۸۰) اقسام پراکتفاء کیا۔

علام القرآن میں بنیادی طور پر یہی مذکورہ اقسام یا علوم علماء کے نزدیک زیر بحث لائے گئے بعدان میں کوئی خاطرخواہ اضافہ نہیں ہواخصوصاً فی نوعیت کے اقسام میں زیادہ وسعت کی گنجائش باقی ندرہی تھی ،البتہ عصر حاضر میں ان علوم کو مزید مختصر کرنے کا رجحان بھی رہا ہے جس سے مزید جامعیت پیدا ہوتی رہی ،ڈاکٹر صحی صالح نے ''علوم القرآن' میں چیدہ چیدہ اقسام کو بیان کیا (۱۷) مولانا تھی عثانی نے ''علوم القرآن' میں چودہ ابواب کوشامل کیا۔

علوم القرآن كا بدارتفائی سفرشاه ولی الله محدث دہاوی پرآ كرايك نيارخ اختيار كرتا ہے "الفوز الكبير" ميں انھوں نے ان علوم كوچار ابواب ، وجوہ خفائے نظم قرآن ، نظم قرآنی کے لطائف اوراس کے اسلوب بدلیج کی تشریح ، فنون تفسير اورغريب القرآن كے تحت بيان كيا ہيا ، اول ميں مطالعة قرآن كوعلوم پنجگانه كے تحت بيان كيا گيا ، اول عليم الاحكام جس ميں عبادات ، معاملات ، تدبير منزل اور تدبير مدن ، دوم : علم مناظره يا مخاصمه ، جس ميں يہود ، نصار كی ، مشركين اور منافقين سے معاملات ، سوم : تذكير بالآء الله ، جس ميں الله تعالى كی وحدانيت ، خالقيت ، ربوبيت اور رحمت ، چہارم : تذكير بايام الله ، جس ميں بدايت وضلالت اور حق وباطل كي شكش پر روشي اور پنجم : تذكير بالموت و ما بعد الموت ، جس ميں موت اور بعد ازموت كی حقیقت بران كی گئے ہے۔

## محاضرات قرآنی کی اہمیت عصری تقاضوں کی روشنی میں تفسیری ادب

ڈاکٹرمحمود احمد غازی'' کی کتاب محاضرات قر آنی'' میں ایک اہم اضافہ ہے۔محاضرات قر آنی کئی خصوصیات کی حامل ہے۔اس میں قر آنیات کے حوالے سے تقریباً تمام موضوعات کا احاطہ کرنے اور طویل ودقیق موضوعات کو مخضر

اور عام فہم انداز میں بیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے اور بڑی حد تک ڈاکٹر صاحب کو اس کوشش میں کامیابی بھی حاصل ہوئی۔ بہی وجہ ہے کہ جہاں محاضرات قرآنی کا مطالعہ ایک عام قاری کو دوسری بہت ہی کتب سے مستغنی کرتا ہے اور ایک محقق کے علمی سفر کے لیے راہ ہموار کرتا ہے۔ وہاں ڈاکٹر صاحب کے علمی مقام ومرتبہ کو بھی اجا گر کرتا ہے۔ جہاں میہ محاضرات ایک اویب کے لیے ادب کی چاشنی اور ایک محقق کے لیے تحقیقی رہنمائی لئے ہوئے ہیں۔ وہیں ایک مدرس کے لئے انداز تدریس کا سامان بھی فراہم کرتے ہیں۔

اس كتاب كى اجم خصوصيات درج ذيل مين:

- ا۔ اگرید کہا جائے کہ بیر کتاب علوم القرآن کے سابقہ کتب (عربی+اردو) کے افکار کا ایک جامع اور مختصر مجموعہ ہے تو بے جانہ ہوگا۔
- ۲- اس کتاب کا انداز تحریر خطیبانہ ہے، کیونکہ ڈاکٹر صاحب نے اسلام آباداور راولپنڈی شہر کے کم و پیش ایک سو مدرسات کے سامنے خطبات کی شکل میں پیش کیا اور پھران کی بہن عذرانسیم فاروقی نے اسے صوتی مسجل سے صفحہ قرطاس پر منتقل کیا۔اس لئے کتاب کا انداز تحریری نہیں بلکہ تقریری ہے۔اورانداز بیان بھی عالمانہ اور داعیانہ ہے تحقیق نہیں (۱۸)

خود ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں'' ان خطبات کی زبان تحریری نہیں تقریری ہے، انداز بیان عالمانہ اور محققانہ نہیں داعیانہ اور خطبانہ ہے چونکہ خطبات کا کوئی متن پہلے سے تیار شدہ نہ تھااس لیے انداز بیان میں خطیبانہ رنگ کہیں کہیں بہت نمایاں ہوگیا ہے۔ نظر ثانی کے دوران میں اس انداز کو بدلنا طویل وقت کا متقاضی تھااس لئے اس کی کوشش نہیں گی ہے۔ (19)

- ۔ اس کتاب سے عام لوگ اور علماء دونوں مستفید ہو سکتے ہیں، عام لوگ اس لئے کہ اس کتاب کی زبان بہت سلیس سادہ اور آسان ہے اور علماء کے لیے مصادر اصلیہ سے بہت نایاب قسم کے نکات پیش کیے کئے ہیں۔
  ہیں۔
- ہ۔ سب سے اہم پہلویہ ہے وہ یہ کہ علوم القرآن کے موضوعات کو بنیادی مآخذ کی روثنی میں مگر عصر جدید کی ذہنی ضرورتوں کو چیش نظر رکھ کر ذریر بحث لایا گیا ہے۔

خود ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں'' علوم القرآن سے مراد وہ تمام علوم ومعارف ہیں جوعلاء کرام اورمفسرین اور مفکرین ملت نے گزشتہ چودہ سوسال کے دوران قرآن مجید کے حوالہ سے مرتب فرمائے ہیں۔ایک اعتبار

کی ذمہداری بھی نبی کریم اللہ کے دوش مبارک پر ڈالی گئ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَانْزَلْنَا اللَّهِ كُلِّ اللَّهِ كُر لَتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ اللَّهِمُ ﴾ (٣)

''اور ہم نے آپ آگی پیڈ کر لیعنی قر آن کریم نازل کیا ہے تا کہ آپ لوگوں کے سامنے اس چیز کی وضاحت کریں جوان کے لیے نازل کی گئ''۔

شاہ ولی اللہ محدث دہلوئؓ (۴) نے قرآن اور علوم القرآن کے تین بڑے مقاصد بیان کئے ہیں ۔اول:نفس انسانی کی تہذیب، دوم:عقائد باطلہ کارد،سوم:اعمال فاسدہ کی نفی۔(۵)

ان مقاصد کے حصول میں قرآن کریم سے اخذ واستنباط کی علمی ، فکری عملی اور تجربی کاوشوں کی تاریخ چودہ صدیوں پر پھیلی ہوئی ہے۔ انسان کے نفسیاتی ارتقاء کی پھیل تک قرآن کریم انسانیت کی ہدایت وراہنمائی کا اصل منبع ہے۔ علوم القرآن ، علوم الحدیث ، اصول الفقہ ، الفقہ جینے بھی اسلامی علوم ہیں بنیادی طور پرقرآن حکیم ، ہی سے ماخوذ ہیں ۔ علوم القرآن کے ارتقائی منازل میں شاہ ولی اللّٰہ کی ''الفوز الکبیر'' نے علاء کوئی جہوں سے روشناس کرایا اسی طرح علامہ اقبال نے جدید علمی دریافتوں کوقرآن کریم کی کسوٹی پر پر کھنے کی ضرورت پر زور دیا۔ یہ انہی احساسات وجذبات اور تلاش فکر کا تسلسل ہے جے ڈاکٹر محمود احمد عازی نے علوم القرآن کے چند جدید موضوعات کا قرآن کریم اور علوم القرآن کے عمصا در سے نمایاں کیا ، اور قدیم موضوعات کو سلیس اور دل نشین زبان میں پیش کیا۔

مطالعہ علوم القرآن کی نئی جہتوں کے تناظر میں بیسوال بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ کہ زوال کے بعد ملت اسلامی قرآن کریم کی علمی وَکَری ترقی کا ماحول زندہ نہ رکھ تکی ۔اور جدید مادی قو توں نے مادی ترقی کو بام عروج پر پہنچا دیا۔اس کے مقابلے میں حامل قرآن امت غلامی کے ساتھ ساتھ جدید سائنسی وفلسفیا نہ علوم کے منفی اثرات کا شکار ہوئی اور مثبت اثرات سے محروم رہی۔

ڈاکٹر محمود احمد غازی کی'' محاضرات قرآنی'' قرآن کریم ، تاریخ تدوین قرآن کریم اورعلوم القرآن کے چند پہلوؤں پر بیہ خطبات کی شکل میں اپریل ۲۰۰۳ء میں خواتین مدرسات قرآن کے روبرودیئے گئے (۲)۔جو کہ ڈاکٹر محمود احمد غازی کی بیکتاب بارہ خطبات پر مشتمل ہے۔

خطبداول: تدريس قرآن مجيدايك منهاجي جائزه

خطبه دوم: قرآ آن مجیدایک عمومی تعارف

خطبه سوم: تاریخ نزول قرآن مجید

خطبه چهارم: جمع وتدوین قر آن مجید

خطبه پنجم: علم تفسيرايك تعارف

خطبهشم: تاریخ اسلام کے چند عظیم مفسرین قرآن

خطبه فقم: مفسرين قرآن كے تفسيري مناہج

خطبه شم: اعجاز القرآن

خطبهنم: علوم القرآن ايك جائزه

خطبه دہم: نظم قرآن اور اسلوب قرآن

خطبه بازدهم: قرآن مجيد كاموضوع اوراس كاجم مضامين

خطبه دواز دهم: تدرلین قرآن مجید دور جددید کی ضروریات اور تقاضے۔

## علوم القرآن کے میدان میں''محاضرات قرآنی'' کی اہمیت

قرآن کریم کی جمع و تدوین گویا علوم القرآن کا ایک آغاز ہے وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس میدان مختلف تحقیقات اور تصانیف سامنے آگئی۔ قرآن کریم کا بنیادی مقصد انسان کی تخلیق وفطرت کے مطابق راہنمائی ہے اس لئے علاء سلف نے جہاں اخذ فکر وحقیق پر کام کیا وہاں انھوں نے وحی کے اسرار ورموز پر بھی پوری توجہ مرکوز رکھی۔ وقت و زبانہ حالات وواقعات ، تبدیلی معاشرہ ماحول کی نزاکوں کونظر انداز نہیں کیا یوں قرآنی علوم کی تحقیق وجبتی میں علائے سلف کا کام مثالی ہے۔ اولین کتابوں میں ابن الجوزی کی ''فنون الأفنان فی عجائب القرآن' (ے) اہم کتاب ہے امام بدر الدین زرکشی (متوفی ۱۹۲۵ھ) نے سنتالیس ایسے علوم کا تذکرہ کیا ہے جومطالعہ قرآن کے ضمن میں مُمد اور معاون ثابت ہوتے ہیں۔ (۸)

ای کتاب کو بنیاد بنا کرجلال الدین سیوطی (۹) نے اپنی کتاب "الاتقان فعی علوم القر آن" کھی جس میں امام زرکشی کی قائم کردہ انواع علوم القرآن پراضافہ کرکے اسی (۸۰) کردیں امام سیوطی کا خیال ہے کہ بیتین سوسے تجاوز کر سکتی ہیں (۱۰)

"الاتقان" كى تاليف كے دوران ميں جلال الدين سيوطى نے علوم القرآن پر متعدد كتب كا مطالعه كيا (١١) تين كتب كا بطور خاص جبكه باقى كتب كا آپ نے ضمناً ذكر كيا ہے۔

# عصر حاضر میں علم حدیث کی خدمت کی نئی جہات (ڈاکٹر محمود احمد غازیؓ کے افکار کی روشنی میں )

\* ڈاکٹر سیدعبدالغفار بخاری

بلا شبہ ڈاکٹر محمود احمہ غازی عصر حاضر کے نابغہ عصر سے آپ کو بیشتر زبانوں پرعبور حاصل تھا اللہ تعالیٰ نے آپ کو خدادا د صلاحیتوں سے بہرہ ور فر مایا تھا۔ آپ بچیس سے زائد کتب کے مئولف سے ۔ آپ نے شاہ ولی اللہ کی معاشی تعلیمات اور فلنے کی نشاۃ ثانیہ پر پی ایچ ڈی کا مقالہ ککھا ان کی گفتگو مجمع کو اپنے سحر میں جکڑ لیتی تھی ۔ جن لوگوں نے انہیں سنا ہے وہ جانتے ہیں کہوہ گفتگو کے اسلوب و ہنر اور زبان و بیان کی خوبیوں سے بدرجہ کمال آشا سے اسلام کے بنیادی مصاور پر گہری نظر رکھتے تھے ۔ الغرض ڈاکٹر صاحب اپنی خصوصیات و امتیازات کی وجہ سے ان منفر دشخصیت کے حامل سے ۔ دبنی و دنیوی تعلیم کا حسین امتراج اور جدید وقد یم علوم نظریات میں ماہرانہ شناسائی میں ممتاز سے ۔

مقالہ بندا میں ڈاکٹرمحمود غازی کے افکار کی روشنی میں علم حدیث کی خدمت کی نئی جہات کو تلاش کرنامقصود ہے۔ تا ہم بیرحقیقت ہے کہ میرے اس مقالے ہے ڈاکٹرمحمود غازی کے افکار میں مزیدکسی پہلو کا اضافہ تو نہیں ہو گا البتہ موصوف کے ذکر ہے اس کا مرتبہ شاید دو بالا ہو جائے اس بات کی عکاسی شاعر اسلام حضرت حسان بن ثابت ہے فرمان ہے ہوتی ہے جنہوں نے آنخضرت علیقہ کی بابت فرمایا تھا۔

ما ان مدحت محمداً بمقالتي لكن مدحت مقالتي بمحمد (1)

میں نے اپنے مقالہ سے آنخضرت اللہ کی تعریف نہیں کی مگر حضرت محمطی کی وجہ سے اپنے مقالے کی تعریف کی ہے۔ قبل اس کے اپنے موضوع کی طرف آئیس تمہیدی طور پر علم حدیث کی اہمیت اور اس سے وابسة علوم وفنون کا تذکرہ اہمیت سے خالی نہیں ہوگا۔

## 🛭 علم حدیث کی اہمیت

اللَّدربِّ العالمين نےمسلمانوں کو دوايي نعتوں ہے سرفراز فرمايا ہے جو دنيا کی کسی قوم کو حاصل نہيں بيد دفعتيں

<sup>\*</sup> شعبه علوم اسلامیه بیشتل یو نیورځی آف ما ڈرن لینگو بجز ،اسلام آباد۔

قر آن کریم اور ذات رسالت مآب حضرت محقیقیته میں حدیث کے بغیر قر آن کریم کی تشریح و تعبیر ناممکن ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ وَٱنْوَلْنَاۤ اِلْيُكَ اللّهِ كُورَ لَتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ اِلْيَهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُوْنَ ﴾ (2) جم نے آپ کی طرف یہ ذکر (قرآن کریم) نازل کیا ہے تا کہ آپ اسے لوگوں کے سامنے کھول کرییان کریں۔ تاکہ وہ غور وفکر کریں۔

محد ثین نے حدیث کا موضوع رسول الدی اللہ علیہ کی ذات گرامی اس حثیت سے کہ وہ اللہ کے رسول ہیں کو قرار دیا ہے۔ جب کہ بعض کے نزدیک وہ تمام روایات حدیث کہلاتی ہیں جو براہ راست یا بالواسط رسول اللہ تک پنچے دونوں صورتوں میں اس کا موضوع آنخضرت علیہ کی ذات گرامی بنتی ہے۔ انسانی تاریخ میں جلیل القدر پنج ببراور بڑی بڑی دین خور وی میں اس کا موضوع آنخضرت علیہ کی ذات گرامی بنتی ہے۔ انسانی تاریخ میں بیل القدر پنج ببراور بڑی بڑی ورخی تاریخ گواہ دین شخصیتیں گزری ہیں۔ جن کے تبعین کی تعداد آنخضرت علیہ کے ماننے والوں سے کہیں زیادہ ہے۔ لیکن تاریخ گواہ عدل ہے ان میں سے کسی کے اقوال وافعال اور فرامین کو محفوظ رکھنے کا اس قدرا ہمام نہیں کیا جتنا ہادی برحق حضرت میں گیا ہے۔ یہ وہ حقیقت ہے جس کا اعتراف ایک غیر مسلم ڈاکٹر میں سیر گر (Dr. Springar) نے بھی کیا ہے (3)

کسی بھی کلام کی اہمیت وعظمت اس کے قائل کی نبیت سے ہوتی ہے۔ جس طرح جوعظمت وادب اللہ تبارک و تعالیٰ کا ہے۔ وہی عظمت اس کے کلام مقدل قرآن کریم کا ہے۔ اس طرح جوادب آنخضرت علیہ کا ہے وہی ادب و احترام آپ کی حدیث مبارکہ کا ہے۔ معلوم ہوا کہ جس طرح نبی اکرم علیہ کی گستاخی و بے ادبی کفر ہے تھیک اس طرح آپ کے ارشادات عالیہ کی بے ادبی و گستاخی کفر ہے۔ احادیث مقدسہ کا احترام وتو قیر اور ان کی خدمت در اصل آپ کے ارشادات عالیہ کی بے ادبی و گستاخی کفر ہے۔ احادیث مقدسہ کا احترام وتو قیر اور ان کی خدمت در اصل آخضرت علیہ کے احترام اور آپ کی خدمت ہے۔

اس اہمیت کے پیش نظر قرون اولیٰ کے مسلمانوں نے احادیث مبارکہ کے تمام گوشوں میں اس کی خدمت کاً اہتمام کیا۔

### 2 احادیث کے مختلف شعبہ جات

1 تاریخ حدیث

اس شعبہ میں حدیث کے مختلف پہلوؤل پر بحث ہوتی ہے مثلاً ضرورت حدیث، مقام حدیث ، ججت

حدیث، حفاظت حدیث، ندوین حدیث، وغیره۔

#### 2۔ اصطلاحات حدیث

اس شعبہ میں حدیث کی بنیا دی اصطلاحات کے بارے میں بحث ہوتی ہے۔مثلاً خبر متواتر ،مشہور ،عزیر ،خبر احاد ، مرفوع ،موقو ف،مقطوع وغیرہ۔

### س<sub>-</sub> علوم حدیث

اس شعبہ میں حدیث کے مختلف علوم کے بارے میں 'بحث کی جاتی ہے۔مثلاً علم اسناد علم جرح وتعدیل علم اساء الرجال علم نفلہ حدیث وغیرہ (4)

## 3- علم حديث بمختلف علوم وفنون كاسر چشمه

بلاشبه علم حدیث نے ایک علمی اور فکری سرگرمی کوجنم دے کرایک تحریک کی شکل اختیار کر لی ہے۔ اور ایک ایسے تعلیم عمل کا آغاز کیا جو تسلسل کے ساتھ جاری وساری ہے ، بہت سارے علوم وفنون کی بنیادعلم حدیث ہی کی بدولت ہے۔ علم حدیث کے ذخائر اسلامی علوم وفنون میں نہ صرف مسلسل تحفظ و بقا کی حفانت ہیں بلکہ اسکی متواتر توسیع بھی علم حدیث کے ذریعے سے ہورہی ہے۔ قاضی ابو بکر ابن العربی ایک مشہور محدث ہیں آپ لکھتے ہیں کہ:

''سات سواسلامی علوم سنت کی شرح میں اور تمام بالواسطه یا بلاواسطه حدیث اور سنت کی تفسیر وتو ضیح ہے۔'' (5)

ابن العربی کے مذکورہ بالاقول کوہم ایک مثال سے سیجھتے ہیں۔ حدیث اور سنت کواگر ہم قرآن کریم کی شرح قرار دیں قرآن کریم کی شرح قرار دیں قرآن کریم ، حدیث اور بقیہ علوم وفنون میں وہ رشتہ ہے۔ جوایک درخت میں اس کے سے اور شاخوں میں اور کھلوں اور پھولوں میں پایا جاتا ہے۔ گویا تمام علوم وفنون کھل اور پھول اور پتے ہیں۔ حدیث شاخیں اور تنا ہے۔ اور قرآن کریم وہ سرچشمہ ہے جس سے بیتمام علوم وفنون بھوٹے ہیں۔ یہاں چندایک علوم کا تذکرہ کرنا مفیدر ہے گا۔ جوعلم حدیث ہی کی بدولت ہمیں میسرآئے ہیں۔

## المحلكم كلام

اس سے مراد وہ علم ہے۔جس میں عقلی دلائل کے ذریعے اسلام کے عقائد کو ثابت کیا جائے اوراس کے عقائد پر

وارداعتر اضات کا جواب دیا جائے۔ (6)

اس علم کا آغاز جن مسائل سے ہوا وہ سب سے پہلے علم حدیث میں بیان ہوئے ہیں مثلا یہ کہ ایمان کا گھٹنا اور بڑھنا، کلام البی قدیم ہے یا حادث، انسانی زندگی کی تھکیل میں وحی البی فیصلہ کن ہے یاعقل ہجن اہل علم نے سب سے قبل کلامی اور فلسفیانہ نوعیت کے بیسوالات اٹھائے وہ محدثین تھے۔ امام احمدٌ، امام بخاریؓ وغیرہ نے ان مسائل سے بحث کی۔ (7)

۲\_ علم فقه

صاحب نورالانوار نے علم فقہ کامفہوم بیان کیا ہے۔

"العلم با لاحكام الشرعية عن ادلتها التفصيلية"(8)

فقہ شرعی قوانین کے علم کا نام ہے جوان کے تفصیلی دلائل سے حاصل ہوں۔

گویا قرآن وحدیث کی ان نصوص کو جوانسان کے عملی زندگی کی تشکیل کرتا ہے اوران کو گہرائی کے ساتھ سمجھنا فقہ کہلا تا ہے۔

احادیث میں نماز، روزہ، زکوۃ، مناسک اور خرید و فروخت وغیرہ کے احکام بیان ہوئے ہیں۔ بیسارے احکام وہ ہیں جن سے وہ بنیادیں تشکیل پاتی ہیں جن کی عملی تفصیل فقہائے اسلام نے مرتب فرمائیس۔ انہوں نے احکام وہ ہیں جن کی عملی تفصیل فقہائے اسلام نے مرتب فرمائیس۔ انہوں نے احکام مستبط ہوتے ہیں۔ ابتدائی فقہاءامام مالک اللہ امام احمد بن صنبیائی وغیرہ اصلاً محدث تھے۔ (9)

## ٣\_ علم اصول فقه

ایساعلم ہے جس میں ایسے شرع عملی احکام سے بحث ہوتی ہے جواصلی مصادر سے حاصل کئے گئے ہوں۔(10) گویا اصول فقہ کا مقصدا سے قواعد اور ضوابط کی تخ تابح کرنا ہے جن کے ذریعے ایسے احکام تک رسائی ہو سکے جن کا تعلق علم مدیث کے عمل سے ہواور جن پرعمل کر کے ایک مجتہدا سنباط احکام میں غلطی سے محفوظ رہے۔ یہ حقیقت ہے۔ کہ علم مدیث کے بیان کردہ احکام سے علم اصول فقہ کی داغ بیل پڑی ہے۔ بقول ڈاکٹر محمود احمہ:

' <sup>دع</sup>لم حدیث اس نبوغ اورعبقریت کانمونہ ہے کہ جس میں معلومات اور

معاملات کی وسعت پر دار و مدار ہوا وراصول فقداس نبوغ اور عبقریت کا نمونہ ہے جس میں تخلیقی صلاحیتیں اور نئے نئے افکار ونظریات کوسامنے لانے برمعاملات کی بنیاد ہو''۔(11)

## ہم۔ علم تاریخ

قبل از اسلام فن تاریخ پر بہت کچھ لکھا گیا اس بارے میں بہت سی کتب موجود تھیں۔ اس وقت ان کے ہاں تاریخ کا صرف بیت سورتھا کہ کسی قوم اور معاشرے کے بارے میں قصے اور کہانیاں کو جمع کر دیا جائے قطع نظر اس سے کہ اس کا ماخذ کیا ہے۔ یہ چیز تھے لکھی ہے یا غلط۔ اس کا بیان کرنے والا کون ہے۔ آپ سے کس نے بیان کیا۔ آپ نے اس سے بلاواسطہ سنا ہے یا بالواسطہ وغیرہ اس وقت اس قتم کے سوالات کسی کے ذہن میں نہیں تھے۔ اہم تاریخی اور تمدنی معلومات کا ایک کشر حصة بل از اسلام موجود تھا۔ یہ تصورات سب سے پہلے علم حدیث نے دیے ہیں۔

اس بارے میں ڈاکٹر محمود احمد رقمطراز ہیں۔

''……آج دنیا کا کوئی مؤرخ اسلام کے اس احسان کو مانتا ہے یانہیں مانتا۔ مانتا ہے تو بلا شبہ عدل و انساف کی بات کرتا ہے۔ اور نہیں مانتا تو بڑا احسان فراموش ہے یا کم از کم ناواقف ضرور ہے۔ لیکن تاریخ کا صحیح تصور اور تاریخ کا وہ صحیح شعور جس طریقے سے مسلمانوں کواوران سے دنیا کو حاصل ہوااس کا اولین مصدر و ماخذ علم حدیث ہے'۔ (12)

## ۵۔ علم اصول دعوت

یہ سلمانوں کا ایک بہت بڑافن ہے۔اس فن میں یہ بتایا جاتا ہے کہ دعوت کا اسلوب کیا ہونا چاہئے۔ایک داعی میں کوئی کوئی صفات ہونی چاہئے۔دعوت کے مقاصد کیا ہیں۔انسان کے اخلاق اوراس کی کردارسازی کس طرح ہوسکتی ہے۔اس باب میں جور ہنمائی ملتی ہے وہ احادیث نبویہ سے ملتی ہے۔احادیث کا ایک بہت بڑا ذخیرہ احادیث رقاق سے بھی ملتا ہے۔

## ٧ ـ اسلام كابين الاقوامي قانون (علم سير)

علم بلاغت اور دیگرعلوم کی بنیاد واساس علم حدیث ہی پر منحصر ہے۔ بیدوہ علوم وفنون جو براہ راست علم حدیث کی بدولت معرض وجود میں آئے ہیں الغرض علم حدیث میں ہرآنے والا دن ایک نیامیدان سامنے لا رہاہے۔اوراس میں مزیدوسعت آتی جارہی ہے۔ گذشتہ صدی کو اگر ہم عصر حاضریا دور جدید قرار دیں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیسویں صدی میں علم حدیث کی خدمت میں ایک نئی سرگرمی پیدا ہوئی اور اس پر کام کے لئے طرح طرح کے موضوعات اور نئے نئے میدان سامنے آئے ہیں۔ اس سلسلہ میں دنیائے اسلام میں علم حدیث کی خدمت مختلف انداز سے ہوئی اور اس باب میں انہوں نے دنیا کے سامنے ایسے ایسے نمونے پیش کئے جس سے علم حدیث کی خدمت میں ایک نئے دور کا نقطہ آغاز ہوتا ہے۔ تاہم علم حدیث ایک وسیع سمندر ہے۔ جس سے مختلف علوم وفنون ساری و جاری رہے گئے اور حدیث کی خدمت تا قیامت ہوتی رہے گئے۔ علامہ اقبال قرماتے ہیں:

آئین نو سے ڈرنا، طرز کہن پے اڑنا منزل بیہ کٹھن ہے قوموں کی زندگی میں (13)

## 4- نے علوم کی روشنی میں علم حدیث کی خدمت

بلاشبہ گذشتہ دوصد یوں میں علم حدیث پر مختلف جہات پر کام ہوا ہے اگر ہم برصغیر کے حوالے سے علم حدیث پر کام کا جائزہ لیس تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ بید کام استے وسیح پیانے پر اور اتنی جامعیت کے ساتھ ہوا ہے کہ عرب دنیا میں مجمل اس کے نہ صرف اثرات محسوں کئے گئے بلکہ بہت سے علماء کرام نے اس کا تھلے الفاظ میں اعتراف بھی کیا ہے۔مصر کے نامور شخصیت علامہ رشید کے بقول:

''اگر ہمارے بھائی برصغیر کے مسلمان نہ ہوتے تو شایدعلم حدیث دنیاسے اٹھ جاتا'' (14)

اس حقیقت کے باوصف کہیں کسی کے ذہن میں بیغلط فہمی نہ پیدا ہو کہ علم حدیث پر جو کام ہونا تھا وہ ہو چکا ہے محدثین کرام نے جو کارنا ہے سرانجام دے دیے وہ کافی ہیں اب مزید نہ کسی تحقیق کی ضرورت ہے اور نہ کسی کام کی۔ بیغلط فہمی دور ہوسکتی ہے اگر بیدد کی لیے لیا جائے کہ آج کل حدیث پر کتنا کام ہور ہاہے اور اس میں مزید کس طرح کی تحقیق کرنا ابھی باقی ہے اور اس کے کیا امکانات ہیں۔ مقالہ ھذا میں ہماری کوشش رہے گی کہ ڈاکٹر محمود احمد عازی کی افکار ہی کی روشنی میں علم حدیث کی خدمت کی نئی جہات کو تلاش کیا جائے اور بیہ بتایا جائے کہ کس میدان میں کتنا کام ہوا اور اس کی نوعیت کیا ہے۔ اور کتنا کا ہونا ابھی باقی ہے۔ ذیل میں ہم بالاختصار ان موضوعات اور ان خطوط کا جائز ہ لیں گے جن میں علم حدیث کے میدان میں تحقیقی کام ہونا ابھی باقی ہے۔

### ا۔ احادیث کا سائنسی مطالعہ

بیسویں صدی بالخصوص اس کے آخری رائع میں انسان کی برق رفتار پیش قدمی اور مزید وسیع ہوتی ہوئی معلومات نے اس کی لاعلمی کو مزید اجا گر کر دیا ہے۔ گزرتا ہوا ہر لمحہ نت نے انکشافات وایجا وات سامنے لا رہا ہے۔ اور خالق کا کنات کی نشانیوں کو اجا گر کر رہا ہے۔ کھلتی ہوئی ہر پرت اور اتر تا ہوا ہر غلاف اسلام کی حقانیت کا اعلان کر رہا ہے۔ ہر عہد کی دانش و بینش نے دین اسلام کے حوالے سے جن اعتر اضات کو اٹھایا یا جن سوالات کو پیش کیا علمائے اسلام نے ان کی مثبت اور مسکت جوابات فراہم کئے ہیں۔

اسلام ابدی صداقتوں اور سائنسی مسلّمات کا تر جمان ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اسلام سے بڑھ کرا سرار فطرت کو کھو لنے اور رموز کا ئنات کو جاننے کی تعلیم کس بھی مذہب اور تہذیب میں نہیں ملتی۔ لہٰذا دور حاضر میں علم حدیث کا سائنسی انداز سے مطالعہ کرنے کی اشد ضرورت ہے۔

ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ نے حدیث کے سائنسی مطالعہ کے دووا قعات بیان کئے ہیں ایک حدیث جس میں ذکر ہے کہ ملحق کے ایک پر میں شفا ہوتی ہے اور دوسرے پر میں بیاری۔ دوسری حدیث عربینہ جس میں ذکر ہے کہ آنخضرت علاق نے اس فبیلہ کے چندا شخاص کو جو اسلام قبول کر چکے تھے اوٹی کا دود ھاور اس کا پیشاب پینے کا کہا تھا۔ انہوں نے بری تفصیل سے ڈاکٹر مورس بکائی اور ڈاکٹر حمید اللہ کی بحث و تحیص کا ذکر کیا ہے۔ (15)

قرآن کے سائنسی مطالعے کی طرح احادیث کا سائنسی مطالعے کا آغاز تو ہو چکا ہے خصوصا اہل مغرب روز بروز نت سنے تجربات کر کے اسلام کی حقانیت کا منہ بولتا ثبوت فراہم کررہے ہیں چودہ صدیاں پہلے جو بات پیغیراسلام نے ارشاد فرمائی تھی وہ آج بھی سائنس کے میزان پر پوری اتر تی ہے۔لیکن یہاں بیام محموظ خاطر رہنا چاہئے کہ حدیث نبوی کا مقام و مرتبدان تجرباتی انسانی علوم سے بہت بلنداوراعلی ہے اس لئے کہ حدیث کی کتب سائنسی کتب نہیں بلکہ انہیں سائنس اور طب کی کتاب قرار دینا ان کا مرتبہ کم کرنے کے مترادف ہے۔اوران کی ہے ادبی ہے۔احادیث مطہرہ میں جو کچھ بیان ہوا ہے۔وہ سب کا سب زبان رسالت سے نکلے ہوئے سچ موتی ہیں۔

یہاں ایک دواحادیث کامختصر سائنسی مطالعہ پیش کیا جائے تو بے جانہ ہوگا۔

الف\_انگلیوں کی پوروں پر چراثیم کش پروٹین

اہل مغرب کھانے کے بعدانگلیاں جا ٹینے کے فعل کوغیر صحت مند (Unhygenic) قرار دے کر اس پر

حرف گیری کرتے رہتے ہیں۔ جب کہ حدیث میں انگلیاں جاننے کا حکم ہے۔ (16)

ایک تحقیق کے مطابق "جرمنی کے طبی ماہرین نے تحقیق کے بعد یہ نتیجہ اخذ کیا ہے۔ کہ انسان کی انگلیوں کے پوروں پر موجود خاص قتم کی پروٹین (Protein) اسے مختلف قتم کی بیار یوں سے بچاتی ہے۔ ماہرین کے مطابق وہ ای کولائی کہتے ہیں۔ جب انگلیوں کے پوروں پر آتے ہیں تو پوروں پر موجود پروٹین ان مفرصحت بیکٹیریا کوختم کر دیتی ہے۔ اس طرح یہ جراثیم انسانی جسم پر رہ کر مفراثرات پیدائہیں کر تے ۔ خاص طور پر جب انسان کو پسینہ آتا ہے۔ تو جراثیم کش پروٹین محرک ہو جاتی ہے۔ ماہرین کا خیال ہے۔ کہ یہ پروٹین نہ ہوتی تو جرائیم کس بہتے، دست اور قے کی بیاریاں بہت زیادہ ہوتیں۔"(17)

ب طاعون زدہ علاقے سے دورر ہے کا اوراس کی حکمت

طبی لحاظ سے طاعون ایک مہلک گلٹی ہے۔ جو تکلیف دہ متعدی عارضہ ہے۔ طاعون کے نتیجے میں جسم میں تعدیہ یا عفونت (Infection) زخم (Ulcers) اور مہلک رسولیاں نمودار ہوتی ہیں۔ اطبا اپنے مشاہدے کی رو سے انھیں طاعون کی علامات قرار دیتے ہیں۔

آ مخضرت صلی الله علیہ وسلم طاعون کے بارے بوچھا گیا تو آپ نے فر مایا۔

''طاعون ایک عذاب ہے جو بنی اسرائیل کے ایک گروہ یاتم سے قبل لوگوں پر نازل ہوا۔ جب تم سنو کہ کسی علاقے میں طاعون ہے تو وہاں مت جاؤ اور جب وہ اس علاقے میں آ جائے جہاں تم مقیم ہو واس علاقے میں آ جائے جہاں تم مقیم ہو واس علاقے میں آ

ایک دوسری روایت میں ہے کہ آپ علیفیہ نے فر مایا۔

"غدة كغدة البعير، يخرج في المراق والابط" (19)

طاعون ایک گلٹی ہے۔جواونٹ کی گلٹی سے مشابہ ہے۔جو پیٹ کے زم حصوں اور بغلوں میں نمودار ہوتی ہے۔ آ چالیتہ نے طاعون سے متاثرہ علاقے میں نہ جائے یا و ہیں تھہرنے کا جو تھم دیا ہے اس میں بڑی حکمتیں پنہاں ہیں امام ابن قیم مٰدکورہ بالا حدیث کی روشنی میں لکھتے ہیں۔

''……انسانی جسم میں مضر مادے ہوتے ہیں جو بھاگ دوڑ اور عنسل کرنے سے متحرک ہو جاتے ہیں۔ پھروہ جسم کے مفید مادوں سے مل کر کئی بیاریوں کا باعث بنتے ہیں۔اس لئے جب کسی جگہ طاعون حملہ آور ہوتو و ہیں تھہرے میں عافیت ہے تا کہ انسان کے جسم میں مضر مادے متحرک نہ ہوں۔''(20)

جدید حقیق نے بھی اس کی تصدیق کی ہے۔ (21)

اس لیے ضروری ہے کہ ہم احادیث کا سائنسی مطالعہ میں اپنی تمام تر محنت اور کاوشیں صرف کر دیں اس لیے کے اسلام نے اسپنے احیاء کے لئے ہمیشہ انسان کی مشقت سے تو قعات وابستہ کی ہیں بقول اقبال،

نقش ہیں سب ناتمام ،خون جگر کے بغیر (22) نغمہ ہے سودائے خام ،خون جگر کے بغیر (22)

۲۔ گذشتہ مٰداہب کا مطالعہ

جب ہم احادیث کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ان میں سابقہ کتب کے حوالہ جات بکثرت ملتے ہیں اس میں سابقہ انبیاء،سابقہ اقوام اوران کے واقعات کا ذکر ہے۔ آنخضرت اللہ نے بہت سے مواقع پرتورات اورانجیل کے بیانات کونفل کیا ہے۔

چنانچہ اگر آج ہم ان بیانات کوتورا ۃ یا نجیل یا دیگر کسی کتاب میں نہیں پاتے میں یااس میں تھوڑا بہت ردو بدل پاتے ہیں تو ہمارے سامنے اس بات کی ایک تصدیق ہو جاتی ہے کہ ان میں تحریف واقع ہوئی ہے۔ ساتھ ساتھ یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اگر تبدیل واقع ہوئی تو کہاں کہاں ہوئی ہے اور کن طریقوں سے ہوئی۔

اوراگران کتابوں میں کوئی حوالہ ملتا ہے۔ تو اس سے معلوم کیا جا سکتا ہے۔ کہ وہ کس حد تک ہے اوران میں کتنی مما ثلت ہے اورکس حوالے سے ذکر ہوا ہے۔ اس طرح مطالعہ ندا ہب میں وہ گوشے بھی سامنے آتے ہیں جن میں مما ثلت ہے اورکس حوالے سے ذکر ہوا ہے۔ اس طرف بھیجی تھیں اور فدا ہب کے پیرو کار کی تحریفات سے قبل جو فدا ہب کی حدایات جواللہ تعالیٰ نے اپنے پینجمبر ورسل کی طرف بھیجی تھیں اور فدا ہب کے پیرو کار کی تحریفات سے قبل جو تعلیمات تھیں ان کا واضح ثبوت احادیث سے ملتا ہے۔ مثلا توراۃ مین یہ منقول ہے بائبل میں بیرتھا۔ فلان پینجمبر کی بیرحدایات تھیں۔ اس سے گذشتہ کتب مقدسہ کے مطالعہ اور فدا ہب کی تاریخ پر کام کرنے کی ایک نئی جہت کا تعین کیا جا سکتا ہے۔ اور یوں علم حدیث میں ایک نئے انداز سے تحقیق کام کی راہ کہلتی ہے۔

## س۔ مجموعہ احادیث کے موضوعات کی از سرنو ابواب بندی

حضرات محدثین نے اپنے مجموعہ ہائے احادیث کو اپنی ضروریات اور اپنے زمانہ کے کحاظ سے ان کی ابواب بندی کی ان کے عنوانات تجویز کئے۔ اور موضوعات رکھے۔ بہت سار ہے موضوعات ایسے ہیں جن سے شاہدان کو واسطہ نہ پڑا ہو مثلا قوموں کا عروج و زوال کیسے ہوتا ہے۔ تہذیب و تدن کی اساس کس پر ہوتی ہے۔ جیسے جیسے انسانیت کے مسائل برصتے رہیں گے۔ نے مجموعے ہر دور میں مرتب ہوتے رہیں گے۔ لیکن مسائل برصتے رہیں گے۔ نے محموعے ہر دور میں مرتب ہوتے رہیں گے۔ انکی اخذ یہی ذخائر رہیں گئے جو ائمہ اسلام نے پانچویں صدی ہجری تک مرتب کئے ہیں۔ ایک طرح سے ہم ان کو ماخذ یہی ذخائر رہیں گئے جو ائمہ اسلام نے پانچویں صدی ہجری تک مرتب کئے ہیں۔ ایک طرح سے ہم ان کو سے داستے بیدا کر سکتے ہیں گئے میں اس کے جس سے کنگشن حاصل کر کے نئے نئے کام کی راہ ہموار کر سکتے ہیں۔ نئے انداز سے جہوعہ احادیث کو مرتب کیا جائے جس میں آج کی تہذی ، جگہ باقی رہیں گے۔ضرورت اس امر کی ہے کہ نئے انداز سے مجموعہ احادیث کو مرتب کیا جائے جس میں آج کی تہذی ، میاسی ، معاشی ، اجتماعی ، روحانی اور اخلاقی ضروریات کے مطابق ابواب بندی کی جائے۔

### هم اسلام پراعتراضات کا جواب

اسلام اور پیغیبراسلام کے بارے میں غلط فہمیاں پھیلانے کا منصوبہ جس کا آغاز کفار مکہنے کیا تھا اسے مخالفین و معاندین اسلام نے ہر دور میں دہرایا ہے۔

اس میں شک نہیں کہ محدثین نے فی زمانہ اسلام کے عقائد پر جواعتر اضات یونانیوں کی طرف سے ہور ہے تھے یا جوشہات ایرانی اور ہندوستانی فلاسفر پیش کررہان اعتر اضات کا جواب انہوں احادیث کی روشنی میں دیا۔ لیکن آج فقد یم یونانی فلسفہ اپنی موت آپ مرگیا ہے۔ قدیم ایرانی اور ہندوستانی تصورات ختم ہو چکے ہیں آج اسلام پر نے انداز سے حملے ہور ہیں ہیں۔ رزم حق و باطل کا بیسلسلہ دور حاضر میں بھی اسی طرح جاری وساری ہے جو کام ماضی قریب میں گولڈ زائیر، مارگولیتھ، ٹسڈل، ٹوری اور سپر تگر جیسے متعصب، جانبدار متشرقین اپنی کتب کے ذر یعے کررہے تھے وہی میں گولڈ زائیر، مارگولیتھ، ٹسڈل، ٹوری اور سپر تگر جیسے متعصب، جانبدار متشرقین اپنی کتب کے ذریعے کررہے تھے وہی کام آج کے مغربی ذرائع ابلاغ زیادہ موثر ، منظم اور غیر محسوں طریقے سے کررہے ہیں۔ مغربی نفسیات نبوت کو بطور ماخذ علم ماننے سے انکاری ہے۔ وہ فن تاریخ کے حوالے سے۔ آرکیا لوجی (Archaeology) کے نقطہ نگاہ سے اور آثار قدیمہ کے تناظر سے اس پر اعتراضات کر رہیں ہیں۔ بیصورت حال تقاضا کرتی ہے کہ دور حاضر کے مسلم سکالرز احدیث کی روشنی میں ان اعتراضات کا جواب دیں کیونکہ ان سب اعتراضات کا جواب کتب احادیث میں موجود ہے۔

لیکن ان جوابات کوسامنے لانے کی ضرورت ہے تا کہ اسلام کا آفاقی پیغام پوری انسانیت اور بالخصوص مغربی و نیا تک پہنچ سکے تا کہ ایک طرف تو مغربی میڈیا کے پروپیگنڈ اکا توڑ کیا جا سکے اور دوسری طرف نام نہاد دانشوروں کی جانب سے لگائے گئے بے بنیاد الزامات کا مدل اورسکت جواب دیا جا سکے۔

#### ۵۔ انکار حدیث کا مقابلہ

بیسویں صدی میں فتنا نکار حدیث اس برق رفتار سے پھیلا کہ بہت سے لوگ اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے چنانچہ اس صدی میں علم حدیث پر لکھنے والوں کا ایک میدان یہ بھی تھا کہ منکرین ومعرضین حدیث کے اعتر اضات کو دور کیا جائے چنانچہ فتنہ انکار حدیث کی مناسب سرکو بی گی مگر منکرین حدیث بڑے با ہمت لوگ واقع ہوئے تھے ایک اعتراض کا جواب دیا جاتا تو دوسرا داغ دیتے وہ تسلس کے ساتھ ایک ہی اعتراض کو مختلف طریقوں سے دو ہراتے رہے علم حدیث پر جو بنیادی اعتراضات کیے گئے تھان سب کی اصل اساس سے غلط فہی تھی کہ ذخیرہ احادیث تاریخی طور پر ثابت شدہ نہیں ہے یعنی غیر متند ہے اس غلط فہی کی تو اچھی طرح وضاحت ہوگئی اب اس طرح کا اعتراض کرنے والایا تو ثابت شدہ نہیں ہے یعنی غیر متند ہے اس غلط فہی کی تو اچھی طرح وضاحت ہوگئی اب اس طرح کا اعتراض کرنے والایا تو شاب سے بانا واقف ہے۔

عصر حاضر میں حدیث پراس طرح کے اعتراضات نہیں ہوتے بلکہ اس کی نوعیت بالکل مختلف ہے وہ اعتراضات حدیث کے مندرجات پر ہورہے ہیں کچھلوگ کم علمی سے اور کچھ نیک نیتی سے کرتے ہیں ۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ ان سب اعتراضات کا علمی انداز میں جائزہ لے کران کا مثبت جواب دیا جائے ۔ اس بارے میں ڈاکٹر محمودر قمطراز ہیں ۔ مدیث رسول پر اعتراضات کرنے کی جو ذہنیت ہے یہ یہودی ذہنیت ہے یہ

حضرت سلمان فاری کے زمانے سے آج تک چلی آرہی ہے اور ہر زمانے میں یہودی اس طرح کے سوالات کرتے رہے ہیں یہاں تام لوگوں کی ذمہ داری ہے جو حدیث کا علم رکھتے ہیں یا اللہ تعالی نے جن لوگوں کوعلم حدیث سے دلچیں عطا فرمائی ہے اور جن کو اللہ تعالیٰ نے علم حدیث کا دفاع کرنے کی توفیق فرمائی ہے''۔ (23)

## ۲۔ حدیث کی نئی شروحات

شارمین حدیث کے سامنے مسلمان مخاطبین تھے۔ جو دین کو مانتے تھے اس پر ایمان رکھتے تھے۔ اس لئے شارمین نے ان کا لحاظ رکھتے ہوئے حدیث کی شرح اس انداز سے تحریر کی کہ اس کے مخاطبین مسلمان ہیں لہذا وہ کلیات

کے بارے میں سوالات سامنے نہیں لائے تھے۔ بلکہ جزئیات پرہی اکتفا کرتے تھے۔لین آج کا مخاطب، پڑھنے والا بہت ہی چیزوں کا انکاری ہے یا پھر متر دو ہے۔ وہ اسلام کے مسلّمہ کلیات سے بھی معترض ہے۔ چنا نچہ اب حدیث کی نئ شرحیں نئے پس منظر میں کھنے کی ضرورت ہے۔ پرانی شرحیں پرانے سیاق وسباق میں مرقوم تھیں۔ نئی شرحیں نئے سیاق و سباق میں کھی جا کیں گا۔اس طرح سے سباق میں کھی جا کیں گا۔اس طرح سے ساق میں کھی جا کیں گا۔اس طرح سے نئے انداز کی شرحیں نئے مخاطبین کو سامنے رکھ کر اور نئے مسائل کے لحاظ سے مرتب کرنا از حدضروری ہے۔اس بارے میں ڈاکٹر محمود فرماتے ہیں۔

## حدیث کی موضوعی تدوین

اگر ہم کسی بھی موضوع کے حوالے سے کسی ایک حدیث کی کتاب میں موجود مواد دیکھیں تو بشکل 100 احادیث ایسی ملے گی جن کا تعلق اس خاص موضوع سے ہولیکن اگر تمام مجموعه احادیث کا جائزہ لیاجائے تو بے ثمار احادیث سامنے آئیں گی جن سے گئی جلدیں مرتب ہوسکتی ہیں تا ہم اس میں احادیث کی صحت کے بارے میں جانچنا احادیث سامنے آئیں گی جن سے گئی جلدیں مرتب ہوسکتی ہیں تا ہم اس میں احادیث کی صحت کے بارے میں جانچنا موضوعات کے حوالے سے تمام احادیث کی جائیں جوصحت کے معیار پر پوری اترتی ہوں اس لیے ضروری ہے بعض خاص موضوعات کے حوالے سے تمام احادیث کی جائرہ کی جائیں مثلاً علم معاشیات کے بارے میں احادیث کے بیثار ذخائر ہیں ہزاروں ارشادات اور ہدایات موجود ہیں۔ جن کا انسان کی انفرادی اور اجماعی معاشی زندگی سے بڑا گہر اتعلق خومت ہے۔ انہیں یکجا کیا جائے۔ اس طرح علم حدیث کے تمام بنیادی ماخذ سے کام لے کروہ تمام احادیث جن کا اتعلق حکومت اور ریاست سے ہاں کو جمع کر دیا جائے۔ اس بارے ڈاکٹر محمود احمد غازی رقمطر از ہیں۔

"بعض حفرات نے بعض ایسے مجموعے مرتب کئے ہیں۔ محمد اکرم صاحب ہمارے ایک دوست ہیں انہوں نے علم حدیث کے ذخائر کو تلاش کر کے وہ احادیث دو جلدوں میں کیجا کی ہیں جو معاشیات سے متعلق ہیں۔ لیکن ابھی اس پر طویل کام کی ضرورت ہے نئے نئے مجموعے جواب شاکع ہوئے ہیں ان کو کنگھال کراس مواد کو ایک ساتھ کرنے کی ضرورت ہے (25)

## ۸۔ حدیث کی کمپیوٹرائزیشن

1990 کے عشرے میں انفار میشن ٹیکنالوجی میں بے پناہ ترقی ہوئی ہے بیا ایک نیا میدان ہے۔ جہاں تمام شعبہ ہائے زندگی نے اپنے اپنے دائرہ میں بے پناہ ترقی حاصل کی ہے۔ علم حدیث کے ماہرین بھی اس میدان میں پیش پیش موجود رہے ہیں۔ چنانچہ انہوں احادیث کا ایک جامع ڈیٹا ہیں (Database) بنایا جس میں تمام کتب احادیث میں موجود تمام احادیث کو درج کر کے ہر حدیث کی فئی حیثیت اور اس بارے میں ائمہ حدیث کے اقوال و آرا ہے بھی بحث کی تمام احادیث کو درج کر کے ہر حدیث کی فئی حیثیت اور اس بارے میں ائمہ حدیث کے اقوال و آرا ہے بھی بحث کی تمام راویوں سے متعلق معلومات اور ان کے متعلق فن رجال کے ائمہ کی آراء کو بھی شامل کیا ہے۔ علاوہ ازیں حدیث کے تمام راویوں سے متعلق معلومات اور ان کے متعلق فن رجال کے ائمہ کی آراء کو بھی شامل کیا ہو ۔ اس طرح کسی بھی نام پر کلک (Click) کرنے سے اس راوی کی مکمل تفصیلات سکرین پر ڈسپلے (Display) ہو جاتی ہیں۔

عرب دنیامیں گذشتہ بچاس برس میں حدیث پراس نوعیت کا غیر معمولی کام ہوا ہے۔ حدیث بے متعلق ایسے گئ سافٹ ویئر تیار ہو بچے ہیں مثلا اردن کے دارالتر اث الاسلامی کے موسوعة المحدیث، مکتبه الفیة لسنة النبویة اور مکتبہ شاملہ قابل ذکر ہیں۔ اس طرح علامہ ناصرالدین البائی گی کتب پرشتمل سافٹ ویئر بھی منظر عام پر آچکا ہے۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے۔ کہ ڈاکٹر محمود احمد نے یہ لیکچر 2003ء میں دیے تھے۔ اس وقت حدیث پر اس نوعیت کا کام اتنازیادہ نہیں ہوا تھا تا ہم اب تو وسیع بیانے پر کام ہور ہا ہے۔ تا ہم ان سافٹ ویئر میں مزید بہتری لائی جا

ہوئی شروح (Commentaries) کو بھی لنگ کر دیا جائے تا کہ براؤزنگ (Browsing) کرنے میں زیادہ وقت صرف نہ ہو۔ ایسے ہی احادیث کے نمبرز کو مکمل طور پر اسٹینڈ رائز ڈ (Standardized) کرنے کی ضرورت ہے۔ تا کہ تلاش میں دشواری پیش نہ آئے۔

سکتی ہے۔ جدیدترین'' سرچ انجنز'' کی ٹیکنالوجی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے احادیث کے ساتھ قدیم وجدید علما کی لکھی

ڈاکٹر محمود غازی رجال احادیث کی کمپیوٹر ائزیشن کے بارے میں اپنا نقطہ نگاہ بیان کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔
'' لیکن اس سے بھی زیادہ جومشکل کام ہے وہ رجال کی کمپیوٹر ائزیشن کا کام ہے۔ چھ لاکھ
افراد کے بارے میں تفصیلات، معلومات کے اس تمام ذخیرے کے ساتھ جوعلمائے رجال
اور جرح وتعدیل کے ائمہ نے جمع کیا ہے۔ اس کو کمپیوٹر ائز کرنا انتہائی اہم، مشکل اور لمبا کام
ہے۔ اس کے لئے ایک نئے سافٹ ویئر کی ضرورت ہے۔ وہ سافٹ ویئر وہ آدی بنا سکتا

ہے۔ جوخود بھی محدث ہو۔ علم حدیث بھی جانتا ہواور پروگرمنگ (Programming) بھی جانتا ہو۔ اگر علم حدیث نہ جانتا ہوتو شایداس کے لئے سافٹ ویئر بنانا بہت مشکل ہو گا۔''(26)

جہاں تک فن رجال کا تعلق ہے۔ تو اس حوالے سے بہت زیادہ کام ہو چکا ہے۔ بہت سے ایسے سافٹ ویئر تیار ہو چکا ہے۔ بہت سے استحاب کرنا۔ اس کی ہو چکے ہیں۔ جہاں ہم راوی کے حالات معلوم کر سکتے ہیں۔ البتہ جرح وتعدیل کے مواد میں سے استخاب کرنا۔ اس کی درجہ بندی کرنا چھر صدیث کا درجہ متعین کرنا کہ صدیث سے جے۔ حسن ہے یا چھر ضعیف وغیرہ۔ سارا کام کم پیوٹر ائز بیشن کے ساتھ ابھی ہونا باقی ہے۔

اس طرح کے بیبولیوں میدان اور جہات ہیں جہاں علم حدیث کی خدمت کی جاسکتی ہے گذشتہ ماہ 18 تا 0 البحطیط 0 کا پریل دوئی میں انٹریشنل کانفرنس منعقد ہوئی جس کا موضوع ''ندوۃ عن الاستشراف و التخطیط المستقبلی فی السنة النبویۃ' تھا۔ اس کانفرنس میں شریک ہونے والے بیشتر اسکالرزنے اپنے مقالہ جات میں علم حدیث کے حوالے سے مستقبل یں ہونے والے تحقیق کا م اور اس کی پیش بندی کا گہرائی سے جائزہ لیا ہے۔ ان کی آراء کوسا منے رکھ کرمزید میدان کو تلاش کیا جاس طرح نہ صرف احادیث کے نئے میدان سامنے آئیں گے بلکہ یہ ایک طرح سے خدمت حدیث کا ایک بڑا موقع ہاتھ آئے گا۔

یادر ہے مثبت عمل وہی ہوتا ہے جونی نفسہ مفیداور نتیجہ خیز ہواسکئے اسلام میں ایسی سرگرمی سے روکا گیا ہے جو اصلاً بے مقصداور بے تمر ہو۔لہذاخصوصاً احادیث کے میدان میں مثبت جہات کا تعین کرنا از حدضروری ہے علم نافع ہی کوشریعت نے تسلیم کیا ہے۔بقول اقبال:

وہ علم اپنے بتوں کا ہے آب ابراہیم! کیا ہے جس کو خدا نے دل و نظر کا ندیم وہ علم کم بھری جس میں ہم کنار نہیں! تجلیات کلیم و مشاہدات کیم

(27)

### حوالهجات

- 1- الجاحظ، البيان والتبين ، ص: 1 / 131 دارلفكر اسلاي
  - 2- سورة النحل، 116 / 44
  - 3- ابن حجر، مقدمة الاصابه ص:7، دارالمعارف، مصر
- 4- نورالدين عتر علوم الحديث ، ص: 7 دارلكتب الاسلاي
- 5- ابن العربي، الجامع لاحكام القرآن، ص: 4/24، دار المعارف، مصر
- 6- الغزالي مجمد بن مجمد ، المتصطفى ، ص: 2 / 34 ، المطبعة الاميريد بولاق
- 7- مصطفى عبدالرزاق ،تمهيدليان خالفلسفة الاسلاميه ، مكتبه الخضة المصرية .
  - 8- ملاجيون ،نورالانوار،ص:36، دارالمعارف،مصر
- 9- محمور، عبر المجيد، الإتجاهات الفقهية عند المحدثين في القرن الثالث، ص: 44، مكتبه كلية وارالعلوم
- 10- الشوكاني، محمد بن على ، ارشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، ص: 2، مكتبه السعادة، 1327 هـ
  - 11- عازی مجموداحد، ڈاکٹر ،محاضرات حدیث ،ص:71 ،انفیصل ناشران و تاجران کتب ،اردو بازار لا ہور
    - 12- الصّائص:72
    - 13- محمدا قبال، علامه، كليات اقبال اردو، ص: 142 ، اقبال اكادى پاكستان، لا مور 1994 ء
      - 14- رشيدرضا،علامه،محاضرات،ص:20
      - -15 غازی مجمود احمد، ڈاکٹر ، محاضرات حدیث، ص: 449
    - 16- صحيح مسلم، كتاب الانثرية، باب استخباب لعق الاصابع، حديث نمبر 2031، ص
      - 17- روز نامه نوائے وقت 30 جون 2005ء
      - 18- صحيح مسلم، كتاب الطب، باب الطاعون، حديث نمبر 2218
      - 19- ابن عبد البر، التمهيد، ص 6/212، دار الكتب العلميه بيروت
        - 20- ابن القيم الجوزيير، الطب النبوي، ص: 104
    - 21- آئی اے ابراہیم، اسلام کی سیائی اور سائنس کے اعتر افات ، ص: 180 ، دار السلام جدہ
      - 22- محمدا قبال، علامه، كلمات اقبال اردوم: 241
      - 23- غازي مجمود، ڈاکٹر محاضرات حدیث میں: 462
        - 24- الصابص: 458
        - 25- الينام 25
        - 26- الينا،ص:460
      - 27- محمدا قبال،علامه، کلمات اقبال اردو،ص:37

# ڈاکٹر محموداحمہ غازیؓ کی'' محاضراتِ فقہ'' کا تجزیاتی مطالعہ (1)

\* ڈاکٹر غلام بوسف

محاضرات فقہ کا بیر مجموعہ پانچ سوچھین (556)صفحات پرمشمل ہے۔ یہ کتاب پہلی بارالفیصل ناشران وتا جران کتب ،غزنی اسٹریٹ اردو بازار لا ہور سے جون م 2005 میں شاکع ہوئی۔

#### تعارف:

اس مقالہ میں ڈاکٹر صاحب کی علمی پختیقی اور وقیع تصنیف''محاضراتِ فقہ'' کا مخضر تعارف پیش کیا گیا ہے۔ ''محاضراتِ فقہ'' بارہ خطبات پر مشتمل ہے۔ بیہ خطبات:24 ستمبر 2004 ء سے 19 اکتوبر 2004 ء کے درمیانی عرصہ میں دیئے گئے۔ان خطبات کو جناب احسان الحق حقانی نے ٹیپ ریکارڈ رکی مدد سے من کر براہ راست کم پیوٹر پر کمپوز کیا۔ ڈاکٹر صاحب کی نظر ثانی اور اصلاح کے بعد یہ کتابی شکل میں شائع کئے گئے۔

تاریخ اسلامی میں بیسویں صدی مغربی اقوام کی بے در بے کا میابیوں اور مسلمانان عالم کے ابتلاء کا زمانہ تھا، اور خصوصاً پاک وہند کے مسلمان شدید کشکش سے دو چار ہوئے۔ بیصدی اپنے دامن میں امت مسلمہ کے لئے گہرا درس عبرت رکھتی ہے۔ اسلامی علوم وفنون اور تہذیب وتدن کے ادار بے بری طرح متاکثر ہوئے۔ اس طرح کے تمام دباؤک باوجود ایسے صاحب فکر ونظر ضرور بیدا ہوئے جنہوں نے اُمت مسلمہ کے جسد میں نئی روح پھوئی علمی اور فکری میدان میں ان کی بھرپورر ہنمائی کی ،ان کے قلب ونظر کونئی جلا بخشی ،اُن کے عزم واعتا دکو بحال کیا اور پھر جلد ہی علم وعمل اور مرکارم اخلاق سے آراستہ ہوکروہ اس قابل ہوگئے کہ دنیا کے کسی خطہ میں اپنا بھرپور کردار ادا کرسکیں۔

بعض شخصیات الی بھی پیدا ہوتیں ہیں کہ اُن کے علمی وفکری کا موں کی وسعت ، گہرائی اوراس کے اثرات کا سیح اندازہ ان کے معاصرین کونہیں ہوتا، بعد میں تاریخ ان کے کام اور اثرات کا جائزہ لے کر اُن کے مقام کو متعین کرتی ہے۔ ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ بھی بیسویں صدی عیسوی کی اُن اہم شخصیات میں سے ہیں جنہوں نے علم وکمل کی دنیا میں، بہت گہر نے نقوش چھوڑے اور اُمت مسلمہ کی علمی وفکری رہنمائی میں نمایاں کردار اداکیا ہے۔

<sup>\*</sup> ايسوى ايث يروفيسر، چيئر مين شعبه فقه واسلامي قانون ، علامه اقبال اوين يونيورشي ، اسلام آباد ـ

### ڙاکڻر حافظ<sup>محمود احمد غازيَّ:</sup>

ڈاکٹر حافظ محمود احمد غازی رحمہ اللہ کے دل د ماغ میں علم ومعرفت کی جوشع آپ کے اسا تذہ نے روشن کی تھی اُسی کی نورانی کرنوں میں انہوں نے فقہ کے بہت دقیق اور جدید مسائل ومباحث کو علمی انداز میں بیان کیا ہے۔'' محاضرات فقہ''کے مطالعہ سے اُن کی احتہادی بصیرت کا اندازہ بخو بی ہوتا ہے۔قرآن وسنت، فقہ واصول فقہ الغت اور عربی لغت پر ان کی گہری نظر تھی

الله تعالی نے ڈاکٹر صاحب کوسلیس ،مرتب ، مدل ومر بوط بیان کی صلاحیتوں سے بھر پورنوازاتھا آپ کا بیان سننے والا آپ کی پرمغزمعلومات اور عقل ومنطق کے دلائل سے ان کے بیان میں کھوجاتا تھا۔ آپ کومختلف زبانوں پرعبور حاصل تھا، شستہ اردو کے علاوہ بلیغ عربی ،عمدہ فارسی ،معیاری انگریزی وفرانسیسی میں آپ کو لکھنے اور بولنے کی صلاحیت حاصل تھی۔

ڈاکٹر صاحب کا دیگرعلوم کے علاوہ خصوصاً فقہ اسلامی کے بنیادی ماخذ اور اُمہات الکتب کے بارے میں گہرا مطالعہ تھا۔اسلامی تعلیمات کی تفہیم وتعلیمات کے لیے بہترین متعلم،صاحب بصیرت فقیہ، مکتہ رس ادیب اور نا مور محقق تھے۔بلاشبہ آپ کی تقاریر سننے والا آپ کی فہم قرآن وسنت کی قابلیت، شرعی وفقہی موضوعات پر آپ کی کمال دسترس وعبوریر دنگ رہ جاتا تھا۔

موصوف کوشرعی اورعصری دونوں قتم کے علوم پر دسترس حاصل تھی جدید عصری فنون وافکار سے وافر آگاہی کے باوجود آپ میں تجدد بیاسی فکری زیغ کا کوئی شائیہ تک نہ تھا۔ اپنی صلاحیتوں کالوہا قومی جامعات کے ماحول میں بھی ، ملک اور بیرون ملک بڑی عمد گی کے ساتھ منوایا۔

ماہنامہ البلاغ ، دارالعلوم کراچی ، کے مدیر مسئول مولا ناعز بر الرحلٰ ڈاکٹر غازیؓ کے انتقال پرتعزیتی نوٹ میں لکھتے ہیں :

'' تصنیف، تدریس خطابت، عالمی مؤتمرات اور علمی و تحقیقی کاموں میں وافر حصہ لینے کے علاوہ مرحوم انتظامی صلاحیتوں کے بھی حامل سے ،عالمی اسلامی یو نیورٹی اسلام آباد کی صدارت، شریعت اپیلنٹ نیخ کی ممبرشپ، وفاقی وزیر ندہبی امور کی ذمہ داری جیسے اہم مناصب پر آپ نے سرکاری مراعات سے فائدہ نہیں مناصب پر قائز رہے۔لیکن ان اہم مناصب پر آپ نے سرکاری مراعات سے فائدہ نہیں اٹھایا سادگی کے ساتھ ملک وملت کی خدمت جاری رکھی، وفات کے وقت آپ اسٹیٹ

بینک کے شرعی ایڈوائزری بورڈ کے چیئر مین اور وفاقی شرعی عدالت کے نج کے منصب پر
فائز تھے۔ڈاکٹرصاحب مرحوم ان جامع کمالات شخصیات میں سے ایک تھے جوعمومی مجالس
اور معروف درسگاہوں میں تدریسی تبلیغی اور تربیتی سرگرمیوں کے علاوہ بھی دین حق کی ترجمانی، معاند خیالات ونظریات اور زیغ وضلال کے فتوں کا تعاقب کرنے کے لیے ان
حلقوں تک رسائی کی صلاحیت رکھتے تھے جہاں دیگر اہل علم نہیں پہنچ پاتے ،ان کی شخصیت
ملک وملت کا فیمتی اٹا شھی ان کی متعدد وقع تصانف شائع ہو چکی ہیں جو ان شاء اللہ علم دوست اور طالبان حق کی رہنمائی کریں گی۔ ڈاکٹر صاحب مرحوم اب اپنے تمام محاس وکمالات سمیت ہمیشہ کے لیے رخصت ہو چکے ہیں، قضاء وقدر کا فیصلہ اٹل ہے جس کے وکمالات سمیت ہمیشہ کے لیے رخصت ہو چکے ہیں، قضاء وقدر کا فیصلہ اٹل ہے جس کے سامنے ہم صاحب ایمان سرتسلیم خم کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ڈاکٹر صاحب کی وفات کا ساخہ کسی خصوص خاندان کا صدمہ نہیں ہے بلکہ ہم صاحب فکرونظر کا صدمہ ہے جس بر وہ تعزیت کا مستحق ہے' (2)۔

موجودہ دورتغیرات اور تبدیلیوں کا ہے جس میں روز بروز نے واقعات وحوادث اور نئ نئی ایجادات سامنے آرہی ہیں جن کی وجہ سے مشکلات پیدا ہورہی ہیں۔اس دور میں معاشی نظام میں متنوع نئی شکلیں پیدا ہو کیں ساجی قدریں بدل گئیں ، جدید سیاسی نظام کی وجہ سے بہت سے مسائل پیدا ہوئے جمنعتی اور سائنسی ترقی میں اسباب ووسائل کی دنیا نے ایسی ایسی ویزوں کوجنم دیا جن کا ماضی میں تصور بھی نہیں تھا۔ معاشی اور ساجی علوم کا دائرہ خوب وسیع ہوگیا خصوصًا صنعتی انقلاب مختلف ملکوں کا باہمی ربط ، تجارت کے متعلق قدیم عرف ورواج میں تغیر وغیرہ ایسے انقلاب میں کہ ان کا اثر انداز ہونا عین مطابق فطرت ہے۔

یدایک مسلّمہ حقیقت ہے کہ امت مسلمہ کوان جدید چیلنجوں کا مقابلہ کرنے کے لئے جدید دور کی ضروریات اور تقاضوں کو مدنظر رکھ کر فقہ اسلامی کافنہم از سرے نو حاصل کرنااور جدید اسلوب کے مطابق فقہ اسلامی کی تدوین و اشاعت کی ضرورت جس قدر آج ہے اتنی ماضی میں بھی نتھی۔

اس ضرورت کو پورا کرنے کے لئے اسلامی دنیا کے کئی حکومتی وغیر حکومتی ادارے اور ذاتی حیثیت میں بہت سے افرادا پنے حصے کا کام اپنی استطاعت وعلمی بساط کے مطابق انجام دے رہے ہیں۔ اس طرح کے تمام جدید چیلنجوں کا مقابلہ کرنے اور اس ضرورت کو پورا کرنے کے لیے ڈاکٹر صاحب کی بیہ کتاب ایک اہم گائیڈ لائین کی حیثیت رکھتی ہے۔

#### ''محاضرات فقه'':

'' محاضرات فق' کا پیمجموعہ بارہ (12) خطبات پرمشمل ہے۔خطبات کا آغاز 27 سمبر 2004 کو دوشنبہ کے روز ہوا اور درمیان میں 90 اکتوبر یعنی اتوار کا دن نکال کر03 اکتوبر 2004 تک بیسلسلہ جاری رہا(3)۔ ''محاضرات فق'' کےعنوانات حسب ذمل ہیں:

|                                                     |                 | _       |
|-----------------------------------------------------|-----------------|---------|
| فقداسلامي علوم اسلاميه كاكل سرسبد                   | پېلاخطب :       | •       |
| علم اصول فقہ تقل و نقل کے امتزاج کا ایک منفر دنمونہ | دوسرا خطبه :    | $\odot$ |
| فقداسلامی کے امتیازی خصائص                          | تيسرا خطبه :    | $\odot$ |
| الهم فقهی مضامین: ایک تعارف                         | چوتھا خطبہ :    | •       |
| تدوين فقهاورمناجج فقهاء                             | پانچوال خطبه:   | •       |
| اسلامی قانون کے بنیادی تصورات                       | چھٹا خطبہ:      | $\odot$ |
| مقاصد شريعت اوراجتهاد                               | ساتواں خطبہ:    | $\odot$ |
| اسلام کا دستوری اورا نتظا می قانون                  | آ تھواں خطبہ:   | $\odot$ |
| اسلام کا قانون جرم سزا                              | نواں خطبہ:      | $\odot$ |
| اسلام كا قانون تجارت وماليات                        | وسوال خطبه:     | $\odot$ |
| مسلمانوں کا بےمثال فقہی ذخیرہ                       | گيار ہواں خطبہ: | •       |
| فقه اسلامی د ور حدید ملیل                           | بار ہواں خطبہ:  | •       |

پهلاخطبه: فقه اسلامی علوم اسلامیه کا گل سرسبد

بينطبه مؤرخه 27 تتمبر، 2004 كوديا گيا

اس خطبہ میں ڈاکٹر صاحب ؓ نے اس غلط نہی کا ازالہ کرنے کی کوشش کی ہے جو غلط نہی ، کم علمی ، کسی منفی تاثریا کم علم اور کم فہم لوگوں سے گفتگو کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے: کہ فقہ اسلامی قرآن کریم اور سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے الگ تھلگ کوئی چیز ہے۔ بیمض ایک غلط نبی ہے جب کہ حقیقت ہیہ ہے کہ قرآن کریم اور فقہ اسلامی ،قرآن مجیدا ورحدیث و سنت یہ ایک ہی حقیقت کے مختلف انداز ہیں۔ فقہ اسلامی کو ایک لمحہ کے لئے بھی

قرآن كريم اورسنت نبوي سے الگنہيں كيا جاسكتا۔

ہروہ فرد جوشر بعت اسلامی کی تعلیمات کے مطابق زندگی گذارنا چاہتا ہے اس کے لئے روز مرہ کے پیش آمدہ مسائل کوقر آن کریم اور سنت رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی نصوص ہے منطبق کرنا، شریعت اسلامیہ کے ہر ہر حکم پرغور کرکے جزوی اور تفصیلی احکام کومرتب کرنا اور مرتب کرکے ان کے مطابق زندگی کوسنوار نے کا دوسرانام فقہ اسلامی ہے۔ کرکے جزوی اور تفانون روما وغیرہ) کے ساتھ ایک عمومی اور ابتدائی ۔ فقہ اسلامی اور دنیا کے دوسرے قوانین (حمورا بی قانون اور قانون روما وغیرہ) کے ساتھ ایک عمومی اور ابتدائی ۔ فقہ اسلامی اور دنیا ہے دوسرے قوانین کی اُن نمایاں خصوصیات کو بیان کیا گیا ہے جو اس کو قدیم وجدید فظاموں سے میزکرتی ہیں۔

- اس امرکی وضاحت کی گئی ہے کہ فقہ اسلامی، مصادر و ما خذ کے لحاظ ہے دیگر قوانین سے مختلف ہے۔ کیونکہ ان قوانین کے مصادر و ما خذ، بادشا ہوں کے مدون کردہ قوانین و فرامین، بادشا ہوں کے مجسٹریٹوں کے دیئے ہوئے فیصلوں اور بادشا ہوں کے مقرر کردہ ماہرین قوانین کے فیصلے اور مشورے ہیں۔ جبکہ فقہ اسلامی نہ تو کسی بادشاہ کا دیا ہوا قانون ہے، نہ یکی مجسٹریٹ کے دیئے ہوئے ضا بطے ہیں، نہ ہی بادشا ہوں کے مقرر کردہ مشیروں کے مشورے ہیں۔ کیونکہ کسی بادشاہ یا کسی حکمران کا فقہ اسلامی کی ترتیب و تدوین میں بھی بھی کوئی حصہ نہیں رہا۔ فقہ اسلامی کی ساری اساس قر آن کریم کی آیات الاحکام، احادیث نبویہ، بالخضوص احادیث احکام پر ہے۔
- فقد اسلامی اور قانون روما کے مابین فرق اور اختلاف کی نشاندہی کرتے ہوئے بیٹا بت کیا گیا ہے کہ فقد اسلامی ہم گیر تبدیلی اور انسانی زندگی کی بھر پور تبدیلی کی نقیب ہے۔اس کے برعکس قانون روما سابقہ طرز زندگی ہی کی ذرا بہتر تنظیم کا داعی ہے۔فقد اسلامی میں آزادا نہ قانون سازی کا دائرہ کا ربہت محدود ہے ، کیونکہ یہاں بنیادی قانونی تصورات قرآن مجید اور سنت رسول الله صلی الله علیہ وسلم میں طے کردیئے گئے ہیں۔اور بقیہ قانون سازی رہتی دنیا تک کے لئے انہی حدود کے اندررہ کر ہوگی جوقر آن وسنت نے طے کردی ہیں۔
- ⊙ قانون روما میں آزادانہ قانون سازی کا دائرہ لامحدود ہے۔ فقہ اسلامی میں قانون سازی تمام تر فقہاء اور مجہدین کے آزادانہ اجتہاد کے نتیجہ میں وجود میں آئی، جب کہ قانون روما قریب قریب سارے کا سارا یا بادشاہ
   کا عطا کردہ ہے یا بادشاہوں کے مقرر کردہ ماہرین کا طے کردہ ہے۔ فقہ اسلامی اصلاً ایک غیر مدون قانون ہے جبکہ قانون روما کا طرۃ ہُ امتیاز ہی یہ بتایا جاتا ہے کہ وہ مہذب دنیا کا پہلا مدون قانون ہے۔
- قانون روما سے فقہاء کی بے اعتنائی کے بارے میں وضاحت کرتے ہوئے یہ بات ثابت کی گئی ہے کہ فقہ

اسلامی مستقل بالذات نظام قانون ہے جو اپنے وسیع ارتقاء میں کسی طرح بھی قانون روما کا مربون منت نہیں۔ تاریخ وتذکرہ کی کسی بھی قدیم وجدید کتاب میں اس امر کا ادنی سا اشارہ نہیں ملتا کہ کسی فقیہ یا غیر فقیہ مصنف نے رومی قانون یا بازنطینی قوانین سے دلچیسی کی ہو۔ فقہاء اسلام میں اکثر و بیشتر کا تعلق مدینہ منورہ، مکہ مکرمہ، بھرہ ، کوفہ اور بغداد سے تھا جو خالص اسلامی آبادیاں تھیں۔ ان اسلامی بستیوں میں ندرومی اثر ات پائے جاسکتے تھا ورنہ ہی بازنطینی۔

فقداور قانون کے درمیان فرق کی وضاحت کرتے ہوئے اس بات کی نشاندہی کی گئی ہے کہ کوئی بھی تھم جو انسان کی عملی زندگی سے تعلق رکھتا ہولیکن شریعت کے تفصیلی دلائل سے ماخوذ نہ ہوتو وہ فقہ نہیں فقہ وہ ہے جو شریعت کے تفصیلی دلائل سے تعلق رکھتا ہو،ان سے ماخوذ ہواور انسان کی عملی زندگی سے تعلق رکھتا ہو۔لہذا جو حکم یا قانون شریعت کی تفصیلی دلائل سے ماخوذ ہوگا صرف وہی فقہ کہلا کے گا اور صرف ایسے ہی احکام کے مجموعہ کا نام فقہ ہوگا۔

#### اہم نکات:

اس خطبه میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر تفصیل کے ساتھ روشی ڈالی گئ ہے:

- فقداسلامی کے بارے میں غلط فہی
   فقداسلامی اور دنیا کے دوسرے قوانین
- ⊙ باہم مشترک خصوصیات ⊙ فقداسلامی اور قانون روما کے مابین فرق
  - قانون روما سے فقہاء کی بے اعتنائی 

     قانون روما سے فقہاء کی بے اعتنائی
    - ⊙ شریعت کا دائر ہ کار ⊙ فقہ کی تعریف
  - ⊙ فقداور قانون کے درمیان فرق ⊙ فقہ کے اہم ابواب اور مضامین
    - ⊙ علم فقد کا دائر ه کار ⊙ علم فقه کا آغاز وارتقاء

دوسرا خطبہ: علم اصول فقہ عقل نقل کے امتزاج کا ایک منفر دنمونہ (پر خطبہ مؤرخہ: 28 ستمبر، 2004 کو دیا گیا)

اس خطبہ میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ اصول فقہ سے مراد وہ قواعد وضوابط اور وہ اصول ہیں جن سے کام لے کرایک فقیہ قرآن کریم،سنت رسول اور شریعت اسلامیہ کے دیگر مصادر و ہا خذ سے فقہی احکام معلوم کرتا ہے اور

روز مرہ پیش آنے والے عملی مسائل کے لئے تفصیلی ہدایات مرتب کرتا ہے۔ جو قواعد وضوابط ممدومعاون ثابت ہوں ان قواعد وضوابط کے مجموعے کا نام اصول فقہ ہے۔ بیعلم نہ صرف اسلامی علوم میں بلکہ تمام انسانی علوم وفنون میں ایک منفرد شان رکھتا ہے۔ بیعقل وُقل کے امتزاج کا ایک ایسا منفر ونمونہ ہے کہ جس کی مثال نہ صرف اسلام کی تاریخ بلکہ دوسرے علوم وفنون کی تاریخ میں بھی ناپید ہے۔

#### الهم نكات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

- ⊙ عقل وُقِل كى مشكم اوراصول فقه ⊙ مسلم عقليات اورعلم اصول فقه
- ⊙ اصول فقها وراسلامی تهذیب کی انفرادیت ⊙ علم اصول فقه کی اولین تدوین
- ⊙ اصول فقه کے دواہم مناہج واسالیب ⊙ اصول فقہ کے مضامین اور مندر جات
  - ⊙ مصادرشریعت ⊙اجماع بطور ما خذ قانون
    - ⊙ اجتهاداورقیاس فی علت کی بحث
  - ⊙ استحسان بطور ماخذ قانون ⊙ مصلحت بطور ماخذ قانون
    - عرف اور رواج بطور ماخذ قانون
       عرف اور رواج بطور ماخذ قانون

# تیسرا خطبہ: فقہ اسلامی کے امتیازی خصائص

(پەخطبەمۇرخە:29 ئىتمبر،2004 كوديا گيا)

- اس خطبہ میں فقہ اسلامی کے امتیازی خصائص کو بیان کرتے ہوئے بیثابت کیا گیاہے کہ فقہ اسلامی ایک ایسا نظام قانون ہے جس کی اساس اور جڑیں شریعت اللی میں ہیں۔ جس کے شرات اور برکات سے انسانی زندگ کا ہر پہلومستفید اور متمتع ہوتا ہے۔ جس نے کم وہیش بارہ سوسال تک دنیا کے انتہائی متمدن اور مہذب ممالک اور سلطنق کو قانونی ، انتظامی اور اوار تی رہنمائی فراہم کی ہے۔
- ⊙ فقداسلامی ایک ایبانظام قانون ہے جس نے ماضی میں نہ صرف کروڑوں بلکہ اربوں انسانوں کوزندگیوں کومنظم
  کیا ، بلکہ آج بھی وہ زندگی کے بہت سے پہلوؤں میں ڈیڑھ ارب سے زائد مسلمانوں کی رہنمائی اور تنظیم
  کررہا ہے۔ یہ ایک ایبانظام اور زندہ قانون ہے جس میں ایک لمحے کے لئے بھی خلاپیدائییں ہوا۔ اینے روز

- آغازے آج تک کئی اعتبارے نافذالعمل ہے۔
- ایک مسلمان اگر چهاس بات کو دکھ کے ساتھ محسوس کرتا ہے کہ اسلامی شریعت یا اسلامی فقہ کے بعض میدان او رہا ہے۔ رہبلوا لیے ہیں جن پر آج مسلمان یا توعمل در آ مذہبیں کررہا ہے یاان کوالیا کرنے کا موقع نہیں دیا جارہا ہے۔ لیکن ہمیں بحثیت مسلمان اس بات کا یقین ہے کہ ایک نہ دن ضرور آئے گا کہ جب ہماری زندگی کے تمام پہلو اور زندگی کے تمام شریعت کی رہنمائی سے مستفید ہوں گے اور اسلامی فقہ کے قواعد وضوابط کے مطابق ان کی تنظیم نوکی جائے گی۔
- فقہ اسلامی ہی کی پیخصوصیت ہے کہ اس میں انسانی ضرورت کی تکیل کے لئے درکارتمام اہم خوبیاں پائی جاتی ہیں۔انسانوں کی بنیادی اور اہم ضروریات اور انسانی زندگی کے تمام اہم پہلو،ان سب ضروریات کی تکمیل او ران سب پہلووں کو منظم کرنے اور ان سب کے بارے میں رہنمائی کا سامان فقہ اسلای میں موجود ہے۔جبکہ دوسرے نظام اس جامعیت سے عاری ہیں۔اگر کوئی نظام کسی ایک پہلو کے بارے میں رہنمائی فراہم کرتا ہے تو بقیہ پہلووں کے بارے میں جہنا درست نہیں ہوگا کہ وہ مکمل اور جامع نظام ہے۔

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

فقة اسلامی کا ایک اہم امتیازی وصف

فقداسلای ایک زنده قانون

آزادی اور مساوات

آزاد قانون سازی کی منفر دروایت

⊙ اخلاق اور قانون

قانون کی حکمرانی

اعتدال اورتوازن

### چوتها خطبه: اجم فقهی علوم اور مضامین: ایک تعارف (پیرخطبه مؤرخه: 30 سمبر، 2004 کودیا گیا)

اس خطبہ میں اہم فقہی علوم اور مضامین کو بیان کرتے ہوئے اس بات کی نشاندہی کی گئی ہے کہ اگر چہ ابتدائی
 ادوار میں عقائد وخیالات، جذبات واحساسات، ظاہری و باطنی اعمال سب پر فقہ اسلای کا اطلاق ہوتا تھا۔ بعد

- کے ادوار میں جب فقہ اسلامی کا دائرہ کار خاصا محدود اور زیادہ واضح ہوگیا تو اس وقت سے فقہ کی اصطلاح صرف ظاہری اعمال پرمنی احکام کے لئے استعال ہونے لگی۔انسانی زندگی کے ہر گوشے میں ظاہری اعمال ہیں دوسرے معنوں میں ظاہری اعمال ہی ہے انسانی زندگی عبارت ہے۔
- فقد اسلامی میں ظاہری اعمال کے لحاظ سے سب سے پہلے عبادات کو موضوع بحث بنایا جاتا ہے۔جس میں طہارت ،نماز ،زکو ق،روزہ اور جج سے متعلق مسائل کے بارے میں ذکر ہوتا ہے۔ بیشریعت اسلامیہ کے وہ بنیادی مسائل اوراحکام ہیں جن سے ہرمسلمان کو واسط پڑتا ہے۔
- عبادات کے بعد دوسرا بڑا شعبہ شخص اور عائلی توانین کا شعبہ ہے جس کے لئے فقہاء نے مناکحات کی اصطلاح
  استعال کی ہے۔ اس عنوان کے تحت نکاح اور اس سے متعلق آ داب اور احکام سے متعلق مسائل موجود ہوتے
  ہیں۔ عائلی وشخص توانین کے شمن میں اسلام کا قانون وراثت ووصیت کو بھی موضوع بحث بنایا جاتا ہے۔
- فقہ اسلامی کا ایک بڑا حصہ فوجداری اور دیوانی قوانین ہے متعلق ہے۔ جن کے لئے فقہ اسلامی میں'' فقہ المعاملات اور فقہ البخائی'' کی اصطلاحات استعال ہوتی ہیں۔ جن کے ضمن میں، قصاص ودیت، سرقہ وحرابہ، زنا وقذ ف ، شراب نوشی ، بغاوت اور ارتداد کے جرائم اور ان کی سزا کمیں اسی طرح لین دین خریدو فروخت ، مال و دولت کا حصول اُس کے خرج اور انتقال دولت کے مختلف طریقے زیر بحث آتے ہیں۔
- فقد اسلامی کا ایک اہم شعبہ جے آج کل کی اصطلاح میں ''اسلام کا دستوری اور انتظامی قانون'' کہا جاتا ہے۔
  اسلامی شریعت ،قرآن کریم اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے جوتعلیم دی ہے وہ امت کے قیام کی تعلیم ہے
  دامت مسلمہ کی تشکیل قرآن کریم کامقصود اولین ہے ،قرآن کریم کا سب سے اہم اور اولین اجتماعی ہدف اُمت
  کا قیام ہے ۔اُمت کی ذمہ داریاں بین الاقوامی اور بین الانسانی ہیں۔ اس لئے امت مسلمہ کا ایک عالمگیر
  کردار، ایک جہانی ذمہ داری اور بین الانسانی فریضہ قرآن کریم میں جا یجا بیان ہوا ہے۔
- اس کردار کی انجام دبی کے لئے اُمت مسلمہ کی وحدت اور تحفظ ضروری ہے۔ان عظیم الثان عالمی ذمدداریوں کی انجام دبی کے لئے اُمت مسلمہ کو وسائل درکار ہیں۔ان وسائل میں سے ایک وسیلہ حکومت اور ریاست بھی ہے۔ کی انجام دبی کے لئے اُمت مسلمہ کو وسائل درکار ہیں۔ان وسائل میں سے ایک وسیلہ حکومت اور ملی کام ہے۔ کیونکہ جب تک ریاست اور حکومت میسر نہیں ہوگی اُس وقت تک اُمت مسلمہ بہت سے اجتماعی اور ملی کام نہیں کر سکے گی ۔فقہ اسلامی میں اسلامی ریاست او رحکومت کے دستوری اور انتظامی اُمور سے متعلق تمام پہلوؤں کے بارے میں تفصیل سے بحث کی گئی ہے۔

فقد اسلامی میں اسلام کے قانون بین الاقوام جس کے لئے ''سیئر'' کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔جس میں مسلمانوں کے تعلقات کو دوسری اقوام کے ساتھ منظم کرنا، دوسری اقوام کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات کیسے منظم اورمر بوط کئے جاکیں؟ سے متعلق اہم مباحث اور مسائل کوموضوع بحث بنایا جاتا ہے۔

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح دبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

- فقه کے اہم اور بنیا دی ابواب
- اسلام کے معاشرتی آداب اسلام کا فوجداری قانون
- اسلام كا قانون مين الاقوام اسلام کا دستوری اورانتظامی قانون
  - اسلام کا د بوانی قانون اسلام كا قانون ضابطه
- ادب القاضی کے مندرجات اسلام میں نیم عدالتی ادارے
  - تقابلي مطالعه قانون كاعلم
    - ⊙ علم اشباه ونظائر

اسلام کا عائلی قانون

- - علمی قواعد فقهیه
  - علم فروق اورعلم اشباه ونظائر

يانچوان خطيه: تدوين فقهاورمنا بهج فقهاء يەخطىيەمۇرخە:01اكۋېر،2004 كوديا گيا

اس خطبہ میں تدوین فقہ اور مناہج فقہاء کے موضوع پر روشنی ڈالتے ہوئے اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ اسلام کی ابتدائی صدیوں میں فقداسلامی کےعنوان سے بیٹظیم الثان کام کن حالات میں اور کس طرح انجام پایا۔کن شخضیات کے ہاتھوں بیکارنامہ دنیانے دیکھااوراللہ تعالیٰ کے وہ کون کون سے بندے تھے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم اور بے پایاں تو فیق ورحمت ہے اُمت مسلمہ کوآئندہ ہزاروں سال کے لئے ایک اپیا ذخیرہُ رہنمائی فراہم کیا جس كى اساس اوربنيا دقر آن كريم اورسنت رسول الله صلى الله عليه وسلم برتقى \_

### اہم نکات:

اس خطبه میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبط کے ساتھ روشیٰ ڈالی گئ:

- تدوین فقهاورمنانج فقهاء
  - فقه اسلامی دور صحابه میں
- صحابہ کرام میں فقہی اختلاف اوراس کے اسباب
- فقه اسلامی پر صحابه کرام کے مزاج اور ذوق کا اثر
  - 🖸 🐪 فقه اسلامی عهد تا بعین میں
    - فقهی مسالک کاظهور

### چھٹا خطبہ: اسلامی قانون کے بنیادی تصورات (بدخطبہ مورخہ: 02 اکتوبر، 2004 کودہا گیا)

- اس خطبہ میں اسلامی قانون کے بنیادی تصورات کی وضاحت کرتے ہوئے اس امر کی نشاندہی کی گئی ہے کہ اسلامی قانون کے بنیادی تصورات سے مرادوہ بنیادی اصول ومبادی ہیں جوفقہ اسلامی کے تمام شعبوں میں کار فرما ہیں اوران شعبوں کے بہت سے احکام کو منضبط کرتے ہیں۔فقہ اسلامی کے قریب قریب تمام شعبوں میں ان اصولوں اور تصورات کی بنیاد پر بہت سے احکام دیئے گئے ہیں۔ان تصورات کی حیثیت ایسے بنیادی ستونوں کی ہے جن پر فقہ اسلامی کی عظیم الشان محارت کھڑی ہے۔
- ان بنیادی تصورات کی حثیت کئی اعتبار سے ایسے رہنما اصولوں کی ہے جن کو اسلامی شریعت نے ہر جگہ ملحوظ رکھا
   ہے۔ فقد اسلامی میں جتنے فاوئ، اجتہادات اور احکام بیان ہوئے ہیں ان کی ترتیب اور استنباط میں فقہائے اسلام نے ان اصولوں اور تصورات کو پیش نظر رکھا ہے۔
- بنیادی تصورات کی تعداد بہت زیادہ ہے اُن میں زیاداہم''تصورت''، (یعنی حقق اللہ اور حقق العباد) ہے فقہ اسلامی میں بیثار مسائل واحکام کی بنیاد' تصور حق'' پر ہے۔ اسی طرح''تصور مال''ہے، بہت سے فقہی احکام کی بنیاد کا دارو مدار' تصور مال' پر ہے۔''تصور ملکیت'' بھی ایک اہم بنیاد کی تصور ہے، جس کا مطلب بیہ ہے کہ مال میں تصرف کا حق انسان کو ملکیت کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے۔ انسان چونکہ ما لک سمجھا جاتا ہے، اس لئے ملکیت کا سوال پیدا ہوتا ہے کہ ملکیت اللہ تعالیٰ کے پاس ہے، انسان کوحق انتفاع کی وجہ سے مجاز امالک کہا جاتا ہے، حصول مال سے متعلق بہت سے مسائل واحکام کا تعلق''تصور ملکیت' سے ہے کی وجہ سے مجاز امالک کہا جاتا ہے، حصول مال سے متعلق بہت سے مسائل واحکام کا تعلق''تصور ملکیت'' سے ہے

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر ہڑی شرح وبسط کے ساتھ روشنی ڈائی گئی ہے۔ تصور مال

تصورحق •

مال کی اقسام مال کے بارے میں عمومی مدایات •

> تصور ملكت مال میں تصرف کی حدود •

> تصورامليت تضور عقد •

> > تصور ضررضان عموم بلوى اورغرر  $\odot$

### ساتوال خطبه: مقاصد شريعت اوراجتهاد (بەخطىيەمۇر خە: 104 كتوبر، 2004 كوديا گيا)

- اس خطبہ میں مقاصد شریعت اور اجتہاد کی ضرورت واہمیت بیان کی گئی ہے۔مقاصد شریعت اور اجتہاد، بظاہر دونوں الگ الگ مضامین ہیں۔ کیکن ان میں ایک بڑی گہری معنوی مناسبت پائی جاتی ہے۔مقاصد شریعت سے مراد وہ بنیادی مقاصد اور اہداف ہیں جو اسلامی شریعت کے جملہ احکام میں بالواسطہ یا بلا واسطہ پیش نظر رہتے ہیں۔مقاصد شریعت پرغور وخوض اوراس کے مختلف پہلوؤں کے مطالعہ کا آغاز اسی دن ہوگیا تھا جس دن اسلام کے احکام نازل ہونا شروع ہوئے۔
- رسول الله صلى الله عليه وسلم نے بہت ہے احکام كى حكمتيں بيان فرمائيں محابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين نے ان حکمتوں برغور کیا اور بہت ہے موتی دریافت کئے صحابہ کرام کے اقوال وارشادات اور فیاویٰ میں ان حکمتوں کے بارے میں فیمتی اشارے ملتے ہیں شریعت اسلامی جوانسان کی کامیابی اور کامرانی کا واضح ،کھلا، آسان اور دوٹوک راستہ ہے۔جوانسان کواس کی منزل مقصود تک کامیابی کے ساتھ پہنچا دیتا ہے۔جوانسان کو هیقی زندگی کے مصدر اور ماخذتک لے جانے کا واحد ضامن ہے۔اس کے احکام میں کیا حکمتیں اور کیا مصلحتیں نیباں ہیں ،اللہ تعالیٰ نے بیاحکام کیوں دیئے ہیں؟ اس پرمسلمان روز اول سےغور وخوض کررہے ہیں۔
- ہمیں شریعت کے احکام صرف اس لئے مانے جاہئیں کہ اللہ جا شانہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان احکامات کو ماننے کا تکم دیا ہے۔ان احکام کی حکمتوں کو جاننا یا نہ جاننا ایمان اور شریعت برعمل درآ مدکی شرطنہیں

۔اگر ہم کسی حکم حکمت کو نہ جانے تب بھی ایمان لانا ہماری ذمہ داری ہے اور شریعت کے احکام کو ماننا اور اس پر عمل کرنا ہمار افریضہ ہے۔اور اگر ہم حکمت جانتے بھی ہوں تو اس سے ہمارے پیش نظر ایمان میں مزید اضافہ ، پختگی اور شریعت کے احکام پر اطمینان قلبی سے عمل در آمہ ہی مقصد ہونا چاہئے

حکمت کی معرفت اور مصلحت کی درینت ایمان کی پیشگی شرطنہیں ہے۔ یہ مفروضہ بالکل غلط اور خلاف شریعت ہے کہ اگر شریعت کی حکمت کو تسلیم کرلے تو ہم شریعت کی حکمت کو تسلیم کرلے تو ہم شریعت کو مانیں گے۔ اور اگر ہماری عقل نے شریعت کی حکمت کو قبول نہ کیا تو ہم نہیں مانیں گے۔

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

⊙ مقاصدشر بعت کا مطالعہ کیوں؟
 ⊙ کیا ہر حکم شرعی بینی برمصلحت ہے؟

⊙ حکمت شریعت براہم کتابیں ⊙ شریعت کے پانچ بنیادی مقاصد

مقاصد شریعت کی تین سطحیں
 مقاصد شریعت کی تین سطحیں

اجتهاداورما خذشر یعت
 اجتهاداورصحابه کرام

⊙ صحابہ کرام کے بعداجتہاد ⊙اجتہاد کی متعدوسطحیں

### آتھوال خطبہ: اسلام کا دستوری اورانتظامی قانون

يەخطبەمۇرخە:05اكتوبر،2004 كوديا گيا

اس خطبہ میں اسلام کے دستوری اور انتظامی قانون کی ضرورت واہمیت بیان کی گئی ہے۔ جس میں اسلام کے دستوری اور انتظامی قانون کے بنیادی تصورات ، حکمت اور مقاصد کوموضوع بحث بنایا گیاہے ۔ فقد اسلامی ایک بحرنا پیدا کتار ہے اور اس کے بہت سے موضوعات اور ذیلی شعبے ہیں جن میں ہرایک اپنی جگہ بہت اہم ہے، لیکن اس خطبہ میں صرف میں اہم ترین موضوعات (اسلام کا دستور اور انتظامی قانون ، اسلام کا فو جداری قانون اور اسلام کا قانون تجارت ومعیشت ) میں سے ''اسلام کا دستور اور انتظامی قانون ''پرروشنی ڈالی گئی ہے۔

ریتنوں شعبے انتہائی اہمیت رکھتے ہیں اور دور جدید کے سیاق وسباق میں ان متنوں شعبوں کے بارے میں بہت سے شہبات اٹھائے جاتے ہیں۔اسلام کے بارے میں جو غلط فہمیاں یائی جاتی ہیں وہ بھی عموماً انہی متین شعبوں کے بارے میں ہوتی ہیں۔اسلامی شریعت ایک فطری نظام قانون ہے، یہ انسان کی تمام جائز اور فطری ضروریات کا پوراپورا کیا طاح کھی جہاں میں انسانی کمزوریوں کے ساتھ ساتھ انسان کے طبعی رجی نات کا بھی خیال رکھا گیا ہے۔اور انسانوں کے تمام جائز اور معقول تقاضوں کی بحیل کا سامان فراہم کیا گیا ہے۔لین ضروریات کی بحیل اور تقاضوں کو پورا کرنے کا یہ سیامان ایک اعتدال اور توازن کے انداز میں کیا گیا ہے۔اس خطبہ میں '' اسلام کا دستور اور انتظامی قانون' کا محتلف پہلوؤں سے جائزہ لیا گیا ہے خوبیوں ،خصوصیات اور امتیازات کی نشاندہی کی گئی ہے۔اس کے ساتھ دنیا کے دوسرے مہذب معاشروں کے دساتھ رقابی جائزہ بھی پیش کیا گیا ہے۔

### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح دبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

بینادی تصورات، حکمت، مقاصد

⊙ الله تعالیٰ کی حاکمیت ⊙ اسلامی ریاست کے بنیا دی فرائض

⊙ تشکیل امت:اسلام کامدف اولین ⊙ ریاست کی ضرورت

⊙ جمهور کا اختیار حکمرانی ⊙ شریعت کی بالا دستی اور شوری

### نوال خطبه: اسلام كا قانون جرم وسزا

(بەخطبەمۇرخە:66اكتوبر،2004 كوديا گيا)

اس خطبہ میں اسلام کے قانون جرم وسزا کے بارے میں مفصل گفتگو کرتے ہوئے اسلام کے قانون جرم وسزا کی حکمت ، مقاصد ،طریقۂ کاراور بنیا دی تصورات کوموضوع بحث بنایا گیاہے۔

اس خطبہ میں اس بات کی نشاند ہی گی گئی ہے کہ آج کے دور میں اسلامی شریعت کے جن احکام کو بہت زیادہ غلط سمجھا جا تا ہے اور جن کے بارے میں مشرق ومغرب میں بہت سی منفی با تیں کہی جا رہی ہیں جن سے مسلمانوں کا ایک بہت بڑا طبقہ متأثر ہور ہاہے ،ان میں اسلام کا قانون جرم وسز ابھی شامل ہے۔

اسلام کے قانون جرم وسزا کے بارے میں جو بے بنیاد خیالات مغرب میں پھیلائے گئے ہیں اور جن سے مغرب کے علاوہ مشرق میں بھی ایک بہت بڑا طبقہ متأثر ہور ہاہے وہ یہ ہے کہ اسلام میں سزا کیں بہت ہی وحشیانہ اور ظالمانہ ہیں۔اسلام کی سزاؤں اور فوجداری قانون کے احکام میں معاشرتی اورا قضادی حقائق اورانسانی نفسیات ومزاج کالحاظ نہیں رکھا گیاہے۔

اسلام کے قانون جرم وسزا کے بارے میں پائے جانے والے بے بنیادشکوک وشبہات ،غلط فہمیوں اور ان کے اسباب کوعقلی ونقلی دلائل کی روشنی میں مدل جوابات دیتے ہوئے وضاحت کی گئی ہے کہ اس طرح شکوک وشبہات کی اصل وجہ اسلامی شریعت سے عدم واقفیت اور اسلام کے بارے میں پایا جانے والا روایتی عناد ہے۔

### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روثنی ڈالی گئی ہے

- حکمت،مقاصد،طریقه کار، بنیا دی تصورات
- اسلام کے فوجداری قانون کے بارہ میں اہل مغرب کے خیالات
  - غلط فہیوں کے اسباب
  - · اسلام ایک طرز حیات ہے
  - مقاصد شریعت اوراسلام کا فو جداری قانون
- حقوق الله اورحقوق العباد
   سزاؤں کے نفاذ میں خودساختہ نرمی
  - جرائم حدود
     جرائم حدود
    - ⊙ تقل کی قشمیں ⊙ قتل کی قشمیں
      - ⊙ دیت کے ضروری احکام ⊙ عاقلہ کا تصور

### دسواب خطبه: اسلام کا قانون تجارت و مالیات (پیخطبه مؤرخه: 107 کتوبر، 2004 کودیا گیا)

اس خطبہ میں اسلام کے قانون تجارت و مالیات کی حکمت، مقاصد، طریقہ کار، بنیادی تصورات کے بارے میں مفصل گفتگو کرتے ہوئے وضاحت کی گئی ہے کہ اس جدید دور میں بیشعبہ بجا طور پر انتہائی اہمیت کا حامل قرار دیا جا تاہے۔ اس دور جدید میں اسلامی احکام وقوانین کے نفاذ میں جو مشکلات ہیں وہ سب سے زیادہ اسلام کے قانون تجارت و مالیات کے شعبہ میں پیش آرہی ہیں۔

اس کی بہت می وجوہات میں سے اہم اور سب سے بردی وجہ رہے کہ تجارت ومالیات کا نظام موجودہ دور میں بہت پیچیدہ ہو گیا ہے،اور اس سے مختلف تو توں کے بے شار مفادات وابستہ ہوگئے ہیں۔

گذشتہ تین سوسال کے عرصہ میں اہل مغرب نے دنیا کی معاشیات اور مالیات کا ایک ایسا پیچیدہ نظام تشکیل دیا ہے جس کی بنیاد سوداور ربوا ہے نظام کوفروغ دینے ،اس کو پروان چڑھانے اور بعض خصوص قو تول کے مفادات کی پیمیل کرنے کے لئے دنیائے مغرب نے ایک ایسا نظام تھکیل دیا ہے جسے آزاد معیشت اور آزاد مندی کا نظام کہا جاتا ہے۔

جب تک ان مفادات کوختم کر کے انتہائی جراًت، ہمت آزادانہ رویہ اور راست فکری کے ساتھ ان احکام کو نافذنہیں کیا جائے گا، اس وقت تک نفاذ شریعت کے معاملہ میں پیش رفت انتہائی مشکل اور دشوار کام ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے بڑے عمدہ طریقہ سے اور محققانہ انداز میں گفتگو کرتے ہوئے ،مغربی نظام معیشت کا ناقد انہ تجزیہ پیش کیا ہے اور اس کے مقابلے میں اسلام کے قانون تجارت و مالیات کی خصوصیات اور انتیازات کونمایاں کیا ہے۔

### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے

- حکمت،مقاصد،طریقهٔ کار، بنیادی تصورات
  - دورجدید کا پیچیده و مالیاتی اور معاشی نظام
  - فقه اسلامی: ایک متکامل اور مربوط نظام
- سب کے لیے کیاں قانون
- مال وملكيت كااسلامي تصور
- حدود شریعت کے اندر تجارت

دولت کی گردش

محرمات تجارت

⊙ تقتيم دولت

- ⊙ تصرف في ملك الغير
- باہم متعارض کاروبار

### گیار ہوال خطبہ: مسلمانوں کا بے مثال فقہی ذخیرہ (پینظبہ مؤرخہ: 08 اکتوبر، 2004 کودیا گیا)

اس خطبہ میں مسلمانوں کے بے مثال فقہی ذخیرہ کا سرسری جائزہ پیش کیا گیا ہے۔جس میں فقہائے اسلام کی فقہی خدمات کوخراج تحسین پیش کرتے ہوئے اس بات کی نشاندہی کی گئی ہے کہ پہلی صدی ہجری سے لے کر آج جو وسیع فقہی ادب تیار کیا ہے،اس کی حدود کیا ہیں؟اس میں کیا کیا چیزیں شامل ہیں۔کتنی غیر معمولی اور عالماند کتا ہیں اس ذخیرہ میں موجود ہیں؟اوراس فقہی ذخیرہ سے استفادہ کرنے کاعمومی طریقة کیار ہا؟۔

یا ایافقہی ذخیرہ ہے جو لاکھوں کتب پر مشمل ہے،ان کتب کی تیاری میں نسل انسانی کے بہترین د ماغوں نے نے خصد لیا ہے۔ان میں سے کوئی چیز الی نہیں ہے جو اپنے ماضی سے مربوط نہ ہو، حال کے مسائل کا براہ راست جواب نہ دیتی ہواور متعقبل کے لئے بنیاد فراہم نہ کرتی ہو،ان میں سے کوئی کام خلاء میں نہیں ہوا۔ یہ سارا کام ایک مربوط پروگرام کا ایک حصہ ہے جس کی جڑیں قرآن کریم اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں موجود ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے فقد اسلامی کے تنوع اور وسعت، فقد کی تشکیل، فقہا نے اسلام اُمہات الکتب، متون، شروحات اور اُن کے موافین کا تعارف پیش کیا ہے۔

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روشیٰ ڈالی گئی ہے

⊙ ايك" كاسمو پوليٹن فقه" كى تشكيل

فقه اسلامی کا تنوع اور وسعت

⊙ متون وشروحات

امهات مذہب

⊙ فقه حنفی کےاہم متون

فقه اور عقلیات
 فقه مالکی کی اہم کتابیں

فقه شافعی اور فقه شافعی کے متون

فقه نبلی اور فقه نبلی کے اہم متون

فقه ظاہری

فقہ خلیل کے دواہم متجد دین

⊙ تقابلی مطالعہ فقہ

⊙ ڪتب فٽاويٰ

### بارهوان: فقهاسلام جدیددور مین

(پیخطبهمؤرخه:09اکتوبر،2004 کودیا گیا)

اس خطبہ میں اسلامی فقد کی جدید دور میں ضرورت واہمیت پر روشنی ڈالتے ہوئے اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ اگر دنیائے اسلام کی آئندہ زندگی کا نقشہ ان کی اپنی آرزؤں اور تمناؤں کی روشنی میں تشکیل پانا ہے؟ اگر مسلم ممالک کی آئندہ سیاسی زندگی خود مختار آزاد اور باعزت مستقبل پر بنی ہے، اور یقیناً ایسا ہی ہے تو صرف اور صرف ایک بنیاد پر ممکن ہے وہ یہ کہ مسلمان شریعت اسلامیہ کے بارے میں اپنے عمومی رویہ پر نظر ثانی کریں۔

ڈاکٹر صاحب نے بڑے عدہ طریقہ سے اُمت مسلمہ کو یہ پیغام دینے کی کامیاب کوشش کی ہے کہ مسلمانوں کے لئے بیضروری ہے کہ وہ جدید دور کی ضروریات اور تقاضوں کو مدنظر رکھ کر فقہ اسلامی کا فہم از سرنو حاصل کریں اور اس اور اس شرقہ گرشتہ کو بازیاب کریں جس کا تعلق گزشتہ کئی سوسالوں سے یا تو ٹوٹ گیا ہے یا کمزور پڑگیا ہے۔جدید دور میں مسلمان یا تو اپنی بقاء کی جنگ لڑر ہے ہیں یا اپنے دینی اور اسلامی شخص کی حفاظت کے لئے ممل بیرا ہیں اور یا مختلف غیر اسلامی مغربی اور مشرقی تصورات کی بالادتی کے خلاف دنیا ہے اسلام کے اصل افکار ونظریات کے احیاء کے لئے کوشاں ہیں۔

اس ساری صورتحال میں جو چیز اُمت مسلمہ کی زندگیوں کوئی تشکیل عطا کر سکتی ہے وہ فقہ اسلامی کا نیافہم ہے۔ فقہ اسلامی کے نظر نہیں سمجھنا چاہئے کہ نیافہم ماضی کے فہم سے مختلف ہوگا، یا اکابر فقہائے اسلام کے فہم وبھی سے میں سمجھنا جاہئے کہ نیافہم ماضی کے فہم کا تسلسل ہوگا، یہ فہم صدر اسلام کے ائمہ مجتبدین وبصیرت پر عدم اعتاد کا غماز ہوگا۔ ایسا بالکل نہیں! بلکہ یہ فہم ماضی کے فہم کا تسلسل ہوگا، یہ فہم صدر اسلام کے ائمہ مجتبدین کے انداز میں فقہ اسلامی نے ان کی رہنمائی کی اس انداز میں فقہ اسلامی مسلمانوں کے مستقبل کے لئے رہنمائی کر سکتی ہے۔

#### اہم نکات:

اس خطبہ میں درج ذیل اہم نکات کی وضاحت کی گئی ہے اور ان پر بڑی شرح وبسط کے ساتھ روشنی ڈالی گئی ہے:

- فقداسلامی کے لئے نئے نہم کی ضرورت
- فقہ اسلامی بیسویں صدی کے آغاز میں
  - فقه اسلامی کی تدوین اور ضابطه بندی
    - مجلة الاحكام العدليه كي تدوين

- بیسویں صدی میں مطالعۂ فقہ کی ایک نئی جہت
  - فقداسلامی کے از سرنومطالعہ کی ضرورت
    - فقهاسلامی کانیادور
    - فقهی تصانیف کانیاانداز
    - فقهی مسائل پراجتما عی غور وخوض
      - ایک جامع فقه کاظهور
      - فقهی تصانیف کانیاانداز
  - ریاست کی عدم مرکزیت اوراس کے نتائج
    - آج کے دو بڑے چیلنے
    - فقه اسلامی کی نئی کتابیں

### امتيازات وخصوصيات:

زیر نظر کتاب ''محاضراتِ فقن' کی اہم امتیازی خصوصیات جواس کتاب کودیگر تصانیف ہے متاز کرتی ہیں درج ذیل ہیں:

- 1- بیخطبات فقداسلامی کے مطالعہ کے حوالہ سے جناب ڈاکٹر محمود احمد غازی صاحب کی زندگی بھر مطالعہ کا حاصل اور نچوڑ ہیں جوآئند آنے والی نسلوں کے لئے مشعل راہ کے طور پر کام دیں گے۔
- 2- ''محاضرات ِفقہ'' کا طرز تحریرعام کتابوں کی طرح نہیں ہے، بلکہ یہ کتاب ڈاکٹر صاحبؓ کے اُن لیکچرز کا مجموعہ سے جومختصر نوٹس اورا شاروں کوسامنے رکھ کر زبانی دیے گئے تھے۔
- 3- ہر خطبہ کے آخر میں شرکاء کی جانب سے پوچھے گئے سوالات کے جوابات اور تبادلہ خیال کو کتابی شکل میں قلمبند کیا گیاہے۔
- 4- ان خطبات کی ابتدائی اوراولین مخاطب راولپنڈی اوراسلام آباد میں درس قرآن کے حلقوں سے وابسۃ خواتین اسا تذہ تھیں۔
- 5- زیرنظر کتاب زبان وبیان، بحث وتمحیص تحقیق وید قیق اور اسلوب بیان و تالیف، بحث وتمحیص، انتخاب

اور تحقیق ، جمع و ترتیب ، اور منفر داسلوب بیان و تالیف ، جمع و ترتیب کی جدت کے ساتھ ساتھ اُڈ اکٹر صاحب کا منفر داندازِ اشتباط ، امتیازات سے مزین منفر داور ممتاز ہے۔

6- ان خطبات کا مطالعہ کرنے والا ہر قاری یقیناً آپ کی ان منفر دصلاحیتوں کی شہادت دے گا۔ وُاکٹر صاحبؒ کاتعلق چونکہ خفی فقہ سے ہے اِس بنایراُن کے مسلک کی تر جمانی کاعضر غالب نظر آتا ہے۔

7- اس مجموعہ کی ایک اہم خصوصیت ہیہ کہ اردوزبان میں فقہ اسلامی سے متعلق معلومات کو جامع اور نئے انداز کے ساتھ پیش کیا گیا ہے راقم کی معلومات کی حد تک اس لحاظ سے اردوزبان میں کھی جانے والی بیالا لین کتاب ہے۔

8- اس مجموعہ کی ایک اہم اور منفر دخصوصیت رہ بھی ہے کہ فقہ اسلامی سے متعلق معلومات کو جامع اور شخ انداز کے ساتھ سلیس اردو، عام فہم اور آسان اردو زبان میں پیش کیا گیا ہے جس سے معمولی پڑھا لکھا آدمی باسانی استفادہ کرسکتا ہے۔

#### مقاصد:

ان خطبات کا مقصد فقہ اسلامی کے تمام موضوعات ومندرجات کا احاطہ کر مانہیں ہے۔ ان خطبات کا مقصد صرف یہ تھا کہ ان خطبات کا مقصد صرف یہ تھا کہ ان خواتین وحضرات کو جنہوں نے مطالعہ قرآن مجید کے درس و تدریس کو اپنی زندگی کا بنیا دی مشن اور اپنی مرگرمیوں کا نقط ارتکاز قرار دیا ہے۔ وہ اور دیگر عام مسلمان جوزندگی کی گونا گوں مصروفیات کی وجہ سے فقہ اسلامی کے بارے میں آگبی حاصل نہیں کر سکتے ، ان کو فقہ اسلامی سے اس طرح متعارف کرا دیا جائے ، کہ وہ فقہ اسلامی کی ہمہ گیریت ، گہرائی ، گیرائی اور بنیا دی خصوصیات سے واقف ہوجائیں۔

وُ اکٹر صاحب مطبات کے مقاصد کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ان خطبات کا مقصد فقد اسلامی کے موضوعات ومندرجات کا احاطہ کرنانہیں ہے۔اس کئے کہ بارہ خطبات تو کیا بارہ سال میں بھی کوئی شخص فقد اسلامی کی وسعتوں کا احاطہ نہیں کرسکتا۔ بیدایک ایسا بحر ناپیدا کنار ہے کہ جس کی گہرائیوں اور پنہائیوں کا ندازہ انہی لوگوں کو ہوسکتا ہے جواس دریا کے شناور ہیں۔

ان خطبات کا مقصد صرف ہے ہے کہ ان خواتین وحضرات کو جنہوں نے مطالعہ قرآن مجید کواپی زندگی کا بنیادی مشن اور تدریس قرآن کو اپنی سرگرمیوں کا نقطۂ ارتکاز قرار دیا ہے ،اور جو قرآن مجید کے درس وتدریس میں بالفعل مصروف ہیں ۔فقہ اسلامی سے اس طرح متعارف کرادیا جائے کہ وہ فقہ اسلامی کی ہمہ گیریت، گہرائی، گیرائی اور بنیادی خصوصیات سے واقف ہوجا کیں'(4)

#### جائزه وسفارشات:

جیسا کہ وضاحت کی جاچک ہے کہ''محاضراتِ فقہ'' کا طرز تحریر عام کتابوں کی طرح نہیں ہے ، بلکہ یہ کتاب ڈاکٹر صاحبؓ کے اُن لیکچرز کام مجموعہ ہے جو مخضر نوٹس اور اشاروں کو سامنے رکھ کر زبانی ہی دیے گئے تھے۔ بہت می خصوصیات کے باوجود اگر اس مجموعہ میں درج ذبل ترامیم کردی جائیں یا کرادی جا کیں تو بلاشبہ اپنے موضوع کے حوالہ سے یہ کتاب نہ صرف معلومات کا خزانہ ثابت ہوگی بلکہ تحقیق کرنے والے اسکالرز حضرات کے لیے اہم رہنماء اصول کا کام دے گی:

- 1 کتاب میں بیان کردہ قرآن وسنت سے استنباط کردہ دلائل ،فقہی اصول ،قواعد فقہیہ ،فقہی عبارات کو اصل کتب سے مراجعت کر کے تخ تکے اور تد وین جدید کے ساتھ مرتب کیا جائے۔
- 2- موجودہ صورت میں چند آیات کریمہ کے علاوہ کسی آیت کا پوری کتاب میں کہیں بھی کوئی ایک حوالہ جھی نہیں دیا گیا۔
- 3- تقریباً کتاب کے ہرصفحہ پر کوئی نہ کوئی آیت کریمہ، متن حدیث، فقہاء کے اقوال، فقہی عبارات، فقہی اُصول وغیرہ موجود ہیں جنہیں حوالہ جات کے ساتھ مزین کرنا ضروری ہے۔
- 4- اکثر حوالہ جات تو ایسے ہیں جنہیں کوئی محقق محنت کر کے دریا فت کرسکتا ہے البتہ کچھ ایسے حوالہ جات ہیں جنہیں شاید ڈاکٹر مرحوم کے علاوہ کسی اورمحقق کے لیے تلاش کرنا خاصا مشکل ہو۔
- 5- بعض دفعہ قرآنی آیت یامتن حدیث کی عربی عبارت دینے کے بجائے صرف اردوتر جمہ نقل کرنے پر اکتفاء کیا گیا۔
- 6- اکثر مقامات پر بغیر حوالہ کے قرآنی آیت یا حدیث کا عربی متن بھی دیا گیاہے۔تمام آیات قرآنیہ اور احادیث مبار کہ کواعراب کے ساتھ باحوالہ ترتیب دیا جائے۔
- 7- جہاں کہیں قرآنی آیت یا حدیث کا عربی متن دیا گیا ہے۔ وہاں ندتو قرآنی آیات پر اعراب موجود ہیں اور نداحا دیث کی عبارات پر۔
- اس طرح مثالیں تقریباً ہر صغحہ پر ملاحظہ کی جاسکتی ہیں بطور مثال چند مقامات کی نشاند ہی کی جاتی ہے مقالہ نگار نے اصل مآخذ سے استفادہ کرتے ہوئے حوالہ جات بھی درج کردیے ہیں۔
- 1- حورانی قانون کی تاسیس تاریخ کے حوالہ سے اہم اور تاریخی معلومات دی گئی میں کیکن کوئی حوالہ نہیں دیا گیا (5)

- 2- رسول الله صلى الله عليه وسلم كے بچين كے زمانه ميں مرتب ہونے والا يبودى قانون روما،اس كے مرتب اور تاريخى معلومات بغير سى حواله ہے دى گئى بيں (6) ـ
- 3- فقداسلامی اور قانون روما کے درمیان نقابل کراتے ہوئے مہراوراسلام کے قانون وراثت کے حوالہ سے بنیادی معلومات ('' فقداسلامی کے احکام کی رو سے مہر شوہر کے ذمہ ہوتا ہے جبکہ قانون روما میں مہر بیوی ادا کرتی تھی'') بغیر حوالہ فراہم کی گئیں ہیں۔(7)
- 4- فقد اسلامى كى تعريف: اَلْفِقْهُ هُوَ الْعِلْمُ بِالْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ الْعِلْمِيَّةِ الْمُكْتَسَبَةِ مِنُ أَدِلَّتِهَا التَّفْصِيلِيَّةِ (8) كاحوالنهي ديا كيا (9) -
- 5- فقد اسلامی کا ایک اہم اصول بیان کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں: ''یہ وہ حصہ ہے جس کے بارے میں فقد کا اصول ہے: المسلم ملتزم أحكام الإسلام حیثما یکون لیعنی که مسلمان جہال بھی ہووہ احكام اسلام كا پابند ہے' (10)۔اس اہم اصول كا حوالہ نہیں دیا گیا (11)۔
- 6- فقد اسلامی کے آغاز وارتقاء کے حوالہ سے بحث کرتے ہوئے علامہ محمود بن احمد بدرالدین عینی نے البنایہ میں لکھا ہے (12)'' اگر کوئی شخص سفر پر جارہا ہواور اس کے پاس پانی نہ ہو، کیکن ہمراہی کے پاس پانی موجود ہوتو کیا اس کی بیشرعی ذمہ داری ہے کہ وہ ہمراہی سے پانی مائے اور وضو کرے؟ یا وہ تیم کرکے کام چلائے''۔اس اہم مسئلہ کا حوالہ موجود نہیں ہے (13)
- 7- علم اصول فقہ کے آغاز کے عنوان کے تحت ڈاکٹر صاحب فریاتے ہیں: ''سیدنا عبداللہ بن مسعود کے پاس ایک صاحب آئے اور عدت کا ایک مسئلہ پوچھا۔ قرآن پاک میں عدت کے بارے میں تین آیات آئی ہیں' (14)۔اس جگہ نہ قرآنی آیات کا حوالہ موجود ہے اور نہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اجتہادی قول کا کوئی حوالہ ذکر کیا گیا ہے (15)۔
- 8- اصول فقہ کے منا بھے واسالیب پر گفتگو کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب ککھتے ہیں:''ابن خلدون نے لکھا ہے

  کہ بیٹلم اصول کے جاربنیادی ستون ہیں۔وہ کتابیں سے ہیں' (16)۔

  کتاب المعتمد کتاب البرہان المتسفی کتاب العہد۔

  اس جگہ نہ صرف کوئی حوالہ موجوز نہیں بلکہ کتابوں کے نام بھی نامکمل ذکر کئے گئے ہیں(17)

- 9- آزادی ومساوات کے موضوع پر گفتگوکرتے ہوئے دواہم واقعات ذکر کئے ایک حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اپنے ایک گورز کواس کے بیٹے کی ایک غلطی پر تنبیہ کرتے ہوئے فرمایا تھا:تم نے لوگوں کو کب سے غلام بنالیا ہے؟ جب کہ ان کی ماؤں نے تو آئیس آزاد جنا تھا۔ اور خلیفہ ہارون الرشید کا تفصیلی واقعہ ذکر کیا، جس میں خلیفہ ہارون الرشید نے امام مالک سے کہا تھا کہ آپ شاہی در بار میں آکر مامون اور امین کو المؤطا پڑھا کیں جواب میں امام مالک نے فرمایا العلم یؤتی و لایاتی یعنی علم کی خدمت میں عاضر ہوا جاتا ہے علم کسی کی خدمت میں حاضر نہیں ہوتا (18) ۔ ان دونوں اور سبق آموز واقعات کا حوالہ موجود نہیں (19) ۔
- 10- اعتدال اور توازن کے عنوان کے تحت اسلام کے معتدلانہ اور متوازن مزاج کی تشریح کرتے ہوئے قرآن کریم اور حدیث کا حوالہ نہیں قرآن کریم اور حدیث کا حوالہ نہیں دیا(21) شریعت اسلامیہ کی خصوصیت مرونت ، یعنی شریعت کے ہر تھم میں نری پائی جاتی ہے کے موضوع بیر بحث کرتے ہوئے ایک اہم فقہی قاعدہ: الیقین لایزول بالشک (22) سے استدلال کیا اور حوالہ نہیں دیا (23)۔
- 11- اسلام کا دستوری اورانظامی قانون کے موضوع پر بحث کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں'' امت مسلمہ کا ایک عالمگیر کردار، ایک جہانی ذمہ داری اور بین الانسانی فریضہ قرآن پاک میں جابجا بیان ہوا ہے۔ اس کردار کی انجام دہی کے لئے امت مسلمہ کو وسائل در کار ہیں ان وسائل میں سے ایک اہم وسیلہ حکومت اور ریاست بھی ہے۔ جب تک ریاست اور حکومت کی طاقت میسر نہیں ہوگی امت مسلمہ بہت سے اجتماعی اور ملی کا منہیں کرسکے گی ۔ اس کلتہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت عثمان غنی نے فرمایا کہ اللہ تعالی ریاست کے ذریعہ ایسے کام لیتا ہے جوقر آن کے ذریعہ نیس ہوسکتے''(24)۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کے اس قول کا حوالہ موجود نہیں ہے (25)
- 12- فقد اسلامی کے آغاز وارتقاء کے موضوع پر بحث کرتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر غار حرا میں نزول وحی کے آغاز اور پیش آندہ واقعات کا تفصیل سے ذکر کیا( 26) مگر حوالہ جات موجود نہیں (27)۔اسی طرح مال میں تصرف کی حدود کے حوالہ سے بحث کرتے ہوئے دلائل کے طور پر جو آیات کریمہ اور احادیث مبارکہ پیش کیں (28) اُن کا حوالہ موجود نہیں (29)۔اسلام کے دستوری اور

- انتظامی قانون (30)کے حوالہ سے گفتگو کرتے ہوئے متعدد آیات کریمہ اور احادیث مبارکہ سے استدلال کیا یہاں بھی کوئی حوالہ موجوز نہیں (31)۔
- 13- امام محدر حمد الله كى كتابول كا تعارف كراتے موئ المبوط (32) كے حواله سے بيوا قعد تقل كيا كه ايك يہودى عالم جوعر بى زبان جائتا تھانے جب المبوط ديھى تو كہنے لگا: هذا كتاب محمد كم الاصغر فكيف كتاب محمد الأكبر (33) بيتو تمهار بي چھوٹے محمد كا حال ہے تو تمهار برے محمد كا كيا حال ہوگا؟ اس واقعد كا حوالہ نہيں ديا گيا۔
- 14- اسلام کے قانون تجارت ومالیات سے متعلق جتنی بھی آیات کریمہ، احادیث نبویہ یافقہی اقوال پیش کئے گئے ہیں کسی کا کوئی حوالہ نہیں دیا گیا (34)۔

اسلام نے مال ودولت کے حصول کے جائز ذرائع مقرر کردیے اور ناجائز ذرائع سے حصول دولت کو حرام و ممنوع قرار دیا چنانچ ارشاد باری تعالی ہے: یَآیُھا الَّذِینَ امَنُوا لَا تَا کُلُوا اَمُوالکُمْ بَیْنَکُمْ بِالْبَاطِلِ اِلَّا اَنُ تَکُونَ مَمنوع قرار دیا چنانچ ارشاد باری تعالی ہے: یَآیُھا الَّذِینَ امَنُوا لَا تَا کُلُوا اَمُوالکُمْ بَیْنَکُمْ بِالْبَاطِلِ اِلَّا اَنُ تَکُونَ تِجَارَةً عَنُ تَرَاضٍ مِنْکُمُ (35). امام ابولیسفؓ کے قول (وَلَیْسَ لِلْاِمَامِ أَنُ یُخُوجَ شَیْعًا مِنُ یَداً حَدِ اِلَّا بِحَقِّ ثَابِتٍ مَعُرُوفٍ، (36) حکومت کے لئے یہ بالکل جائز نہیں ہے کہ وہ کی شخص کے جائز قضہ سے کوئی چیز لے لے سواتے اس کے کہ وہ ثابت ہو)

اسلامى مملكت ميں معاملات يعنى لين دين اور تجارت يعنى سول لاء كة تانون كا اطلاق يكسال طور يرسلم اورغير مسلم سب پر موتا ہے۔ غازى صاحب فرماتے ميں: ' فقهائے اسلام نے بداصول بيان كيا ہے المذمى فى ها يوجع الى المعاملات كالمسلين ' (ص: 436) - بية اعده اصل ميں يوں ہے: الْقَاعِدَةُ الْعَامَّةُ أَنَّ أَهُل الذَّمَّةِ فِى الْمُعَامَلاَتِ كَالْبُيُوعِ وَالْإِجَارَةِ وَسَائِرِ التَّصَرُّفَاتِ الْمَالِيَّةِ كَالْمُسْلِمِينَ ( إِلَّا مَا اسْتُنْيَى مِنَ الْمُعَامَلَةِ بِالْحَمْرِ وَالْجِنْزِيرِ وَنَحُوهِمَا كَمَا سَيَأْتِي ) . وَذَلِكَ لأنَّ الذَّمِّيَ مُلْتَزِمٌ أَحْكَامَ الْإِسُلاَمِ فِيمَا يَرُجِعُ إِلَى الْمُعَامَلاَتِ الْمَالِيَّةِ (37) ـ

قرآن كريم نے سد ذريعه كا اصول بيان كيا جس پر فقهائے اسلام نے بڑے تفصيلی احكام مرتب كئے بيں۔وہ اصول سے مستبط ہے: وَ لَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدُعُونَ مِنُ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوّام بِغَيْرِ عِلْم (38) (الأنعام: 108). سد ذريعه كى دوسرى مثال فتح كمه كے بعدرسول الله صلى الله عليه وسلم نے حضرت عائش سے فرمايا تھا: قالت عَائِشَةُ :قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَوُلًا أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُ عَهُدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ،

لَهَدَمُتُ الْكُعُبَةَ، وَجَعَلُتُ لَهَا بَابَيُنِ (39)، اگر مجھے بیخطرہ نہ ہوتا کہ تمہاری قوم اسلام کے بارے میں بدگمانی کا شکار ہوجائے گی تومیں کعبہ کو دوبارہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیاد پر استوار کرتا۔

دولت کی گردش کے بارے میں قرآن کریم نے جواصول دیا وہ بہہے کہ اسلام مال ودولت کی جمد ملی کے لئے خون کی طرح ضروری سمجھتاہے چنانچہ قرآن کریم میں ہے ﴿ کُنُی لَا یَکُونُ دُولَةً م بَیْنَ الْاَغُنِیآءِ مِنْکُم ﴾ (40) تا کہ مال ودولت صرف تبہارے دولت مندول کے درمیان ہی گردش نہ کرتارہے،سب کے درمیان گردش کرے۔

قتل عمر قبل خطاءاور قبل شبه عمد کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ کا قول کا صرف ایک لا یبطل دم فی الإسلام. (ص:450) جمله نقل کیا۔حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ کا مکمل قول اس طرح ہے۔

وقال على أيما قتيل وجد بفلاة من الأرض فديته من بيت المال لكيلا يبطل دم في الإسلام وأيما قتيل وجد بين قريتين فهو على أسفهما يعني أقربهما(41)

تصرف فی ملک الغیر کے موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے رسول الله صلی الله علیه وسلم کا ارشاد فقل کیا: لِلَانَّ النَّبِیَّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ قَدُ نَهَی عَنُ رِبُحِ مَا لَمُ یُضُمَنُ (43) رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اس چیز کا نفع لینے سے منع فرمایا جس کا ضان (RISK) آپ کے ذمہ نہ ہو۔

شریعت اسلامیہ نے کاروباراور لین دین کے معاملات میں ایسے کاروباری حربوں کوحرام وناجائز قرار دیا جن
کے ذریعے آدمی چاپلوی یا مکاری کے ذریعے دوسروں کو متاثر کردے، بعض اوقات لوگ استے تیز ،طرار اور چالباز
ہوتے ہیں کہ سید ھے سادے آدمی کو متاثر کردیتے ہیں ،اس فنکاری کو حدیث شریف میں' خوالبہ'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔
ایک صحابی جنہیں خریدوفروخت کے معاملہ اکثر دھوکہ ہوجاتا تھارسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی مجبوری کا ذکر
کیا تو آپ نے فرمایا: تم آئندہ جب بھی کوئی چیز خیرید وفروخت کروتو کہا کرو:

کہ میں کسی دھوکہ سے متا تر نہیں ہوگا اور مجھے اس معاملہ میں تین دن فیصلہ کا اختیار ہوگا اگر میں چا ہوں تو تین دن کے اندراس کو واپس کرسکتا ہوں۔ ڈاکٹر صاحب نے '' لا خلابة ولی النجیار ثلاثة ایام'' کے الفاظ کے ساتھ صدیث نقل کی ہے یہ الفاظ مرقاۃ المفاتی اورالعرف الشذی (44) میں موجود ہیں جب کہ صدیث شریف کے بنیادی متون میں یہ صدیث (عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ : جَاء رَجُلَّ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : یَا رَسُولَ اللَّهِ مَن مُن یہ میں یہ صدیث (عَنِ ابْنِ عُمرَ قَالَ : یَا رَسُولَ اللَّهِ مَن اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : یَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنِّي أُخُدَ عُ فِي الْبَیْعِ ، فَقَالَ : إِذَا بِعْتَ فَقُلُ : لاَ خِلابَةَ وَأَنْتَ بِالْخِیَارِ ثَلاثَةَ أَیَّامٍ) (45) ان الفاظ کے ساتھ ذکورے۔

### حواشي وحواله جات

- (1) محس علم وآگی، بالغ نظراورد قیقه رس محقق ، بهترین صاحب قلم مختلف زبانوں میں تدریس وخطابت کے شہروارعلامہ ڈاکٹر حافظ محمود احمد غازی بروز اتوار 26 شوال 1431 ہجری برطابق 2011-09-26 بعمر 60 سال اپنے خالق حقیق سے جاملے ، اسی دن ظهر کی نماز کے بعد اسلام آباد کے قبرستان میں آپ کی تدفین عمل میں لائی گئی۔
  - (2) ما ہنامہ البلاغ، دارالعلوم کراچی، جلد 45: شارہ: 12 ذی الحجہ، 1431 ہجری رنومبر 2010ء جس: 7
- (3) عازی، ڈاکٹر حافظ محمود احمد ، محاضرات فقه کی خصوصیات وامتیازات،ص:8،الفیصل ناشران وتاجران کتب ،غزنی اسٹریٹ اردو بازار لاہور،2005 -
  - (4) محاضرات فقه کی خصوصیات وامتیازات م<sup>ص</sup> :8 ۔
    - (5) محاضرات فقه ص:14
    - (6) محاضرات فقه ص:16-19
    - (7) محاضرات فقه ص :22-23
  - (8) المؤمنسوي مجمود بن عمر، (م: 538 هـ) الفائق في غريب الحديث، 3:83 وارالمعرفه بيردت، لبنان ـ ii - الموسوعة الفقهية الكويتية ، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية -الكويت، 1427، 1427 بجرى
    - (9) محاضرات فقه ص:36
- (10) يه اصول امام ابوبيسف ؓ كا بيان كرده ہے جے علامه سرحى نے نقل كيا ہے، الهيبوط عشس الدين أبو بكر محمد بن أبي سبل السرحى،174:9، دارالفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،2000ء۔
  - (11) محاضرات فقه، ص: 189،41 -

- (12) علامه بدرالدین ابوم محمود بن اُحمد عینی نے اس مسئلہ پر منصل بحث باب التیم کے عنوان کے تحت کی ہے۔العینی ،ابوم محمود بن اُحمد، البنابية في شرح الهدامة ،1: 529 تا553 ،دارالفكر، بيروت، 1990ء۔
  - (13) محاضرات فقه ص:50
  - (14) محاضرات فقه، ص:66
- (15) عدت کے حوالہ سے دوآیات کر یمہ سورۃ البقرۃ: 234، 228 اور تیسری آیت سورۃ الطلاق: 4 میں ہے اور حضرت عبدالله بن مسعود
  کی اجتہادی رائے سنن سعید بن منصور میں ہے۔ سعید بن منصور، (م: 227ھ) سنن سعید بن منصور، 1: 253، دار الکتب العلمية بیروت، 1985ء۔
  - (16) محاضرات فقه، ص:75
- ُ (17) علامه ابن خلدون نے بیقصیل (ابن خلدون ،عبد الرحمٰن بن خلدون (م:808 ھے)،مقدمہ ابن خلدون ،1:576 ، دار الفكر بيروت، 2001ء ) نقل کی ہے۔ ان کتب کے کممل نام ہيہ ہيں:
  - 2-1- المُعتمد في أصول الفقه،
- یہ کتاب ابوالحسین محمد بن علی بن الطیب البصری المعتز لی (متوفی ۴۳۷ه) کی تصنیف ہے۔ اور المُعُقَمَد، عبد البجار کی معروف کتاب المعهد کی شرح ہے۔ ان دونوں حضرات کا تعلق معتز لہ سے تھا۔ المُعُقَمد فی اُصول الفقه، شِیْخ طیل المیس کی تعلیقات کے ساتھ دارالکتب العلمیة، بیروت، سے ۱۹۹۳ء،۲ جلدوں میں شائع ہو چکی ہے۔
  - 3- البرهان في أصول الفقه،
- اِس كتاب كے مصنف ابوالمعالى امام الحرمين عبدالملك بن عبدالله بن بوسف الجويني الشافعي، (م: ١٨٨٥ هـ) ميں۔ يه كتاب صلاح بن محمد بن عویضة كى تعلیقات وحواثق كے ساتھ، دارالكتب العلمية ، بيروت، سے ١٩٩٧ء ميں ٢ جلدوں ميں شائع ہو پيكل ہے۔
  - 4- المستصفى من علم الاصول
- المستصفى ابوحامد محمد بن محمد الغزالى الشافعى (متونى ٥٠٥هـ) كى تصنيف ہے۔ يه كتاب ؤاكٹر محزه بن زہير كى تحقيقات كے ساتھ چار جلدوں ميں دارالكتب العلمية ، بيروت، ١٩٩٣ء، ميں شاكع ہو چكى ہے۔ امام الحرمين اور امام غزالى كاتعلق اشاعره سے ہے۔
  - (18) محاضرات فقه، ص:120، 125 تا127
    - (19) يهلي دا قعد كي تفصيل كي لئے ديكھئے:
  - أبوالقاسم عبدالرطن بن عبدالله عبد الحكم بن أعين القرشى المصرى (م:257 هـ) فقرح مصرواً خبار با، 183: دار النشر ردار الفكر - بيروت 1996ء
    - دوس ہے واقعہ کی تفصیل کے لیے دیکھئے:
- i- أبوالفضل عياض بن موى الميحصبى الأندلس (م:543هه)، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذبب مالك 81:1، دارالكتب العلمية - بيروت، 1998ء

ii – عبدالحي بن أحمد بن مجمد العكري الحسنبلي (م:1089 هه)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، 1:290، الناشروارين كثير، دمثق ،1406 ه

(20) محاضرات فقه، ص: 143

(21) كىمل آيت كريمه يەسے:

﴿ وَرَهُبَانِيَّةَ نِ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبُنهَا عَلَيْهِمُ إِلَّا ابْتِغَآءَ رِضُوانِ الله فَمَا رَعَوُهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ (المحديد: 27) كمل حديث شريف لما مظهرو:

عَنُ أَبِى هُرَيُرَةَ عَنُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال إِنَ الدَّينَ يُسُرٌ وَلَنُ يُشَادً الدِّينَ أَحَدٌ إِلَّا غَلَبَهُ فَسَدِّدُوا وَقَادِبُوا وَأَبْشِرُوا وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدُوةِ وَالرَّوُحَةِ وَشَىء مِنُ الدُّلْجَةِ. بخارى بمُدِين اساعيل بحجُ البخارى، باب الدين ير 43:1، دارالطّوق النجا، بيروت، 1422ه

- (22) محاضرات فقه، ص: 149
- (23) ابن نجيم،زين الدين بن ابراهيم،(م:970)الا شاه والنظائر على مذهب أبي حديقة النعمان، دارالكتب العلمية بيروت، 1980ء
  - (24) محاضرات فقه، ص: 183 182
    - (25) تفصیل کے لئے ویکھئے:

وَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عُفْمَانُ بُنُ عَفَّانَ إِنَّ اللَّهَ لَيَزَعُ بِالسُّلُطَانِ مَا لَا يَزَعُ بِالْقُوْرُنِ ( ابْن كثير، عماد الدين أبي الفداء اساعيل بن عمر بن كثير القرشي الدشقي 774)ه، :البداية والنهلية ، 301:1، جمر للطباعة والنشر ، الجيزة 1997 ء)

- (26) محاضرات فقه، ص:218 -220 ـ
- (27) تفصیل کے لئے دیکھتے:العلق:۱-۵\_ بخاری،ابوعبداللہ بن محمدا ساعیل سیح ابنجاری، بابّ کیف کان بدوالومی،1:2 دارابن کثیر،الیمامة ،بیروت،1987ء۔
  - (28) محاضرات فقه، ص: 275 -279\_
- (29) تفصیل کے لئے دیکھئے: الفرقان:67 \_ بخاری،محمد بن اساعیل ملیح البخاری،باب الدین یسر،6: 43 دار الطّوق النجا، بیروت، 1422ھ
  - (30) محاضرات ِ فقه ص: 352 365\_
  - (31) القصص:77،النور:55،ليس:38،الحج:41، پيش كرده حديث شريف يورامتن ملاحظه

مُحَمَّدَ بُنَ سِيرِينَ يَقُولُ سَمِعُتُ أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم -إِحَدَى صَلاتَى الْعَشِى إِمَّا الظَّهْرَ وَإِمَّا الْعَصْرَ فَسَلَمَ فِى رَكَعَتَيْنِ ثُمَّ أَتَى جِذُعًا فِى قِبُلَةِ الْمَسْجِدِ فَاسْتَنَدَ إِلَيْهَا مُغْضَبًا وَفِى الْقَوْمِ الْعَصْرَ وَعُمَرُ فَهَابَا أَنُ يَتَكَلَّمَا وَخَرَجَ سَرَعَانُ النَّاسِ قُصِرَتِ الصَّلاَّةُ فَقَامَ ذُو الْيَدَيْنِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنُو بَكُرٍ وَعُمَرُ فَهَابَا أَنُ يَتَكَلَّمَا وَخَرَجَ سَرَعَانُ النَّاسِ قُصِرَتِ الصَّلاَّةُ فَقَامَ ذُو الْيَدَيْنِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ الْعَرْبَ الصَّلاَةُ أَمُ نَسِيتَ فَنَظَرَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم يَمِينًا وَشِمَالاً فَقَالَ مَا يَقُولُ ذُو الْيَدَيْنِ قَالُوا

صَدَقَ لَمُ تُصَلِّ إِلَّا رَكُعَتَيُنِ .فَصَلَّى رَكُعَتَيُنِ وَسَلَّمَ ثُمَّ كَبَّرَ ثُمَّ سَجَدَ ثُمَّ كَبَّرَ فَرَفَعَ ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ ثُمَّ كَبُرَ وَرَفَعَ. قَالَ وَأُخْبِرُتُ عَنُ عِمُوانَ بُنِ حُصَيْنٍ أَنَّهُ قَالَ وَسَلَّمَ. ٱبوالحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيرى النيسابورى،الجامع الصحح المسمى صححمسلم،86:2،دارالجيل بيروت + دارالاً فاق الحبريرة بيروت -

- (32) محاضرات فقه، ص: 484 -485\_
- (33) عاجى خليفيه مصطفى بن عبدالله ، كشف الظنون من إما م الكتب والفنون ، 1581:2
  - (34) محاضرات فقه م 327 -472 -472
    - (35) النساء: 29)
- (36) أبويوسف يعقوب بن ابراجيم، كتاب الخراج، 66:1، المكتنة السلفية القابرة، 1382 هـ
- (37) يه اصول امام ابويوسف ؓ كا بيان كردہ ہے جسے علامہ سرتھى نے نقل كيا ہے،المبسوط، شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سبل السرتھى،151:10،دارالفكرللطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،2000ء۔
  - ii الموسوعة الفقية الكويتية ، وزارة الأوقاف والشؤن الإسلامية -الكويت، 7: 131 ، 1427 بجرى
    - (38) (الأنعام:108)
  - (39) بخارى، ابوعبدالله بن محمد اساعيل صحيح البخارى، باب فضل مكة ، 574:2 ، دارا بن كثير ، اليمامة ، بيروت ، 1987 ء ـ

ii-ابن حبان ، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبِدَ ، الميميمي ، أبوعاتم ، الدارمي ، (م:354 هـ) مسحح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ، 1269 ، مؤسسة الرسالة - بيروت ، 1993 ء \_

- (40) الحشر:7
- (41) ابن ہمام، أبوبكرعبدالرزاق بن بهام الصعاني،مصنفعبدالرزاق، باب القسامة ، 35:10 ،المكتب الاسلامي، بيروت،1403هـ
- (42) ابن حبان ، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مُغبدَ ، التيمي ، أبو حاتم ، الدارى ، البُستى (م:354 هـ) ، محمح ابن حبان بترتيب ابن بليان ، 347:11 مؤسسة الرسالة - بيروت ، 1993ء -
- (43) طحادمي ،أيوجعفراً حمد بن محمد بن ملامة بن عبدالملك ، (م: 321 هـ) شرح معانى الآثار، بَابٌ مَا نُهِي عَنُ بَيُعِهِ حَتَّى يُقُبَصَ ،4 :39، عالم الكتب بروت، 1994ء-
  - (44) القارى، أورالدين مجمعلى بن سلطان، الهروى، (م: 1010 هـ) كتاب البيوع، باب الخيار، الفصل الاول، مرقاة المفاتيح شرح مشكواة المصابيح، دار الكتب العلمية ، بيروت.
    - محمدانورشاه بن معظم شاه تشميري،العرف الشذي شرح سنن التريذي، 67:3 موسسة ضحى للنشر والتوزيع،
- (45) اُبُوعبداللهُ اَحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن معلل بن أسدالشيباني، (م: 241 هـ ) مند اُحمد بن مغمل، 61:2 ، عالم الكتب بيروت، 1998ء۔۔

# ڈاکٹر محمود غازی اوراسلام کے قانون بین الممالک کی تشریح

\* ڈاکٹرغطریف شہبازندوی

ڈاکٹر محمود احمد غازی کی تحریروں سے راقم دیر سے واقف ہوا، اس کی وجہ یہ بھی ہے کہ ان کی کتابیں ہندوستان میں کا فی تاخیر سے پینچی ہیں اور سب تو ابھی یہاں ملتی بھی نہیں۔ بہر کیف ایک بار جب ان کی ایک کتاب پڑھ کی تو پھر ایسا شوق دامن گیر ہوا کہ ڈھونڈھ کر جو بھی کتاب ان کی یہاں ملی بالاستیعاب پڑھ ڈالی ، جس میں خاص کر ان کی عاضرات سیریز ہے ۔ ابھی حال ہی میں پاکستان کے سفر میں ان کی بیش قیمت تحریر خطبات بھاولپور (۲) خریدی اور محاضرات سیریز ہے ۔ ابھی حال ہی میں پاکستان کے سفر میں ان کی بیش قیمت تحریر خطبات بھاولپور (۲) خریدی اور اسے بالاستیعاب پڑھا۔ یہاں اسی کتاب کے سلسلہ میں اختصار کے ساتھ چندگز ارشات پیش کروں گا۔

یے کتاب ڈاکٹر غازی کے ۱۲خطبوں پر مشمل ہے جوانہوں نے جامعہ بھاولپور میں دیے تھے۔ اوران کا موضوع اسلام کا بین الاقوا می قانون یا قانون بین الحما لک ہے۔ پوری کتاب میں ڈاکٹر صاحب ایک راسخ العقیدہ عالم ومفکر اور جمہدانہ سوج رکھنے والے مصنف کے طور پر ابجر کر سامنے آتے ہیں۔ بہت سے ان مسائل پر بھی جن کے بارے میں جدید علماء ومفکرین از سر نوغور وفکر کی دعوت دے رہے ہیں، ڈاکٹر صاحب نے سلف کے نقطہ نظر کی وکالت کی ہے اور وہ بحدید علماء ومفکرین از سر نوغور وفکر کی دعوت دے رہے ہیں، ڈاکٹر صاحب نے سلف کے نقطہ نظر کی وکالت کی ہے اور وہ بھی دل نشین ،عصری اور asonable دلیلوں کے ساتھ بعض جگہوں پر وہ فقہائے متقد مین سے اختلاف بھی رکھتے ہیں۔ اوراختلاف کو بھی بڑے شاکتہ، خوبصوت اور مدلل انداز میں بیان کرتے ہیں۔ بعض بحثوں پر ان کی گفتگو کو پڑھتے وقت جھے کو بار ہا محسوں ہوا کہ گویا قدرت نے سید ابوالاعلی مودود دی گا قلم انہیں پکڑا دیا ہے۔ بالکل وہی سیر حاصل بحث وہی عقلی فیٹی ولائل۔ اس پر مستزاد غازی صاحب کا فقد اسلامی کا وسیع مطالعہ (۱) معتدل انداز فکر اور عضر کی حاضر سے بھر پور واقفیت یعنی ان کی ذات میں قدیم و جدید کا خوبصورت امتزائ ہوگیا ہے۔

اسلام کے قانون بین الممالک یعنی فقہ سیرئر نئے اسلوب میں گفتگو اور تحقیق کاعمل بیسویں صدی کی ابتداء میں شروع ہوا شروع ہوا جس میں ڈاکٹر محمد حمید اللہؓ، سید ابوالاعلی مودودگؓ اور ڈاکٹر وہبہ زحیلی وغیرہم نے کاوشیں پیش کیں۔ ڈاکٹر غازی کی اس کتاب کے ذریعہ فقہ سیر' کا تصور واضح اور اس کے عہد بہ عہد ارتقاء کا ایک اجمالی نقشہ قارئین کے سامنے

<sup>\*</sup> وْارْ يَكْمُرْ فَاوَتَدْ يَشْنَ فَارَاسِلَا مَكَ اسْتُدْيرْ 3/ C-303 شَاءِين بِاغْ جِامِعة مَكْر بَنَى دِيلي

آجا تا ہے۔ (۲)اور چونکہ نے حالات اور زمانی تغیرات کوسا منے رکھ کر ہی اس میں گفتگو کی گئی ہےاس طرح یہ کتاب فقہ الاقلیات کے مباحث میں بھی ایک فیتی اضافہ ہے۔

### دارالاسلام اور دارگحرب:

اسلام میں بین الاقوامی لین دین یا تعلقات بین الاقوام کے اندرمسلم وغیرمسلموں کا جوفرق پایا جاتا ہے اس کا reasonوہ یوں دیتے ہیں کہ:

"دی بات انسان کے مزاج میں شامل ہے کہ وہ اپنے اور پرائے میں ہر حال میں فرق رکھتا ہے۔ جو تعلقات اپنوں سے رکھے جاتے ہیں وہ پرایوں سے نہیں ہوتے انسان کی طبیعت ایسی ہے کہ جو معاملہ وہ اپنے قریبی لوگوں سے کرتا ہے وہ اجنبی لوگوں سے نہیں کرتا''اسلام نے بھی دین فطرت ہونے کی حیثیت سے بہت سے احکام میں اس کا خیال رکھا ہے۔''(۳) فقہاء اسلام نے وارالسلام اور دارالکفر جیسی اصطلاحات کیوں استعال کیں اس کی وجہ ہیں ہے کہ:

قرآن نے 'رنگ نسل اور زبان کوقومیت کی بنیاد کے طور پر قبول نہیں کیا بلکہ قرآن مجید نے نظریہ اور عقیدہ ہی کو قومیت اور امت کی اساس مانا ہے' (۴) دارالکفر لاز مادارالحرب نہیں ہوتا بلکہ یہ تغلیباً ہے۔ یعنی فقہاء اسلام کے دور میں اسلام اور کفر میں عملا جنگ ہورہی تھی ،اوراس میں بھی اکثر اہل کفر کی جارحیت ہوتی تھی ،البنداانہوں نے اسی واقعی صورت حال کو دارالحرب سے تعبیر کردیا۔

ال سلسله میں دو بنیادی غلط فہیاں مسلمانوں اور غیر مسلموں دونوں میں پھیلی ہوئی ہیں۔ وہ یہ کہ مسلمان دار الاسلام سے باہر ساری دنیا کو دشمن سیحتے ہیں اور ہر غیر مسلم سے سدابر سرپیکار رہناان کا نہ ہی فریضہ ہے۔ بعض فقہاء کی مجمل عبار تیں بھی اس غلط فہی کی بنیاد بنتی ہیں مثلا کہاجا تا ہے کہ: علاقة المسلین بغیر المسلم الحوب لا المهدنة (ملاحظہ ہو، اکرم ضیاء العمری: السیرة النویة الصحیحة: ۳۲۸) یعنی غیر مسلموں سے مسلمانوں کے تعلقات کی نسبت جنگ ہے سکے نہیں۔ دوسرا یہ کہ المحکوم ملة واحدة البذا سارے غیر مسلم ایک جیسے ہی ہیں اور دشمن اسلام ہیں۔ اس کے بارے میں غازی صاحب لکھتے ہیں:

"اس كے معنی بينهيں ہيں كه دارالحرب يا دارالكفر ميں اگر مختلف نظريات اور نداجب يائے واتے ہيں تو ان كوتسليم نه كياجائے... يا ان سب سے ايك ہى جيسے تعلقات ركھنے كولازى

سمجھا جائے گا۔ اس اصول کا مفہوم صرف یہ ہے کہ اسلام کے دائرہ سے باہر جینے بھی نظریات، عقائداور فلنفے پائے جاتے ہیں اور ان کی بنیاد پر جوریاتیں اور حکومتیں وجود میں آتی ہیں ان سب کو دار الاسلام سے الگ ایک منفر دکٹیگر کی کے طور پر تسلیم کیا جائے گا۔ کہ وہاں کے مسلمان شہریوں کا برتر قانون اسلام نہیں ہے۔'' (۵)

### مسلم اقليت كارياست سي تعامل

اسلامی قانون پرایک الزام اسپ اور غیر میدگاتے رہے ہیں کہ اس کی فقہ اسلام کے دور عروج اور زمانہ اقتدار کی پیداوار ہے۔ وہ مسلمان کو بیتو سکھاتی ہے کہ وہ حکومت کیے کرے مگر وہ جب محکوم ہوتو اس کاعمل کیا ہو یہ وہ ہیں بتاتی ۔

یعن Modesty کے لیے اسلام میں کوئی ماڈل نہیں ہے۔ مگر بیالزام اس لیے غلط ہے کہ مسلم آفلیتیں ہر دور میں رہی ہیں حتی کہ عہد نبوی اور عہد راشدی میں بھی۔ ڈاکٹر حمید اللہ اور ڈاکٹر محمود غازی نے اپنی تحقیق میں بھی ہتا یا ہے'' خلفاء راشدین کے زمانہ میں حبشہ کے علاوہ مسلمانوں کی ایک قابل ذکر اقلیت مختلف علاقوں میں تھی ۔ اسپ ممالک کی شہریت ان کو حاصل رہی (۲) اسے مسلمانوں کی ریاست سے رسی تعلق نہ تھا اور خود ان کے اسپ ممالک سے تعلقات کے سلسلہ میں قرآن پاک میں بنیادی ہدائیتیں ہیں۔ پھر ان مسلمانوں کا تعامل بھی ماتا ہے، مثلا حبشہ کے مسلمانوں نے حبشہ کی حکومت (عیسائی) کی طرف سے اس کے دشمنوں سے جنگ میں حصہ لیا تھا۔ (ے) یہ بڑی اہم بحث ہا اور یوں اور زیادہ اہم ہوجاتی ہے کہ آج دنیا کی کل مسلم آبادی کا ایک تہائی حصہ وہ ہے جو اقلیت کے زمرہ میں آتا ہے۔ یہی وجہ ہو جو تقلیت کے زمرہ میں آتا ہے۔ یہی وجہ ہو جو تقلیت کے زمرہ میں آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جشہ ماڈل موجودہ مسلم اقلیتوں کے بحث ومباحثہ کا موضوع بنتا جا ہے۔

البتہ ڈاکٹر غازی کی بعض آراءاور بیانات سے اختلاف کی پوری گنجائش ہے مثلا حلف الفضول کے بارے میں ان کا ریہ کہنا ہے کہ وہ خالصتا بین الاقوامی نوعیت اور مقاصد کا معاہدہ تھا۔ (۸) جبکہ حقیقت اس کے بالکل برعکس ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ اس معاہدہ کا purisditation وہ یہ ہے کہ اس معاہدہ کا اعتبار اللہ بن جدعان کے گھر جمع ہوکر یہ معاہدہ کیا کہ مکہ میں کسی پرظلم نہ ہونے دیں مطابق فضل نام کے کئی افرا دیتے ،عبداللہ بن جدعان کے گھر جمع ہوکر یہ معاہدہ کیا کہ مکہ میں کسی پرظلم نہ ہونے دیں گے۔ اس مقامی نوعیت کی چیز کو بین الاقوامی آخر کس طرح مانا جا سکتا ہے؟

### عرب سے یہودونصاری کااخراج

جزیرة العرب کے بارے میں روایتیں بتاتی ہیں کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے آخری کمحات میں جزیرة العرب سے

یہود ونصاری کو دلیں نکالا دینے کا حکم دیا تھا۔ اخر جو الیھو دو النصاری من جزیرة العرب ،اور لا یبقی دینان فی العرب وغیرہ الفاظ میں بیحکم حدیث کی کتابول میں موجود ہے۔ بظاہر بیاسلام کا متعصّبانہ رو بیمحسوں ہوتا ہے۔ ڈاکٹر غازی کہتے ہیں کہ:

''ایاان سے کسی تعصب ونفرت کی وجہ سے نہیں کیا گیاان کے اخراج سے مرادیہ ہے کہ یہ علاقہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اسلام کا روحانی دارالحکومت ہوگا یہاں صرف تو حیدی نظریہ رہے گا۔ خالص اسلامی عقیدہ کی حکمرانی یہاں قبول کی جائے گی۔ دنیا کی گئی قوموں میں اس طرح کے نظریات پائے جاتے ہیں مثلا روم میں ویڈیکن سٹی میں صرف رومن کیتھولک عیسائیوں کو ہی جائد افرید نے اور مستقل آباد ہونے کی اجازت ہے کیونکہ وہ رومن کیتھولک عیسائیوں کو ہی جائد افرید نے اور سینی پاپائے اعظم رہتا ہے۔ وہ اس کو اپنے دین کا مرز سمجھ کراسے خالص رکھنا جا ہے ہیں'۔ (۹)

تاہم یہاں کہا جاسکتا ہے کہ بیہ مثال sustainable نہیں ہے۔فرض کریں کہ کل ویڈیکن وہاں مسجد بنانے کی اجازت دے دے اور مکہ میں چرچ بنانے کی اجازت مانگے (جیسا کہ اس کی طرف سے یہ بات مین المذاہبی ندا کرات میں آئی ہے ) تو پھر ہم کیا تو جیہ کریں گے؟

### بلورل سوسائتي اوراسلام

 مفادات ومصالح کی رعایت رکھ سکتی ہے (اقبال کے الفاظ میں 'وحی حق بینندہ سود ہمہ') انسان اپنے مفادات سے بالاتر ہوکرایک عاد لانداور کیسال قانون نہیں بناسکتا۔(۱۱)

#### قوت تنفيذ

مولانا وحیدالدین خال اور دوسرول کی تخریول میں بیہ بات باصرار اور بتاکید کبی جار ہی ہے کہ اسلام میں اصل روح ہے فارم نہیں ، داخل ہے ظاہر نہیں ۔ اور اسلامی قانون یا اسلامی حکومت اصلا انسان کے داخل اور اندورن سے نکلی علی ہے باہر سے کسی قانون کی تعفیذ کارگر نہیں ہوگی ۔ ڈاکٹر غازی اس تصور کی تر دید کرتے ہیں ان کے مطابق اسلام میں علی ہے باہر سے کسی قانون کی تعفیذ کارگر نہیں ہوگی ۔ ڈاکٹر غازی اس تصور کی تر دید کرتے ہیں ان کے مطابق اسلامی ریاست میں عدالتیں پولس سزائیں وغیرہ بیزندگی کے ہر شعبہ میں اسلامی قانون کے نفاذ کے لیے ہوتے ہیں۔ صرف نماز روزہ میں عدالتیں پولس سزائیں وہ پوری بصیرت سے یہ بات کہتے ہیں کہ اسلام ، جس سے نفاذ کی قوت سب سے پہلے حاصل کے لیے نہیں ۔ البتہ یہاں وہ پوری بصیرت ہے یہ بات کہتے ہیں کہ اسلام ، جس سے نفاذ کی قوت سب سے پہلے حاصل کرتا ہے ، وہ مسلمانوں کی رائے عامہ کی قوت ہے اور ان کے اجتماعی خمیر کی آواذ یا شعور ہے۔ اگر بینہ ہوتو کسی قانون پر محمل ورآ مذہوں کی قوت مرجعی تعلق رکھتا ہے ۔ ہندو پاک وغیرہ میں عام آدمی ہر وفت قانون کو اس لیے قوٹر تا ہے کہ عام آدمی کے خمیر کی قوت مرجعی نہر و امریکہ میں عام آدمی قانون پر عمل درآ مدکو اسپنے لیے ضروری سجھتا ہے کہ ان کا inner ہیں درآ مغرب و امریکہ میں عام آدمی قانون پر عمل درآ مدکو اسپنے لیے ضروری سجھتا ہے کہ ان کا sanction بیدار ہے۔ اور مغرب و امریکہ میں عام آدمی قانون پر عمل درآ مدکو اسپنے لیے ضروری سجھتا ہے کہ ان کا sanction

### جنگ دفاعی بااقدامی

موجودہ زمانہ میں جنگ دفاعی ہے یا اقدای اس پر بہت پھی کھا گیا ہے۔ ڈاکٹر محمد حمید اللہ اور شخ محمہ ابوزہرہ جیسے بڑے علاء دفاعی جہادے قائل ہیں ان کے نزدیک جہادا قدای نہیں ہے۔ بعینہ یہی رائے غازی صاحب کی بھی معلوم ہوتی ہے۔ طبری کے حوالہ سے انہوں نے حضرت عمر فاروق کا قول نقل کیا ہے کہ کاش ہمارے اور رومیوں کے درمیان آگ کا ایک ایسا سمندر حائل ہو جائے کہ نہ وہ ادھر آسکیں اور نہ ہم ادھر جاسکیں (اسوفت رومیوں سے جنگ چل رہی تھی) اور ایسے وقت میں طاقتور مسلم حکمراں کا بیہ کہنا واضح طور پر ثابت کرتا ہے کہ کہ مسلمانوں کے مزاج میں جارحیت نہیں تھی کا بکہ جارحیت کے خلاف دفاع تھا۔ تا ہم ایک بار جنگ شروع ہو جائے تو اسے یک طرفہ طور پر ختم کرنا خود کشی جس سے۔ اس لیے روم واریان سے جنگ چھڑ جانے کے بعد مسلمان ان دونوں سامراجوں کوختم کیے بغیر نہیں رکے۔ (۱۳)

### عالمي خلافت كالصور:

موجودہ ردور میں خلافت اسلامیکا احیاء ہر باشعور مسلمان کی تمنا ہے ڈاکٹر محمد حمید اللہ اور شامی عالم احسان سامی حقی نے اس کے لیے عملی تجاویز بھی پیش کی ہیں۔ ڈاکٹر غازی بھی اس کی تمنا کرتے ہیں مگر وہ بھی فہ کورہ بزرگوں کی طرح عملی صورت حال کے پیش نظر بیرائے رکھتے ہیں کہ یہ بالکل ضروری نہیں کہ ادارہ خلافت کی شکل آج بھی وہی ہو جو صدر اسلام میں تھی۔البتہ خالص مغربی طرز جمہوریت کو قبول کرنا تو مسلمان ذہن کے لیے بالکل خارج از بحث ہے۔ ڈاکٹر غازی نے لکھا ہے کہ:

''مسلمانوں میں ایک انتہا ہے ہے کہ ماضی میں مسلمانوں نے جو کچھ کیا ہے اس کو جوں کا توں د ہرانا چاہتے ہیں۔اس میں کسی نظر ثانی کی ضرورت نہیں۔ بلا شبہ اسلام کے مبادی، اقدار اور مسلم تشخص کے بارے میں بررائے درست ہے گر جزئیات کے بارے میں درست نہیں۔ درسراا نتها پسندانه نقطه نظریه بے که ان کو ماضی سے مکمل طور پر دابطہ توڑ کر رائج الوقت نظریات میں ہے کسی کو قبول کرنا چاہے۔مسلم دنیا کے حکمرانوں نے اسی نقط نظر پڑعمل کیا اور اس میں مسلمانوں کی مزاحت کوشدت سے کیلا ہے۔ پہلے نقط نظر کی حمایت حزب التخریر، القاعدہ اور جماعت التفير والبجرة ب- (ملاحظه موكيار موال خطبه صفحه ٣٣٩) جب سے خلافت كا اداره تو ثامسلمان باوجود مختلف مکاتب فکر کی پیروی کے، احیاء خلافت کے لیے کوشاں رہے ہیں۔انڈونیشیا کی تحریک آزادی کے قائداور پہلے نائب صدر ڈاکٹر محمد متنا نے کہاتھا کہ موجودہ زبانے کی آزاد مسلم ریاستیں صوبوں کی حیثیت رکھتی ہیں۔ انہوں نے آزادان نظم سنجال رکھا ہے کیونکہ کوئی مرکزی حکومت (خلافت) موجود نہیں (۱۳)۱۹۲۵ میں مؤتمر اسلامی کانفرنس کے مندوبین کا شاہ عبدالعزيز ہے احیاءخلافت کا مطالبہ ہویا ۱۹۳۳ میں مؤتمر عالم اسلام (جس کی صدارت مفتی امین انسینی اور نیابت ا قبال گررہے تھے ) یامسلم دولت مشتر کہ کے لیے اٹھی آ وازیں ۔اسی طرح اقبال کے کارپوریٹ خلافت کا تصور، ١٩٦٩ میں اوآئی سی کا قیام سب اسی خواہش کا مظہر ہیں۔ حزب التحرير يا ڈاکٹر اسرار احمد کی ندائے خلافت سب اس جذبہ کا اظہار کرتی ہیں۔آگے ڈ اکٹر صاحب نے بتدرتج احیاءخلافت کے گئی اقدامات کی نشاندہی کی ہے مثلا: (۱) مسلمانوں میں خلافت کے تصور کومسلسل بیان کیا جائے تا کہ اس کی یا دزندہ رہے اوراس کی ضرورت کا

## ايك اجم بحث اسلام ميں اقتد اركى سيح بوزيش

جدیداسلای تحریکات خاص کرجاعت اسلامی اوراخوان المسلمین کے لٹریچر میں بعض ایسی چیزیں پاتی جاتی ہیں جو جدیداسلام علم کلام میں خاصی متنازعہ فیہ بن گئی ہیں۔ مثلا ان تحریکات کا کہنا ہے کہ اقتدار اور ریاست اصل ہے۔ اسلامی اقتدار قائم ہونے سے ہمارے تمام مسائل حل ہو جا کیں گے اور انبیاء کی بعثت کا مقصود بھی حکومت الہید کا قیام تھا۔ جماعت اسلامی اب' حکومت الہید' کی جگہ' اقامت دین' کی اصطلاح استعال کرتی ہے۔ اس بارے میں ڈاکٹر غازی کی رائے ذرامختلف ہے۔ وہ سوال قائم کرتے ہیں کہ اسلام کا بنیادی اوراولین اجتماعی نصب العین کیا ہے۔ کیا وہ کسی ریاست یا حکومت یا سلطنت کا قیام ہے یا وہ اس سے بڑھ کرکوئی اور بڑا اونچا نصب العین ہے۔ کتاب اللہ میں پہلی سورت سے بی یا حکومت یا سلطنت کا قیام ہے یا وہ اس سے بڑھ کرکیا گیا ہے وہ امت کی تشکیل ہے ... یہ بیئت اجتماعیہ جے امت یا امہ کی جامح اور پر مغز اصطلاح سے یاد کیا گیا ہے اسلام کا مقصد اولین ہے۔ ریاست کا قیام اس امت کے تحفظ اور بقا کے لیے ہے۔ اور پر مغز اصطلاح سے یاد کیا گیا ہے اسلام کا مقصد اولین ہے۔ ریاست کا قیام اس امت کے تحفظ اور بقا کے لیے ہے۔ بالفاظ دیگر امت کی تشکیل بقا اور تحفظ بالذات مقصود (مطلوب بعینہ ہے اور ریاست کا قیام بطور وسیلہ کے ضروری بالفاظ دیگر امت کی تشکیل بقا اور تحفظ بالذات مقصود (مطلوب بعینہ ہے اور ریاست کا قیام بطور وسیلہ کے ضروری (مطلوب بعینہ ہے اور ریاست کا قیام بطور وسیلہ کے ضروری

اس کے بالمقابل قرآن پاک میں واضح طور پر اور بلا واسطه طور پر کہیں بھی کوئی ایسا تھم موجود نہیں ہے۔جس میں مسلمانوں کوکسی ریاست کے قیام کی تلقین کی گئ ہو یا تھم دیا گیا ہو۔ریاست کا قیام مسلمانوں کے ذمہ فرض کفایہ ہے اورامت مسلمہ کا اجتماعی فریضہ ہے۔ (۱۷)

پرامن بقائے باہم کا تصور: کے سلسلہ میں ڈاکٹر غازی کا کہنا ہے ہے کہ اسلام میں اس کی بھر پور گنجائش موجود ہے وہ ایک تکثیری سان کی تغییر کرتا ہے۔ اسلامی حکومت بھی اس میں مزاح نہیں بنتی بلکہ معاون ہوتی ہے (۱۸)۔ قانون تو بین رسالت کے بارے میں ان کی رائے عام رائے سے بالکل ہم آ ہنگ ہے۔ ای طرح مرتد کی سزا کے بارے میں ان کی رائے عام سلک کے ساتھ ہیں۔ (۱۹) البتہ جو دلیل وہ اور اس مسلک کے دوسرے وکیل بارے میں بھی وہ مسلمانوں کے عام مسلک کے ساتھ ہیں۔ (۱۹) البتہ جو دلیل وہ اور اس مسلک کے دوسرے وکیل دستے ہیں اس میں زیادہ وزن محسوں نہیں ہوتا۔ کیونکہ اگر ارتد او بالکل سادہ مفہوم میں ہولیعنی ریاست کے خلاف بغاوت یا سازش وغیرہ نہ ہوتی کہ اس کا سبب امت کی مخالف بھی نہ ہو۔ بس اس کی سادہ وجہ کوئی عقلی خلجان یا ہے اطمینانی ہوتو ایسے مرتد کی سزاکس طرح وجوب قتل قرار دیں گے؟ کم از کم عقلی طور پر جو دلیلیں دی جاتی ہیں وہ مضبوط نہیں۔

مصلحت وین: ایک بہت بنیادی بات جو خاص طور پر آج کے جذباتیت پندمسلمانوں کے لیے کافی Relivant ہے۔ یہ کہ کسی اقدام، پالیسی یا طرزعمل سے اسلام کے نظریہ پہ کیا اثر پڑتا ہے کہ کوئی شخص نظریہ اسلام سے کتنا قریب آتا ہے اور کتنا دور ہوتا ہے۔ .... یہی وجہ ہے کہ اسلامی شریعت میں ایبا کوئی عمل یا اقدام کسی مسلمان حکمرال کے لیے جائز قرار نہیں دیا گیا جس کے رقمل میں لوگ اسلام سے متنفر ہوجا کیں یا یہاں تک کہ جائز اور مستحب امور میں بھی اس امر کی رعابت کرنے کا تھم دیا گیا ہے کہ اس کے نتیجہ میں اسلام کے بارے میں لوگوں کا روبہ کیا ہوگا۔ اگر اس بات کا ظن غالب ہو کہ کسی مستحب پر اصرار کرنے کے نتیجہ میں اسلام کا کوئی فرض یا واجب مجروح یا متاثر ہوگا۔ تو اس مستحب پر عمل کرنا جائز نہیں ہوگا۔ (۲۰) خاکسار کی رائے میں سلمان رشدی وتسلیمہ نسرین اوران جیسے دوسرے افراد کے کیس میں مسلمانوں کا رقمل یا رشدی کے لیے امام خمینی کا فتوی قتل اور طالبان کا بامیان کے جسے تو ڈنا وغیرہ ای کیس میں آئے گا۔

بنوامیہ کے ساتھ انصاف: صدراسلام کی تاریخ میں بنوامیہ ایک خاص کردار کے حامل ہیں مجموعی طور پر ان کا عہد بنوعباس کے عہد سے امت کے حق میں بہتر رہاہے۔ اگر چدان کی جوغلطیاں ہیں ان کو جواز نہیں دے سکتے۔ لیکن مثبت ومنفی دونوں پہلوؤں کو سامنے لانا جاہیے۔ اردومورخین ومصنفین بنی امیہ کے بارے میں بالعموم زیادہ غیرروادار واقع ہوئے ہیں۔ ان کی غلطیوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کرنا ان کا وطیرہ ہے حتی کہ مولانا مودودی اور ان کے بعض خاص رفقاء بھی ان اثر ات سے نہیں نچ سکے۔ اس وادی کوڈاکٹر غازی نے بڑے اعتدال سے طے کیا ہے اور حضر ت امیر معاویڈ کے علاوہ مروان اور عبدالملک بن مروان کے نام بڑے احترام سے لیے ہیں حضرت امام حسین کے خروج کے بارے میں بھی انہوں نے حضرت عبداللہ بن عمر کی رایے سے اتفاق ظاہر کیا ہے جنہوں نے امام حسین کو کوفہ جانے سے منع کیا تھا۔ واضح رہے کہ مروان اور عبدالملک بن مروان کے عل کوامام مالک نے موطامیں بطور سنت کے پیش کیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صدر اسلام میں امویوں کے بارے میں ایسی متشدداندرائے موجود نہیں جو آج پائی جاتی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صدر اسلام میں امویوں کے بارے میں ایسی متشدداندرائے موجود نہیں جو آج پائی جاتی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صدر اسلام میں امویوں کے بارے میں ایسی متشدداندرائے موجود نہیں جو آج پائی جاتی

جہاد، مجاہدہ و اجتہاد: کے بارے میں خاصا کنفیوژن مسلمانوں وغیر مسلموں کے مامین پایاجاتا ہے۔ جہادکو بالعوم قال کے معنی میں لیاجاتا ہے۔ ایک حلقہ میں بجاہدہ کو غلط سمجھا جاتا اوراسے تصوف کے قبیل کی کوئی شئے گردانا جاتا ہے، اوراجتہاد کا دوروازہ بند بتایاجاتا ہے۔ جب کہ ایک مسلمان کی زندگی میں ان بتیوں کا زبردست مقام ہے۔ اوران میں بھی سب سے زیادہ اہمیت مجاہدہ کو حاصل ہے۔ وجہ سیہ کہ جہاداوراجتہاد بھی ایک مشروط اوراجتہا گی ذمہداری ہے جب کہ جہاداوراجتہاد ہی ایک مشروط اوراجتہا کی دروروانی یا کیز گی فرض میں ہے۔ جہادوا اجتہاد فرض کفایہ ہیں اور مجاہدہ لیعنی انسان کے قلب وضمیر کی اصلاح اور روحانی یا کیزگی فرض میں ہے۔ ان بتیوں اصطلاحات کی بڑی جامع اور خوبصورت وضاحت عازی صاحب نے فرمائی ہے۔ جو بڑھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ (۲۲)

ندکورہ بالاسطور میں اس کتاب کا ایک سرسری سامطالعہ کیا گیا ہے۔اس کے علاوہ اور بھی بہت سے عصری مسائل ومشکلات ہیں جن سے اس میں تعرض کیا گیا ہے۔ خاکسار کی رائے ہے کہ کتاب کے مباحث کی اہمیت کے پیش نظر ہمارے مدارس اسلامیہ اور جامعات کے اسلامک اسٹڈیز کے شعبوں میں اس کتاب کامطالعہ لاز ما طلبہ کوکرانا چاہیے۔ اس کے مباحث پر ڈی بیٹ اور فداکر ہے کرائے جا کیں کہ اس سے فاکدہ دو چند ہوجا تا ہے۔

# حواشي وتعليقات

- (۱) ڈاکٹر محمود احمد غازی کی وسعت مطالعہ کے بارے میں جو با تیں معلوم ہو کیں ان کے لحاظ سے کم از کم آج کل کے علاء کا مطالعہ تو اسے معالیہ مطالعہ تاب ہوں نے امام شافعی کی کتاب الاستیعاب تین بار پڑھی۔ فقہ حقی کی معروف کتاب ہوائی گئی بار بالاستیعاب پڑھی۔ میری معلومات میں اس قتم کی مثالیں انور شاہ شمیری کے بعد برصغیر میں تو عنقابیں۔ اس طرح ڈاکٹر صاحب نے اس میدان میں سلف کی یاد تازہ کردی۔
- (۲) داکٹر محمود احمد غازی، خطبات بھاولپور (۲)، شریعه اکیڈی بین الاقوامی اسلامی یونورٹی ، شاہ فیصل مسجد کیمیس اسلام آباد، اشاعت اول ۷۰۰۷ ئییش لفظ صفحه ۱۱
  - (۳) وہی مصنف وہی ناشرصفحہٰ ۲۷

| (k)  | ايضا ٦٥       | (3)  | الصفاصفحه ١٨ | ٩٨, |
|------|---------------|------|--------------|-----|
| (٢)  | ايضا ٢٢       | (4)  | ايضا ڪا۵     | ۵۱  |
| (A)  | ايضا ٨٢       | (9)  | ايضا ۸۷      | ۸   |
| (1•) | ايضًا ٩٢-٩١   | (11) | ايضا ٩٨      | 9   |
| (Ir) | ايضا ١٢٨      | (ir) | ايضا ٢٦٢     | 10  |
| (۱۳) | ايضا ۲۵۱      | (14) | ايضا ٣٢٣     | ۲٦  |
| (۲۱) | الينا ١٨٧     | (14) | ايضا ۱۸۸     | ۱۸  |
| (14) | ايينا ٢٥٦     | (19) | ایضا ۲۲۱     | ٨   |
| (r•) | ايضا ٩٩ (٢١)  | (٢1) | ايضا ٢٢٣     | ۲۲  |
| (rr) | الينا تتلاملا |      |              |     |

# ڈاکٹر محمود احمد غازیؓ کے تصوّیہ نفتہ آفاقی برایک ناقد انہ نظر (۱)

\* ڈاکٹرشنرادا قبال شام

#### تغيّر الاحكام بتغيّر الزمان (٢)

علوم طبعی (Physical Sciences) کے مباحث ہوں، یا ساتی علوم طبعی (Physical Sciences) کے مباحث ہوں، یا ساتی علوم طبعی نظریات زیر بحث آئیں، جو چیز کسی لمح معلوم میں عدم سے وجود میں آتی ہے، اسے قرنوں بعد دیکھیں تو تعجب ہوتا ہے کہ بہتی سی کونیل نے کیسے تناور شجر سایہ دار کی ہیئت اختیار کر لی ہے۔ ذرا موازنہ کر کے دیکھیں، ہوائی جہاز کے اس ابتدائی نمو نے کا جدید فضائی عفریت سے جوزقدیں بھرتے ہوئے صلوق القصر واجب ہونے سے پہلے دوپر اعظموں کی حدود سے نکل کر تیسر سے میں داخل ہوجاتا ہے۔ اور یہ جو چار چوفقہی مسالک .....فقہ مالکی، فقہ خفی، فقہ شافعی، فقہ شبی اور فقہ جعفری ..... آج اپنے پور نے نکھار کے ساتھ دیکھنے کو ملتے ہیں، کیا تیرہ چودہ صدیاں پہلے ان کے اصول و قواعداور متبعین اسی قوت و جو بن کے ساتھ موجود تھے؟ جس دقیقہ شبی اور اور جزرت سے ان کے اصول آج منتے ہو گئی ہر شاخ ہیں، کیا یہ اسی میں روز اوّل سے لوگوں کوئل گئے تھے؟ '' ثبات ایک تغیر کو ہے زمانے میں'' کی ہیل علوم کی ہر شاخ کے ساتھ لیٹی ہوئی نظر آتی ہے۔ ارتقاءی وہ اصل کلی ہے جوازل سے آج تک ہرست میں نظر آتی ہے۔

ارتقا کا بیان آسان نہیں۔اسے بینام تو دیا جاسکتا ہے لیکن اس کی رفتار، اس کا رخ اور اس کی ہیئت کا بیان آسان نہیں ہے۔ بیان شفر اقلیدی شکلوں میں کرتا ہے۔ارتقا خطمتقیم میں چلتے چلتے کسی لیجے اپنے لیے دائر ہے بھی وضع کر لیتا ہے۔ دائروں کے اس کسر واکسار کا مطالعہ اوسط فہم کے کسی شخص کے لیے ممکن نہیں ہوتا۔ دائر ہے بنتے بنتے کبھی پھر خطمتنقیم میں چلنا شروع کر دیتے ہیں۔فقیہ پیچھے دیکھ کر خطمتنقیم، شلث، مربع مستطیل جنس اور دائر ہے کی چلا سے ارتقائی سفر کوصفحہ قرطاس پر تو بھیرسکتا ہے لیکن ارتقا کب اچا تک کوئی موڑ مؤکر کو وسعتوں کے نئے افق حال سے ارتقائی سفر کوصفحہ قرطاس پر تو بھیرسکتا ہے لیکن ارتقا کب اچا تک کوئی موڑ مؤکر کو کر وسعتوں کے نئے افق حال کرتا ہے۔فقیہ کھی محدود ۔۔۔۔۔اور زیادہ سے زیادہ کھی موجود ۔۔۔۔۔ کے زندان سے باہر نہیں نکاتا۔فلسفی ما کی کو دیکھے لیتا ہے کہ وہ ذرا بلندی پر کھڑ ہے ہونے کے سبب اندازہ کر لیتا ہے کہ ارتقائی خطمتنقیم کی راہ میں کہاں موڑ آ رہا ہے۔

ایسوی ایٹ پروفیسرشر بعدا کیڈی، بین الاقوامی اسلامی یونیورشی، اسلام آباد۔

ارتقا کی تکوین کن عناصر سے ہوتی ہے؟ اس کا انحصار موضوع مخن پر ہوا کرتا ہے، کوئی حتی بیان دینا آسان نہیں۔ بیدائروں کا ایک الجھا ہوا سفر ہے۔ بیسجھ لیجئے کہ اس عالم بے بدل کی حیثیت ایک گل کی ہی ہے۔ بیگل لا تعداد گل پرزوں کا مجموعہ ہے۔ آلات واوزاراس گل میں اسباب ہوا کرتے ہیں۔ اصول تغیر انہیں متغیر کر دیتے ہیں۔ بینی شکل اختیار کرتے ہی طبائع انسانی پراٹر ڈالتے ہیں۔ ہونہیں سکتا کہ ٹیکنالوجی زبان وبیان (Etymology) کومتاثر نہ کریں۔ انسانی تعلقات فقد انسانی کا موضوع ہیں۔ لہذا ٹیکنالوجی سے نہ کرے اور زبان و بیان انسانی تعلقات کومتاثر نہ کریں۔ انسانی تعلقات فقد انسانی کا موضوع ہیں۔ لہذا ٹیکنالوجی سے فقد اسلامی کا متاثر ہونا بھی نوشتہ دیوار ہے۔ معاشرت کے باب میں دیکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ زرعی معاشرے کی کلید فقد اسلامی کا متاثر ہونا بھی نوشتہ دیوار ہے۔ معاشرت کے باب میں دیکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ زرعی معاشرے کی کلید فقد اسلامی کوئی اجنبی (Extended Family) کو انٹرہ بیقبول ہی نہیں تھا کہ کسی خض کے ماں باپ کی دیکھ بھال کرنے والا گھرسے باہرکا کوئی اجنبی (اس باچ کی دائرہ بیقبول ہی نہیں کرتا کہ بسلسلہ ملازمت کسی دوسرے شہر میں مقیم ماں باپ سے دورکسی اور شہر میں گز اردے۔

زری معاشرے میں معاشرتی اکائیاں متحد الوجود تھیں لیکن ٹیکنالوجی کے بے پناہ ہجوم نے ان تمام دائروں کو انھل پتھل کر کے رکھ دیا ہے۔ٹیکنالوجی نے صنعت وحرفت کوجنم دیا توصنعتی دور کی اکائیاں انتشار کے مرحلے ہے بھی نکل کر وجود سے عدم کی شاہراہ پرچل پڑی ہیں۔صنعت وحرفت نے قبائل ختم کیے، خاندان کومنتشر کیا۔ نکاح کے تمام ادارے کوختم کر دیا اور ماں باپ کو بیٹے کے گھر سے نکال کر اولڈ پیپل ہاؤس میں پہنچا دیا۔

معاملات کے خمن میں نظر بیالعقد کا جائزہ لیں تو معلوم ہوتا ہے کہ ٹیکنالوبی اور بدلتے ارتقائی دائروں نے فقہ اسلامی کے موضوعات ہی بدل کررکھ دیے ہیں۔ کاروباری تعلقات کے موضوعات محدود پیانے پرشرکت و مضاربت سے نکل کرکروڑوں کی تعداد میں تصص کا لین دین کرنے والے لاکھوں افراد تک پھیل گئے۔ یہ کہہ دینا کافی ہے کہ کسرو اکسارکا بیمل جوگزشتہ چندصد یوں سے پہم مسلسل کی راہ پر بگٹ دوڑ رہاہے، اس نے اسلامی معاشروں پر قدرے تاخیر سے اثر انداز ہونا شروع کیا۔ اس کی دو بڑی وجوہ ہیں: اولاً مسلمان معاشروں میں صرف سلطنت عثانیہ کا وجود ریاسی ادارے کی شکل میں اپنی پُری بھی شکل میں بین الاقوا می برادری میں موجود تھا، ورنہ دیگر تمام معاشر سے استعاری بندشوں میں جکڑے ہوئے کے باعث ریاستی موضوعات سے نا آشا تھے۔ ٹائیاً مسلمان خود ٹیکنالوجی کے میدان میں استے بیچھے میں جگڑے ہوئے کے باعث ریاستی موضوعات سے نا آشا تھے۔ ٹائیاً مسلمان خود ٹیکنالوجی کے میدان میں استے بیچھے کہ اکثر معاشروں میں بیشتر جدید مسائل پیدائی نہیں ہوئے تھے اور اگر ہوئے تھے تو وہ ہاں کے فقہاء صدیوں کے جمود کے سبب یا تو ان کا ادراک نہ کر سکے یا ان کا حل سامنے لانے کے اہل ہی نہ تھے۔ زمانہ تو بدل گیا لیکن احکام نہ بدلے کے سبب یا تو ان کا ادراک نہ کر سکے یا ان کا حل سامنے لانے کے اہل می نہ تھے۔ زمانہ تو بدل گیا لیکن احکام نہ بدلے کے کہ احکام بدلنے کی صلاحیت رکھنے والے یا تغیر کا ادراک کرنے والے مسلمان معاشروں میں ناپید ہو تھے تھے۔

#### اصول تغير اوراصول فقه

اس اعتبار سے دیکھا جائے تو فقہ اسلامی کے ان دائروں کا سفر کم وہیش تیرہ صدیوں تک خطمتقیم کے رخ پر سفر
کرتا رہا۔ اس سارے عرصے میں اصول فقہ کے دائر ہے بنتے بگڑتے اور ٹوشتے پھوٹتے تو رہائین یہ خطمتقیم سے
باہر نہیں نکلے لیکن جب صنعت وحرفت میں جدت آئی تو اس نے تدن انسانی کو متاثر کرنا شروع کیا۔ فقہ اسلامی کے
سفر کے رخ میں بتدریج تبدیلی آئی گئی لیکن اہل دانش اس کا ادراک نہ کر سکے اور یوں عبادات کی دہلیز سے آگے اسلام
کا سفر کھن سے کھن تر ہوتا گیا۔ ادھر سیاسی اقتد ارچھن جانے سے مسلمانوں کو ریاسی لیبارٹری میسر نہ رہی جس کے نتیج
میں کم وبیش ہرنیا فقہی نظریہ اسلام سے عقیدت کا انعکاس تو رہا تھیل کے باب میں وہ مسلمانوں کے لیے انعطاف کا کام
میں کے دومری طرف صدیوں کے اس خلاکو دفعتا گر کرنا ناممکنات میں سے تھا۔

علامہ اقبال وہ پہلے محض ہیں جنہوں نے اس صورت حال کا ادراک سب سے پہلے کیا تھا۔ فکر اسلای کے جملہ ذخیرہ پرصدیوں بعد ناقد انہ نظر ڈالنے والے اس فیلسوف عہدِ حاضر کے خیال ہیں' 'گزشتہ پانچ سوسال میں اسلام کی نم ہی فکر عملاً جمود کا شکار رہی۔' (۳)

یہاں پانچ سوسال کی مدت وہ دورانیہ ہے جس میں علامہ موصوف کے خیال میں فکر و فلسفہ کے سوتے خشک ہوتے نظر آئے ہیں۔رہے فقد اسلای کے موضوعات تو ان میں تحرک ٹیکنالوجی کامختاج رہائیکن اہل نظر اس طرف متوجہ ہی نہ ہوئے۔ یہاں فقیہ نہ ہوتے ہوئے بھی علامہ اقبال بیسویں صدی کے نصف اوّل میں فقد اسلای کی بے چارگ کا علاج ان الفاظ میں کرتے نظر آتے ہیں۔

میراعقیدہ ہے کہ جو محض اس وقت قرآنی نقط نگاہ سے زمانہ حال کے'' جورس پروڈنس' [اصول قانون] پرایک تقیدی نگاہ ڈال کراحکامِ قرآنی کی ابدیت کو ثابت کرے گا، وہی اسلام کا مجدد ہوگا اور بنی نوع انسان کا سب سے بڑا خادم بھی وہی شخص ہوگا۔ قریباً تمام ممالک میں اس وقت مسلمان یا تواپی آزادی کے لیے لڑرہے ہیں یا قوانین اسلامیہ پرغور کر رہے ہیں (سوائے ایران و افغانستان) مگر ان ممالک میں بھی امروز وفردا بیسوال پیدا ہونے والا ہے۔ مگر افسوس ہے کہ زمانہ حال کے اسلای فقہاء یا تو زمانے کے میلانِ طبیعت سے بالکل بے خبر ہیں یا قدامت پرتی میں مبتلا ہیں۔ ایران میں مجتہدینِ شیعہ کی تنگ نظری اور قدامت پرتی نے بہاء اللہ کو پیدا کیا جو سرے سے احکامِ قرآنی ہی کا مشر ہے۔ ہندوستان میں عام خفی اس بات کے قائل ہیں کہ اجتہاد کے تمام دروازے بند ہیں۔ میں نے ایک بہت مشکر ہے۔ ہندوستان میں عام خفی اس بات کے قائل ہیں کہ اجتہاد کے تمام دروازے بند ہیں۔ میں نے ایک بہت مشکر ہے۔ ہندوستان میں عام خفی اس بات کے قائل ہیں کہ اجتہاد کے تمام دروازے بند ہیں۔ میں نے ایک بہت مشکر ہے۔ ہندوستان میں عام خفی اس بات کے قائل ہیں کہ اجتہاد کے تمام دروازے بند ہیں۔ میں نے ایک بہت میں ہونے ناقص کی ہوئے سا کہ حضرت امام ابوحنیفہ کی انظر ناممکن ہے۔ غرض کہ یہ وفت عملی کام کا ہے کے ونکہ میری رائے ناقص

میں مذہب اسلام اس وفت گویاز ماند کی کسوٹی پر کسا جار ہاہے اور شاید تاریخ اسلام میں ایساوفت اس سے پہلے بھی نہیں آیا (۴)

مرض کی نشاندہی کرتے ہی علامہ اقبال نے اس مجد دوقت ۔۔۔ بجبد مطلق مستقل (۵)۔۔۔ کی تلاش بھی شروع کردی اور متعدد لوگوں سے خطو کتا بت اور تبادلہ خیال کیا جو ہماری تاریخ کا ایک روش باب ہے۔ لیکن علامہ اقبال جس حقیقت کا ادراک نہیں کر سکے، وہ یہ تھی کہ وقت کے بدلتے مزاج کے ساتھ ساتھ گزشتہ چندصد یوں سے فقہ اسلامی کا مزاج بھی بدل چکا تھا۔ مسائل کے حل میں انفرادی کوششوں کی اہمیت سے کسی کوا نکار نہیں لیکن صورت واقعہ یہ ہے کہ علمی دنیا میں مجبد مطلق مستقل کا تصور اب قصہ بارینہ بن چکا تھا۔ امام کا ادارہ سیاست شرعیہ میں تو ایک بدیمی حقیقت ہے دنیا میں مجبد مطلق مستقل کا تصور اب قصہ بارینہ بن چکا تھا۔ امام کا ادارہ سیاست شرعیہ میں تو ایک بدیمی حقیقت ہے لیکن علم اصول فقہ میں اب اس تدر تنوع اور رنگار تی د کیھنے کو ملتی ہے کہ اب اس میں کسی فقہی قائم واحد کا تصور نا قابل قبول ہے۔ فقہ اسلامی کے موضوعات میں پھیلاؤ نے محدود انسانی صلاحیتوں کی بے بصناعتی تھی صدی ہجری ہی میں واضح کردی تھی۔

#### فقهاسلامي كااساسي ارتقاء

تاریخ فقیہ اسلامی کے طلبہ خوب واقف ہیں کہ فقیہ اسلامی پر امام غزائی کا ایک بہت بڑا احسان ہے۔ انہوں نے مجہد مطلق مستقل کے ادار ہے کو اجزا میں تقسیم کر کے فقہی اختیارات کی مرکزیت کو مختلف سمتوں میں وسعت دے دی اور لامرکزیت والا آج کل کا معروف نظریہ (Decentralization of powers) بعنوان" تجزؤ الاجتہاد" بایں الفاظ متعارف کرایا:

((وليس الإجتهاد عندى منصباً لايتجزأ بل يجوزان يقال للعالم بمنصب الإجتهاد في بعض الاحكام دون بعض فمن عرف طريق النظر القياسي فله ان يفتى في مسئلة قياسية)) (٢)

'' میری رائے میں اجتہاد ایبا منصب نہیں ہے جس کے اجزا نہ ہوسکیں، بلکہ جوشخص بعض شرقی احکام کا عالم ہواور بعض کا عالم نہ ہو، ممکن ہے اسے مجتہد قرار دید دیا جائے۔ پس جو شخص قیاس کے اسلوب سے واقف ہو، اس کے لیے جائز ہے کہ وہ کسی قیاسی مسئلہ ہی میں فتو کی دے۔'' امام غزالی نے فقہ اسلامی کے سفریس آنے والے اس موڑ کی بروفت نشاندہی کی جس کے بعد اس باب میں اختصاصی مطالعے نے رواج کپڑنا شروع کیا۔ اب ابواب فقہ کاعموی علم رکھتے ہوئے فقہاء کی کوششوں کا رخ اپنے میلان کے مطابق مخصوص ابواب کی طرف ہو گیا مناکحات کے باہر نے مضاربت کے امور کسی اور کے لیے چھوڑ دیے اور شراکت کا بیان تعزیرات والے نے اپنے لیے کسی حد تک شجر ممنوعہ قرار دیا۔ لیکن امام شوکانی غزالی کے اس نظریہ تجز کوالاجتہاد سے اتفاق نہیں کرتے۔ ان کے خیال میں اجتہاد نا قابل تقسیم عمل ہے جواپی کلی شکل ہی میں کارآ مد ہوتا ہے، الاجتہاد سے اتفاق نہیں کرتے۔ ان کے خیال میں اجتہاد نا قابل تقسیم عمل ہے جواپی کلی شکل ہی میں کارآ مد ہوتا ہے، اجزامیں منقسم ہوکر بیاپی افادیت کھو بیٹھتا ہے۔ (ے) تا ہم امر واقعہ یہ ہے کہ شوکانی کا نقط نظر نقتہاء کی توجہ حاصل کرنے میں زیادہ کامیاب نہیں رہا اور امام غزالی کا نظریہ تجز والاجتہاد آج فقہ اسلامی کے ہر باب میں اپنی پوری آن بان کے ساتھ موجود ہے۔

یہ کہنا خاصا دشوارہے کہ علامہ اقبال کی نظراس سار نے فقہی ذخیرے کی طرف نہیں گئی۔اس لیے اگریہ کہا جائے کہ محولہ بیان سے ان کی مراد بیتھی کہ فقہ اسلامی کا کل ذخیرہ نظر ثانی کا متقاضی ہے اس کی شکل چاہے کچھ بھی ہو، تو بے جانہ ہوگا۔

نقداسلامی کے کل ذخیرے پر گہری فقیہا نہ نظر ڈالنے والا تیسرا شخص ڈاکٹر محمود احمد غازی ہے جس نے زندگی بھر کے مطالعہ کے بعد یہ نتیجہ نکالا کہ عہدِ حاضر کے مسائل کی کلید کسی ایک فقہ کے پاس نہیں ہے بلکہ ان کے خیال میں ایک ایک آفاقی فقہ خود بخو دمتعارف ہورہی ہے جس کی کیمیائی ترکیب جملہ مکا تب فقہ کے اجزا پر مشتمل ہے۔

#### فقہاسلامی کے تین موڑ

چودہ صدیوں پر محیط فقہ اسلامی کے سفر پر نظر ڈالی جائے تو عقدہ وا ہوتا کہ اس طویل دورانیے کے سفر میں اب تک تین موڑآئے ہیں۔

فقداسلامی کے اس سفر میں پہلے موڑکی نشاندہی کرنے والے امام غزالی ہیں جنہوں نے اجتہادی عمل کو انفرادی کوشش کی سطے سے اٹھا کر مجتہدیں جہتہ ین کی اجتماعی بھیرت سے مربوط کر دیا۔ امام غزالی کے عہد تک ہر مجتہد کی حیثیت کسی حد تک ایک گل کی کا تھی جس سے ہرباب میں معارف پرورمی کی توقع کی جاتی تھی۔ امام غزالی نے ابواب فقہ کو فقہاء کی جماعت میں تقسیم کر کے اسلوب تفکر کو متغیر کر دیا۔ امام غزالی جس عہد کے نمائندہ ہیں، اس میں فکر اسلامی اپنے درجہ کمال پر نظر آتی ہے۔ بیز مانہ مسلمانوں کے عروج کا عہد تھا۔ یہی وجہ ہے کہ تجز وَ الا جتہاد کے نظر بے نے اس میں نکھار پیدا کر دیا۔

علامہ اقبال۔امام غزالی کے برعکس۔ایک ایسے عہد کے نمائندہ ہیں جے نقطہ زوال کا آخری کونا قرار دیا جا سکتا ہے۔ یہ وہ عہد ہے جس میں فکر اسلامی پراتی گرد پڑچی تھی کہ علامہ اقبال کو بجائے خود اس عہد کا مصلح کہا جائے تو بے جا نہیں ہوگا۔علامہ مرحوم نے فی الاصل اصول فقہ کے پورے ذخیرہ کو ایک وحدت کے طور پر لیتے ہوئے محولہ بالا رائے دی تھی ۔علامہ کی خواہش اپنی اصل شکل میں تو بیری نہیں ہوسکی لیکن اس کی محرف شکل اسلام موٹر میں جلدہی سامنے آگی۔ ورکتھی ۔علامہ کی خواہش اپنی اصل شکل میں تو بیری نہیں ہوسکی لیکن اس کی محرف شکل اسلام موٹر میں جلدہی سامنے آگی۔ فراکٹر محمود احمد عازی تیسرے موٹر کی نشاندہ می کرنے والے پہلے محص ہیں۔ ڈاکٹر صاحب موصوف جس عہد کے نمائندہ ہیں ، اس کے دومزید امتیازی خصائص ہیں: اولاً انسانی زندگی پرفیکنالوجی اورصنعت وحرفت کا بے پناہ رسوخ اور گہنائے ہوئے زرعی معاشرے کے ساتھ ساتھ پورے جو بن پرصنعتی معاشرے کا وجود اور فانیا ایک ڈیڑھ صدی کے بعد مسلم معاشروں کو حاصل سیاسی آزادی جس نے مثل فقہی موضوعات کی لامرکزیت کوجنم دیا۔ ڈاکٹر غازی نے جس عہد میں نقہ آفاقی کا تصور پیش کیا ،وہ عہد عجائب اور فکری بے چارگی سے عبارت ہے۔علامہ اقبال کوقر آن کی ابدیت فابت میں نقہ آفاقی کا تصور پیش کیا ،وہ عہد عجائب اور فکری بے چارگی سے عبارت ہے۔علامہ اقبال کوقر آن کی ابدیت فابت کرنے والا مجدد تو نمل سکالیکن بیگل کی روح عصر (Geist) نے بیکام ایک اورشکل میں کردیا۔

### عہدِ فقیر آ فاقی کی دوندرتیں

ہیگل کی اس خوب معروف اصطلاح کو معاصرین نے '' دعقل کل'' '' نضورِ مطلق وجود بالذات'' اور'' کا نئات کا جو ہر'' جیسے نام دیے ہیں۔ان اصطلاحات سے اردو دان اہلِ علم کو Geist کا مفہوم مطلق تو نہیں ملتا پچھادراک ضرور ہوجا تا ہے۔ یوں جمھے لیجئے کہ وقت کے کسی مخصوص دورانیے میں خیالات ، افکار ، اور افعال واعمال کے جدل و مناظر ہے اور مکا کے سے ظہور پذریہ یوہ'' روحِ عالم'' (Thesis) ہے جس کے اندر ہی سے اس کی ضد (Systhesis) کی صورت میں جلوہ گر ہوجاتی ہے۔ اس اصول کا اطلاق۔۔۔

اگریددرست ہے تو (۸) فقد اسلامی پر کیا جائے تو ٹیکنالوجی، تہذیبی تغیر، فکری مکالموں اور ثقافتی تعامل نے فقہ اسلامی کے موضوعات بدل کرر کھ دیے ہیں۔ گویا جس روح عصر نے امام غزائی سے نظریہ تجز کوالا جتہاد متعارف کرایا، صدیوں بعد وہی روح عصر ڈاکٹر عازئ سے فقہ آفاقی متعارف کرارہی ہے (۹) کیکن ڈاکٹر عازی جس روح عصر کے نمایاں ندرتیں ہیں۔ ماکندہ ہیں،اس کے نمایاں ندرتیں ہیں۔

# ىپلى ندرت تزلزل اورارتعاش

ا مام غزالی اور ہیگل وفت کے جن دورانیوں کے نمائندہ ہیں، وہ دورانیے تزلزل اور ہلچل سے خالی تھے۔اگریہ کہا

جائے کہ ان کے عہد میں مسائل کی نمائندہ سواری آج کل کی موٹر کار کے مقابلے میں اونٹ بھی تو غلط نہ ہوگا۔اُدھر ڈاکٹر غازیؒ جس عہد میں لب کشائی کرتے ہیں اس کی کوئی مثال معلوم تاریؒ انسانی میں نہیں ملتی۔اس عہد میں مسائل کا ارتعاش دھیمے سروں میں نہیں، یہ برتی روعہد ہے۔ ذراغور سیجے خود ڈاکٹر غازیؒ نے کیا اپنی زندگی ہی میں سائیکل، موٹر سائیکل، موٹرگاڑی، ہوائی جہاز اور خلائی جہاز جیسی ایجادات واختر اعات سے پیداشدہ برق رفتار تبدیلیاں نہیں دیکھیں۔

مسائل کا سامنا تو انسانی زندگی ازل ہے کرتی چلی آ رہی ہے اور ان مسائل کاحل بھی خود انسانوں کے ارباب دانش نکالتے چلے آ رہے ہیں۔ اس عہد میں تو کیہ طرفہ تماشا بھی ہوا۔ زندگی اس قدر تیزگام رہی کہ اس میں پیداشدہ مسائل کاحل تو دور کی بات رہی ، اس کے لیے مطلوب وہنی ارتکاز کے دورا ہے ہی میں ہمیں مسائل کی نوعیت بدلتی نظر آتی ہے اور جتنی دیر میں اس نے مسئلے کے لیے انسانی ذہن کیسو ہوتا ہے ، مسئلے کی نوعیت تبدیل ہو کرنیا مسئلہ بن جاتی ہے۔

ابھی چند دہائیوں کی بات ہے کہ مسلم معاشرے کے اہل دانش بدلتے صنعتی ماحول میں عورت کے پردے کی نوعیت پر گفتگو کرتے نظر آتے ہیں۔ بیمباحثہ بھی جاری تھا کہ فضائی میز بانی (Air hosting) کے شعبے میں عورت کا کردار زیر بحث آگیا۔ اور گفتگو ابھی کسروا کسار کے مرحلے ہی میں تھی کہ خود خاندان کے وجود پر ضربیں لگنا شروع ہو گئیں۔ سیاسی میدان میں دیکھتے ہی دیکھتے سوویت یو نمین معدوم ہوئی تو مزدوراور کسان کی آجر و جاگیردار سے آویزش ختم ہوگئی، آجر و مستاجر کی چپقاش یک دم معدوم ہوگئی۔ استحصال کی اصطلاح ابھی صرف ایک ڈیڑھ عشرہ قبل مزدوروں کسانوں کے شمن میں استعمال ہوتی تھی۔ بور ژوائی معاشرہ، جلاؤ گھیراؤ، استحصال، روٹی کپڑا اور مکان، ریاست بطور آلہ جر، عالمی انسانی مساوات، اجتماعی کا شتکاری، مزدوروں کسانوں کے حقوق اور ان جیسی کئی اصطلاحات کا یوں لگنا ہے، کوئی وجود ہی نہیں تھا اور بنی نوع انسان کے دونوں برسر پیکار طبقات ۔۔۔مزدور اور صنعت کار۔۔۔ یک دم باہم شیر وشکر ہوگئے۔ اس عہد میں مسائل کی نوعیت کھاتی وجود کے ساتھ ظاہر ہوتے ہی شعلہ مستعجل بن جاتی ہے۔ یہاں تو شکر ہوگئے۔ اس عہد میں مسائل کی نوعیت کھاتی وجود کے ساتھ ظاہر ہوتے ہی شعلہ مستعجل بن جاتی ہے۔ یہاں تو شکر اور تھل کی نہیلی ندرت ہے۔

## دوسری ندرت: ماوراءالاقوام (Transnational) کارپوریٹ لین دین

اس عہد کی دوسری ندرت بھی ہڑی حد تک شیکنالوجی ہی کا نتیجہ ہے۔ تیز رفتار فکری وعملی تعامل نے کم وہیش تمام فقہی موضوعات کو اللہ کے کررکھ دیا ہے۔ یہی نہیں بیع ہدا پنے جلومیں نت نئے موضوعات کا بہوم بھی لایا۔ فقد اقلیات سے تو شاید علامہ اقبال بھی زندگی بھر نا آشنار ہے۔ عائلی زندگی میں آپ بڑے پیانے بردیکھیں گے کہ شوہر مالکی فقد کا

مقلد ہے تو بیوی فقہ جعفری یا کسی اور فقہ کی اسیر۔ بین الاقوامی تجارت میں بائع فقہ حنفی کا پیروکار ہے تو مشتری فقه شافعی کا متوالا۔ فیلسوف عصرامام غازی نے ان حالات میں فقہ اسلامی کے ذخیر ہے کا بغور جائزہ لیا تو روح عصرانہیں اس باب میں ایک نیا موڑ مڑتی نظر آئی۔ یہ کیفیت انہوں نے ایک مثال سے واضح کی۔

آپ فرماتے ہیں کہ کوئی شخص محض یہ وعدہ (Promise) کرے کہ وہ کسی کی فیگری کی مصنوعات خریدے گا تو امام ابوصنیفہ ؓ کے نزدیک یہ وعدہ واجب التعمیل (Enforceable by Law) نہیں ہے۔ یہاں لفظ وعدہ (Promise) نہیں ہے۔ یہاں لفظ وعدہ (Promise) کو عمومی معنوں میں نہ لیا جائے۔ یہ ایک قانونی و فقہی اصطلاح ہے جس میں کوئی صلہ (Consideration) نہیں ہوتا۔ اور صلہ نہ ہونے کی صورت میں متاثرہ فریق عدالتی چارہ جوئی نہیں کر سکا۔ کاروباری دنیا میں اس فقہی رائے کا سہارالیا جائے تو مطلوبہ نتائج نہیں ہر آ مہ ہوتے۔ ڈاکٹر غازی صاحب فرماتے ہیں کہ فرض کریں آپ ایک کمپنی شروع کرتے ہیں۔ پس لازم ہے کہ آپ اس کمپنی کا میمورنڈم آف ایسوی ایش تیار کر کے ایس رجٹر کرا کیں۔ یہ بتا کمیں کہ آپ کتنا سرمایہ لگانا چاہتے ہیں۔ کتنی رقم اب کے اسے سیکیورٹی اینڈ ایجی چنج کمیشن کے پاس رجٹر کرا کیں۔ یہ بتا کمیں کہ آپ کتنا سرمایہ لگانا چاہتے ہیں۔ کتنی رقم اب لگا کمیں گے اور کتنی بعد میں فراہم کریں گے۔ رجٹر لیشن کے بعد کمپنی کے آرٹیکل آف ایسوی ایشن بنا کمیں جن میں تفصیلی قواعد وضوابط ہوں۔ پھر اخبار میں اشتہار دے کر لوگوں سے رقم لگانے کو کہیں۔ لوگ اس میں کروڑوں اربوں روپ لگا کمیں گے۔ خود کمپنی بنانے والوں کی لگائی جانے والی رقم اس وقت تک لاکھوں کروڑوں سے متجاوز ہو چکی ہوگی۔

سوال یہ ہے کہ کیا یہ وعدہ واجب انتعمیل ہے۔ ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں کہ احناف کے خالص نقط ُ نظر سے یہ محض ایک وعدہ ہے کہ سرمایہ کاری کرنے پر نفع ہوا تو سرمایہ کارکو ملے گا۔ اور یہ وعدہ احناف کے نقط ُ نظر سے واجب التعمیل نہیں ہے۔ اس صورت میں تو کوئی کاروبار چل ہی نہیں سکتا۔ اب اس پرغور ہوا تو معلوم ہوا کہ احناف کا پر نقط ُ نظر اختمیل نہیں ہے۔ اس صورت میں تو کوئی کاروبار چل ہی نہیں سکتا۔ اب اس پرغور ہوا تو معلوم ہوا کہ اختمار کرنا کاروباری زندگی کی نشو ونما روک دینے کے متراوف ہوگا۔ چنا نچہ فقہ ماکسی سے رجوع کرنے پر معلوم ہوا کہ جس وعدے سے کوئی ذمہ داری (Liability) تخلیق ہوتی ہوتی ہو، وہ واجب التعمیل ہے اور جارہ جوئی کرنے پر عدالت اس کی ساعت کرے گی۔ (۱۰)

صرف ای پرموقوف نہیں، انسان نے صدیوں پہلے انفرادی حیثیت سے جس کاروباری زندگی کی داغ بیل ڈالی تھی، کچھ عرصے بعد معاشرتی ارتقاء کے باعث اس نے اجتماعیت یعنی شراکت داری (Partnership) کا رخ اختیار کرلیا۔ بیشراکت داری طویل عرصے تک معاشرتی دائر نے میں رہی لیکن پندرہویں صدی میں کمپنیوں کے تصور نے تجارتی دنیا کے موضوعات بدل کر رکھ دیے۔ اس کے باوجود یہ کمپنیاں طویل عرصے تک قومی ریاست

(National State) کے کرے سے باہر نہ نکل سکیں اور یوں کاروبار ملکی تجارت سے ذرا آگے بین الاقوامی تجارت ہی ہے آ شار ہا لیکن ذرکے بے پناہ پھیلا وَاورر یاسی حلقہ اثر سے نکل کراسی ذرکے کمپنیوں کے پاس آ جانے سے لگتا ہے کہ بین الاقوامی تجارت اور لین دین بھی کوئی دن کے مہمان ہیں۔ اب کاروباری حلقے بین الاقوامی است سے لگتا ہے کہ بین الاقوامی (International) سے بہت آگے ماوراء الاقوام (Transnational) لین دین کے عہد میں قدم رکھ بچکے ہیں جس میں انفرادی تو دور کی بات ہے ملکی عمل وظل بھی دن بدن دھندلاتا جارہا ہے۔ ڈاکٹر صاحب اس کیفیت کوان الفاظ میں بیان فرماتے ہیں:

اب جوادار سے اپنے نظریات کوفروغ دے رہے ہیں، وہ ملیٰ پیشنل کمپنیاں اور بڑے بڑے بنک ہیں۔ ورلڈ بنک اور آئی ایم ایف وہ ادار سے ہیں جو غیرریاتی ادار سے ہیں لیکن مالیات اور جیں ہو خیرریاتی ادار سے ہیں الیات اور جیاری ہیں۔ خیارت ان کے ہاتھ ہیں ہے۔ اس وقت دنیا کے مستقبل کو بنانے اور بگاڑنے کا یا دنیا ہے اسلام کو کنٹرول میں رکھنے کا جوسب سے بڑا ذریعہ ہیں، وہ یہ ملیٰ نیشنل ادار سے اور کار پوریشنز ہیں۔ ان کے پاس دنیا کی معاشی وسائل اور مالیاتی ان کے پاس دنیا کے معاشی وسائل اور مالیاتی خزانوں کی تنجیاں ہیں۔ یہ ورلڈ بنک اور آئی ایم ایف جیسے ادار ہے، ہیں ہون کے بیشتر ممالک مقروض ہیں۔ اور جومقروض ہوتا ہے وہ قرض دار کے قبضہ میں ہوتا ہے۔ اس لیے بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جوآ کندہ پچیس میں سال ہیں ان میں ریاست کا کردار بنیادی نہیں ہوگا ، ملک ان اداروں کا کردار بنیادی ہوگا اور یہ مالیاتی اور تجارتی ریاست کا کردار بنیادی ہوگا اور یہ مالیاتی اور تجارتی ادارے میڈیا اور پبلٹی کے اداروں کے ساتھ مل کر دنیائے اسلام کو کنٹرول کرنے کا فریضہ انجام دیں گے۔ آ کندہ کے نقشہ میں بظاہر ایسائی معلوم ہوتا ہے کہ آئی دواداروں کا کروار بنیادی ہوگا۔ کہ نئی دواداروں کا کروار بنیادی ہوگا۔ آئیا دی ہوگا۔ آئیا دیشتہ میں بظاہر ایسائی معلوم ہوتا ہے کہ آئی دواداروں کا کروار

فقد آفاقی کو سمجھنے کے لیے قارئین آگے بڑھنے سے پہلے یہ دو نکات ذہن میں رکھیں تو مسلے کی نوعیت سمجھنا آسان رہے گا۔

فقهآ فاقى ڈاکٹر صاحب موصوف كى نظر ميں

علمی دنیا میں یہ ایک معروف اور مسلمہ قاعدہ ہے کہ کسی شے کواس کے گل سے جدا کر کے نہیں لیا جا سکتا۔ ایسا کرنے کی صورت میں مقدمہ اوھورا رہ جاتا ہے اور مسلمہ بھتا وشوار ہوتا ہے۔ یہی اصول مسلمانوں کے جملہ فقہی مکاتب فکر پر بھی لا گوہوتا ہے۔ اب ان مکاتب فکر کا ایک دوسرے سے لاتعلق رہنا ناممکن ہے۔ چار چھسوسال قبل فقہ اسلامی کے مختلف رنگ مختلف علاقوں میں اپنی انفرادی آب وتا ہے۔ وکھائی دیتے تھے۔ اس کیفیت کو بیان کر کے ڈاکٹر غازی صاحب یوں رقم طراز ہیں:

آج سے پانچ سوسال پہلے اگر میمکن تھا کہ فقہائے ماوراء النہ بعض معاملات میں شدت اختیار کریں اور پچھ دوسر نقہاء دنیا کے بعض دوسر نقلہا و دنیا کے بعض دوسر نظافوں میں انہی معاملات کے بارے میں نری اختیار کریں، اور بیزی اور شدت بیک وقت دنیائے اسلام میں رائج العمل رہے، بیاس دوری ضروریات اور تقاضوں کے مطابق تھا لیکن آج ایباممکن نہیں ہے۔ آج آج اگر دنیا کے کئی بھی گوشے میں بیشا ہوا فقیہ کوئی شدیدرائے اختیار کرتا ہے بوکی اختیار کرتا ہے جو کئی اختیاط پر بنی ہونے کی وجہ فقیہ کوئی شدیدرائے اختیار کرتا ہے بوکی اختیار کرتا ہے بوکی اختیار کرتا ہے بوکی دنیا میں فقداور شریعت پر سے عامد الناس کی نظر میں مشکل قرار دیا جائے تو اس کے نتیج میں پوری دنیا میں فقداور شریعت پر تقیداور تبحرے کا ایک طویل روِ عمل شروع ہوجا تا ہے۔ اس کے منفی اثر ات پوری دنیا ہے اسلام پر ہوئی چاہیے اسلام پر ہوئی چاہیے اسلام پر مسلمان کی ہوئی چاہیے ۔ ای طرح آگر کوئی شخص کوئی ایبا نقطہ نظر اختیار کرتا ہے جو ضرورت سے زیادہ رخصت یا غیر ضروری تخفیف بر بنی ہوتو اس کے آئی کہ ہوئی جائے اسلام میں پھیل جاتے ہیں۔ غیر ضروری تخفیف بر بنی ہوتو اس کے آئی کہ من نہیں ہے کہ کی خاص اسلوب یا طرز اجتماد کی پروی کو اس طرح لازی قرار دیا جائے جی سے واسوسال پہلے لازی قرار دیا گیا تھا۔ (۱۲)

ای مقدمے کو وسعت دیتے ہوئے ڈاکٹر صاحب موصوف نقد آفاقی تعنی ان کی اپنی زبان میں 'کاسمو پولیٹن فقہ'
کی ضرورت ادر اہمیت کا ادراک بروقت کرتے ہیں۔ ڈاکٹر غازی صاحب کی نظر ساجی علوم Social کی ضرورت ادر اہمیت کا ادراک برفت کرتے ہیں۔ ڈاکٹر غازی صاحب کی نظر ساجی علوم اسلامیا اوراس کے متعلقات تو ان کی توجہ کا خصوصی محور رہے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب فقد آفاقی کی اصطلاح محض اس وجہ سے استعال نہیں کرتے کہ دنیا ایک عالمی گاؤں بن چی رہے ہوئے قر ب میں بدل چکا ہے یا شیکنالوجی کے تیز رفتار پہنے نے انسانی زندگی کے تحک

کی نوعیت بدل دی ہے، بلکہ اس می دوجہ کی ہے کہ ڈوا کمڑ صاحب ایک طیرف دستوری قانون پر گہری نظر رکھتے ہیں تو ماوراء الاقوام عالمی تجارتی امور بھی ان کی نظروں سے اوجیل نہیں ہوئے اور دستوراور دستوری مباحث تو ان کی توجہ کا خصوصی مرکز رہے۔ ایک دومری جگہ آیے فرماتے ہیں ا

ان میں ہے کی کام کو حق یا شافعی یا جنمان یا ناہ کی مسلک کی حدود میں محدود نہیں گیا جا سکتان اس وقت دنیا ہے اسلام میں ' ایسانی وستورسازی' کا کام بور الے ہے۔' ' حنی دستور شاڈی' یا '' اور' جنبلی دستورسازی' کا کام نہیں ہور ہا ہے۔ یا کتنان میں اگر اسلامی وستور کی طرف پیش وفت ہوئی ہے ، مور ہا ہے۔ یا کتنان میں اگر اسلامی وستور کی طرف پیش وفت ہوئی ہے ،

بنکاری کا جتنا کام ہوا ہے نے وہ سارے کا سارا قریب قریب اس انداز کا ہے جس انداز کا

پاکتان میں ہوا ہے۔ اس لیے کہ بیروہ مسائل ہیں جن میں کی فقہی اختلاف کی گنجائش بہت کم ہے۔ جو چیزیں شریعت میں حرام ہیں ، وہ سب کے نزدیک حرام ہیں۔ ریا ،غرر، قمارسب کے نزدیک حرام ہے۔ شریعت کی حدود کے اندر کاروبار کی جو جائزشکلیں ہیں، قمارسب کے نزدیک حرام ہے۔ شریعت کی حدود کے اندرکاروبار کی جو جائزشکلیں ہیں، بلکہ وہ تقریباً ایک جیسی ہیں۔ اس لیے فقہ اسلامی کا بینیا ارتقاء اور بینیار جان مسلکی نہیں، بلکہ مسلکی حدود سے ماوراء ہے۔ اس لیے آئندہ آنے والے سال ،عشرے یا صدی مسلکوں کی صدی نہیں ہوگی بلکہ بید فقہ اسلامی کی مشترک صدی ہوگی۔ اس لیے آج اس بات کی اشد ضرورت ہے کہ فقہ اسلامی کے طلبہ فقہی ذخائر سے واقف ہوں۔ کم از کم مطالعہ اور واقفیت کی حد تک ایک متعین مسلک میں حدود خدر ہیں۔ ان کوتمام فقہی اسلوب اجتہاد سے واقفیت ہوئی چاہیے۔ وہ بیہ جانتے ہوں کہ فقہ مالکی کے بنیادی تصورات اور قواعد کیا ہیں۔ فقہ خنبی اور دوسرے اہم فقہی مسالک اور اجتہادات کے بنیادی تصورات اور قواعد کیا ہیں۔ فقہ خنبی جب تک بید بنیاد علی اعتبار سے مضبوط نہیں ہوگی۔ اس وقت تک آئندہ آنے والی صدی یا جب تک بید بنیاد علی اعتبار سے مضبوط نہیں ہوگی۔ اس وقت تک آئندہ آنے والی صدی یا آئندہ آنے والی صدی یا آئندہ آنے والی صدی یا آئندہ آنے والے عشروں میں اس کام کوآگے بڑھانا مشکل ہوگا۔

یہاں اس بات کی وضاحت نہایت ضروری ہے کہ ڈاکٹر محمود احمد غازی صاحب کی مندرجہ بالا اور بعض دیگر تحریروں میں بالعموم اُن امور کا احاط کیا گیا ہے جن پر مختلف مما لک میں ریاسی سطح پر بیان مما لک کے ریاسی اداروں کی سطح پر گفتگو ہوتی رہی ہے۔ مثال کے طور پر دستوری امور یقیناً ریاسی سطح پر گفتگو ہوتی ہیں۔ اِس طرح انشورنس، بینکاری اور ریاسی اقتصادی امور حکومتی سطح پر طے ہوتے ہیں۔ اپنی کئی تحریروں میں آپ رحمہ اللہ قوانین کو اسلامیانے کے عمل کا تذکرہ کرتے وقت بالعموم ریاسی کوشنوں اور اداروں کے حوالے دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر پاکستان کی نسبت نے قرار دادِ مقاصد، بورڈ آف تعلیمات اسلامی، پاکستان کے مختلف دسا تیز، اسلامی نظریاتی کونسل، وفاقی شرعی عدالت، قصاص و دیت کے قوانین، زکو ق وعشر آرڈ بنس اور انصاری کمیشن اس کی نمایاں مثالیں ہیں۔ دیگر مما لک کی مثالیں و دیت کے قوانین، زکو ق وعشر آرڈ بنس اور انصاری کمیشن اس کی نمایاں مثالیں ہیں۔ دیگر مما لک کی مثالیں دیتے وقت آپ سلطانت عثانیہ کے مجلّہ الاحکام العدلیہ، اردن کے القانون المدنی، سعودی عرب میں 'دنظام'' کے تجرب ورت آپ سلطانت عثانیہ کے مجلّہ الاحکام العدلیہ، اردن کے القانون المدنی، سعودی عرب میں 'دنظام'' کے تجرب اور اجتماعی لیکن غیرریاسی می نمایات کی نمایات کا کونسل آف بورپ کے مسودہ دستور کا ذکر کرتے ہیں۔ (۱۵)

## فقيرآ فاقي اورتقنين

اس سے بیخیال پیدا ہوسکتا ہے کہ شاید آپ اسلامی قانون کی تقنین کے خمن میں حکومتی کوششوں کے داعی ومؤید
ہیں جبکہ اسلامی قانون پوری اسلامی تاریخ میں غیر حکومتی وغیر ریاستی سطح پر فروغ پا تارہا۔ بیدا تنا نازک اور حساس عمل ہے
کہ مسلمان اس بارے میں کوئی مفاہمت کرنے کو بھی تیار نہیں ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ پوری اسلامی تاریخ فقہ اسلامی کے
نشوونما کے حوالے سے آج کل کی زبان میں نجی شعبے کی مرہونِ منت رہی ہے۔ جہاں کہیں اس کام میں حکومتی یاریاسی
عمل دخل شروع ہوا ہمسلمانوں نے بلاتا الی اسے رَد کر کے علاء حق کے کندھے سے کندھا ملاکر اس عمل کو بلا تعطل جاری
رکھا۔ ڈاکٹر صاحب اس حوالے سے بول رقم طراز ہیں:

اسلامی تاریخ بیں شوری بھی رہی ، اہل اختیار کے ادار ہے بھی رہے اور اہل حل وعقد بھی موجود رہے ،
لیکن ان میں سے کسی کو بھی قانون سازی کا کوئی اختیار inherent بھی بھی حاصل نہیں ہوا۔ ان
اداروں کو دور جدید کی پارلیمنٹ کا پیش روقر ار دینا بہت بڑی غلط نہی ہے۔ اسلامی تاریخ میں مغرب
کے اثر ات سے پہلے بھی بھی قانون سازی کے لیے کوئی سرکاری یا با قاعدہ ادارہ وجود میں نہیں آیا۔
مسلمانوں کے مزاج نے ایسے اداروں کے قیام کو آزادی قانون کی روح کے خلاف سمجھا۔ امام مالک ّ
نے اس لیے عباسی خلفا کی اس تجویز سے اتفاق نہیں کیا تھا کہ ان کی مؤطا کو ملکی قانون کا درجہ دے دیا
جائے۔ امام مالک نے اپنی ذاتی شہرت اور دنیاوی کریڈٹ کو یہ کہ کرقبول کرنے سے انکار کر دیا تھا
کہ اس سے فقہا کی وہ آزادی محدود ہوجائے گی جواسلام نے ان کو دی ہے۔

ممکن ہے آج بعض حضرات کو یہ بیجھنے میں دِقت ہو کہ ریاست کے ٹیسے کے بغیر قانون کیسے بن اور چل سکتا ہے۔ اس دِقت کی ایک وجہ تو وہ تصورات اور رواجات ہیں جو آج مغر لی روایات کے اثر سے ہمارے ہاں عام ہو گئے ہیں، جن کی روسے قانون وہی ہے جو کسی فرمال روایا بالاتر حکمران نے جاری کیا ہو۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ اسلامی قانون کے اس خصوصی مزاج پرغوز نہیں کیا گیا۔ ذرا توجہ سے دیکھا جائے تو واضح ہو جائے گا کہ آج بھی دنیائے اسلام میں اسلامی قانون کے ایک بڑے جھے پرکسی سرکاری مداخلت اور ریاستی اثر ورسوخ کے بغیر عمل درآ مہ ہور ہا ہے۔ (۱۲)

## فقه اسلامي كي آئنده شكل: فقه آفاقي

ارتعاش اور تزلزل سے معمور اس عہد کے مسائل، جبیا کہ پہلے ذکر کیا گیا ہے، مطلقاً بدل بچکے ہیں۔ ونیا عالم

گیریت کے پنجرے میں بند ہوکرنت نے مسائل کی اسر ہو پھی ہے۔ اس دور میں زمینی فاصلے کم ہو جانے کے پاعث انسان قریب آ بھے ہیں۔ اس قریت کے نتیج میں کم وہیں تمام فقتی مسائل کے پیروکار ہا ہم معاملات کرتے ہیں۔ کی خاص فقہ کی ایمیت و ضرورت سے انکار ممکن نہیں لیکن کیا بے حقیقت نہیں ہے کہ لین وین کرنے والے افراد ہا ہمی قرب کے باعث کی ایک فقہ پر نہ تو عمل کرسکتے ہیں اور نہ اپنی فقہ کے دائرے سے بآسانی باہر نگلنے کو تیار ہوتے ہیں۔ اس حالت میں فقہ کی رہے ہی تاریخ والوں پر ذرا نظر ڈالی جائے تو ان فقہی موضوعات کا دائرہ ون بدن سکر رہا ہے۔ رہاتی امور اور بین الریاسی تجارت سے متعلقہ موضوعات کا جائزہ لیے براندازہ ہوتا ہے کہ بددائرہ دن بدن جھاتا جارہا ہوات اس قدر پھیل چکا ہے کہ اب ان مسائل کا حل کسی ایک فرد واحد باانفرادی فقہ کے پاس نہیں ہے۔ اب مکات قربی اپنی جداگانہ حقیق کے پاس نہیں ہے۔ اب مکات قور کا جداگانہ حقیق کے باس نہیں ہے۔ اب مکات فقہ کی تعزید بدل درج ہوتا ہے کہ اب اس مسائل کا حل حلیاتی کر حصہ تھیں اور نہ برمسائل طویل عرصہ کے کسی خاص مکتب فقہ کی توجہ کے فقطر رہ سکتے ہیں۔ استقبال میں ان کے لیے کوئی جگر نہیں۔ سے اپنا چولہ بدل درج ہیں کہ اس کوئی جگر نہیں۔

کڑمحوداجر غازی فی ماتے ہیں:

گزشہ سوسوا سو برس کے تجربے نے یہ بتایا ہے اور ہرآنے والا دن اس تجربہ کی صداقت کی
گوائی دے رہا ہے کہ آئندہ دور مختلف فقہی مسالک میں محدود رہنے کا دور نہیں ہے بلکہ ان
مسالک کواجہ تی طور پر مسلمانوں کی مشتر کہ میراث قرار دینے اور ان سب کوساتھ لے کر چلنے کا
دور ہے۔ آئندہ جوفقہ سامنے آنے والی ہے وہ صرف اور صرف عالم گیر فقہ اسلامی ہوگی ۔ وہ فقہ
حنی ، مالی ، شافعی یا صبالی فقہ نہیں ہوگی ۔ آج ایک آفاقی (Cosmopolitan) فقہ وجود میں
آرہی ہے جس میں مسلمانوں کے پورٹے فقہی ذخیرے کوسامنے رکھ کر نئے اندز سے احکام
مرتب کیے جارہے ہیں۔ ایسے احکام جن میں فقہ اسلامی کے پورٹے ذخائر سے کام آیا جا رہا ہے
اور جن میں شریعت کے مقاصد اور قرآن و سنت کی نصوص کو اولین اور اساسی حثیت عاصل
اور جن میں شریعت کے مقاصد اور قرآن و سنت کی نصوص کو اولین اور اساسی حثیت عاصل
بنادی ضرورت ہے۔ اس عالم گیرفقہ کی تیج اسلامی خطوط پر تدوین دور جدید کی سب سے بڑی اور سب سے
بنادی ضرورت ہے۔ ( ۱ے)

ڈاکٹر غازی صاحب جب فقد اسلامی کی اس نئ شکل کا ذکر کرئے میں آت اُن کی تخریوں نے خار پڑوالا لیے کڈوہ مسلمانوں کے مسائل کو کلیٹا لے برہے ہیں مان کے خیال میں چند بنیادی امور کی طرف توجہ دی جائے تو بہت سے مسائل پیدای نہیں ہول گے۔ اپنی ایک دوسری مطبوع تقریر میں وہ فرماتے ہیں:

"اس معاسلے کا ایک اور اہم پہلویہ بھی ہے کہ آج کے حالات کی مناسبت سے مسلم معاشر ہے اور سلم ریاست کی تجدید نو کی جائے اور جدید معروضی حقائق اور فکری مباحث کے پس منظریس واضح کیا جائے گا۔ اس بات کی شریف کیا ہے اور اسلامی ریاست آج کے سیاق و سباق میں کس ریاست گو کہا جائے گا۔ اس بات کی ضرورت اس لیے پیش آئر ہی ہے کہ فقہا ہے اسلام نے آج ہے کہ وجین ایک بزار دوسوسال قبل دار الاسلام، دار الحرب اور دارالے جو فیزہ کی جو حد بندیاں جو یہ کی تھیں، وہ آج کے زمینی حقائق کی روشنی میں اجبنی معلوم ہوتی ہیں۔ خود فقہائے اسلام کو ابتدائی دو تین صدیوں میں بھی ان تقسیمات پر گئی بار از سر نو فور وخوض کرنا پڑا۔ ووسر کی اسلام کو ابتدائی دو تین صدیوں میں تقسیمات پر گئی بار از سر نو فور وخوض کرنا پڑا۔ ووسر کی اسلام کی روسے روئے زمین کو صرف دو حصوں میں تقسیم کیا جانا چا ہے تھا، یعنی دار الحرب اور دار السلام ، لیکن جلد ہی امام شافق (متوفی ۱۹۲۴ھ) بلکہ خود امام الوضیفیہ کے تلافہ کو ای تقسیم پر دوبارہ غور کرنے کی ضرورت محسوں ہوئی اور انہوں نے دار الاسلام اور دار الحرب کی دوگا نہ تقسیم سے دوبارہ غور کرنے کی ضرورت محسوں ہوئی اور انہوں نے دار الاسلام اور دار الحرب کی دوگا نہ تقسیم سے دوبارہ غور کرنے کی ضرور سے کی درمیانی تقسیموں کی ضرورت محسوں کی ۔ آج کے بین الاقوای نے دار العدل، دار العدل کی درمیانی تقسیموں کی ضرورت محسوں کی ۔ آج کے بین الاقوای تقسیموں کی روشنی میں دور کو خور کرنے کو خور کرنے کی تعرف کی دور کو خور کرنے کی دی دار العدل کی درمیانی تقسیموں کی دور کی تعرف کی دور کو تقسیموں کی دور کی دور کی تعرف کی دور کی تعرف کی دور کی تعرف کی دور کرنے کی دور کرنے کرنے کر دور کرنے کر کے دار العدل کی دور کرنے کر دور کی تعرف کی دور کرنے کر دور کرنے کر دور کرنے کر دور کر دور کرنے کر دور کرنے کر دور کرنے کر دور کرنے کر کرنے کر دور کرنے

د کی ضرورت ہے '' (۱۸)

ان حالات کی روشی میں یہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ جس مسئلے کی طرف ڈاکٹر ضاحب موصوف اشارہ کرر نہے ہیں وہ نہتو چنداصحاب رائے کی توجہ سے حل ہوسکتا ہے اور نہ ریکام دو گیارسال میں ہوجانے والا ہے بلکداس کے لیے طویل ریاضت اور پہتے ماری ذرکار ہے جس کے متائج شاید عشروں بعد سامنے آئیں کے ایک اس میں اس کے متائج شاید عشروں بعد سامنے آئیں کے متائج متابع علی اس کے متائج شاید عشروں بعد سامنے آئیں کی متابع عشروں بعد سامنے آئیں کی درکار ہے جس کے متابع عشروں بعد سامنے آئیں کی درکار ہے جس کے متابع عشروں بعد سامنے آئیں کی درکار ہے جس کے متابع کے متابع عشروں بعد سامنے آئیں کی درکار ہے جس کے متابع کے متابع کے متابع کے متابع کے متابع کی درکار ہے جس کے متابع کے متابع کے متابع کے متابع کے متابع کے متابع کی درکار ہے جس کے متابع کی متابع کے متابع

فقه آفاقی کاایک مخضرنا قدانه جائزه

مسائل کی نوعیت بدل جانے سے ان کے حل کے وسائل واسباب بھی بدل جاتے ہیں لیکن تظرر و تعقل ہے معلوم ہوتا ہے کہ نے مسائل کے حل کے جدید اسباب ووسائل کا دوسراسراکسی نہ کسی شکل میں ماضی سے لاز ما جڑا ہوتا

ہے۔جس کیفیت کوڈاکٹر غازی صاحب رحمہ اللہ فقہ آفاقی کا نام دے کر بظاہر لوگوں کو چونکار ہے ہیں، فی الاصل وہ کوئی چونکا دینے والی بات نہیں ہے۔ ذراغور کیا جائے تو ماضی میں اس کے مختلف نام سامنے آ چکے ہیں اور اصول فقہ کے طالب علم اس کیفیت سے ناواقف نہیں ہیں۔مثلاً عقد نکاح کے لیے لازم ہے کہ عورت کے ایجاب وقبول کے ساتھ اس کے ولی کی موافقت (Concurrence) ہو۔ نہ ہونے پر عقد نکاح فاسد قرار پاتا ہے۔ نکاح فاسد ہوتو فقہ مالکی کے حل کی موافقت فقہ اور حق ارت سے محروم قرار پاتی ہے۔ فقہاء کے خیال میں بید شنے بالآ خرمفسدہ کی طرف لے جاتی ہے۔ اس مفسدہ سے بیخے کی خاطر مالکی فقہاء احماف کا فتو کی کے کراسے حق مہر اور حق ارت دونوں ولاتے ہیں۔ ہے۔ اس مفسدہ سے بیخے کی خاطر مالکی فقہاء احماف کا فتو کی کے کراسے حق مہر اور حق ارت دونوں ولاتے ہیں۔ اس نظر یے کومراعا ۃ الخلاف کہتے ہیں۔ امام شاطبی کے نزد کیک اس نظر یے کی تعریف یوں ہے:

((و هذا منه مبنى على مراعاة المآل فى نظر الشارع فالمراد مراعاة الخلاف الواقع بين المجتهدين)) (١٩)

''شارع کے خیال میں کسی شے کے بالآخر انجام کو پیش نظر رکھنا ہوتا ہے۔ پس مراعات الخلاف سے مراد وہ اختلاف ہے جومجہزرین کے مامین ہو۔''

نظریہ مراعا ۃ الخلاف ایک ہمہ جہت علم ہے جس کے اصول وقواعد مُنِّے ہو چکے ہیں۔ اس نظریہ کے تحت اگر کوئی فقیہ کی صورت میں کسی اور فقہ سے کسب واکساب کرے تو اس کی وجہ سے وہ ابنی فقیہ کا تارک قر ار نہیں پا تا بلکہ ہو وہ فقہی حسن وخوبی ہے جس سے فقیہ گویا در آ مدی مال سے اپنی مصنوعات مزین کرتا ہے۔ نظریہ مراعات الخلاف محض دوایک فاوئی تک محدود نہیں ہے بلکہ اسلامی قانون کا ہمہ گیراور ہمہ جہت مطالعہ کرنے سے اس کے مختلف النوع رنگوں کی ایک دلفریب دھنک ہر طرف دیکھی جاسکتی ہے۔ برصغیر پاک و ہند کے طول عرض میں فقہ خفی کے ہیروکار آباد ہیں۔ ایک دلفریب دھنک ہر طرف دیکھی جاسکتی ہے۔ برصغیر پاک و ہند کے طول عرض میں فقہ خفی کے ہیروکار آباد ہیں۔ تُذکئے کی چوٹ پر کہا جا سکتا ہے کہ اس خطر ارض میں فقہ خفی کے کروڑ وں پیروکار وں کے مقابلے میں فقہ مالکی کے ہیروکار شاہد سینت شاید سینکڑ وں ہزاروں سے متجاوز ہرگز نہیں ہیں۔ لیکن گزشتہ صدی کے نصف اوّل میں حکومتی سطح پر تخلیل و تعنیخ نکاح شاید سینکٹر وں ہزاروں سے متجاوز ہرگز نہیں میں منفقو داخیر شوہرکا نکاح تخلیل کرنے کے لیے وہ مدت انتظار احداف اہل سنت والجماعت آبادی پر مشمیل اس برصغیر میں مفقو داخیر شوہرکا نکاح تخلیل کرنے کے لیے وہ مدت انتظار احداف ہمی اختیار والجماعت آبادی پر مشمیل اس برصغیر میں مفقو داخیر شوہرکا نکاح تخلیل کرنے کے لیے وہ مدت انتظار احداف ہمی اور مفقود اخیر شوہرکی بیوی کے لیے انتظار کی مدت چارسال قانون وضعی کا جزو قرار پائی۔ یہ قانون انگریزوں کے رخصت ہو جانے کے بعد آج بھی ہرصغر میں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ شرح کی بعد آج بھی ہرصغر میں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ میں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ میں جی ہرصغر میں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ میں حدید کر تیں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ کی کیا اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ میں اس مدتک فقہ مالکی کے بعد آج بھی ہرصور میں میں مدت کو کو بہند میں احداث کے بعد آج بھی ہرصور میں اس مدتک فقہ مالکی کے جانہ کی کو بعد میں اس مدتک فقہ مالکی کے بعد آج کے بعد آج بی مور میں اس مدتک فقہ مالکی کے بعد آج کی ہرصور میں میں مدت اس میں میں مدت کی فقہ مالکی کے بعد آج کی میں مدت کو بی کو بیند میں اس مدتک فقہ مالکی کے بعد آج کے بعد آج کی میں مدت کی مدت کے بعد آج کی میں مدت کو بیات کی مدت کو بعد کی مدت کی مدت کی میں میں میں میں میں کو بیا میں کی میں میں میں میں میں کی مدت کی

#### مطابق فیصلہ دیتے ہیں۔(۲۰)

اس ایک مثال سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اپنی اس موجودہ شکل میں فقہ آفاقی کا تصوریقیٹا ایک نیا تصور ہے،

اس کے مالہ اور ماعلیہ ابھی متنے ہوکرسا منے نہیں آئے اور نہ بیضور ابھی ہڑے پیانے پر متعارف ہونے میں کا میاب ہوا

ہے لیکن اگر کوئی بید دعویٰ کرے کہ اس سے ماتا جلتا تصور ماضی میں نہیں تھا تو بیسے نہیں ہوگا۔ اپنی فقہ کے اندر رہ کر
دوسری فقہ کا سہار الینا اگر مراعات الخلاف کہلاتا ہے تو اصول فقہ کے طلباء تلفیق سے بھی ناوا تف نہیں ہیں۔ تلفیق کے دو

ہم بہلوقائل ذکر ہیں: عوام کی سطح پر اگر کوئی اپنی مرضی کے تحت الل ٹپ طریقے سے اپنی فقہ کے باہر جا کر کہیں اور سے پچھ

اخذ واختیار کرے تو تلفیق کا بیا نداز فقہا کے ہاں بھی مستحن نہیں رہا۔ فقہاء اسے ہوائے نفس سے تعبیر کرتے ہیں۔ لیکن

دور کرنے کے شمن میں بیا کی مؤثر اصول ہے۔

دور کرنے کے شمن میں بیا کیک مؤثر اصول ہے۔

## فقهآ فاقي كاموجوده مرتبهومقام

لیکن ان دونوں تائیدی شواہد کے باوجود بید حقیقت اپنی جگہ پر قائم ہے کہ فقہ آفا قی ابھی تک بالکل اپنے عہد طفولیت سے نہیں نکلی۔ اپنی اس حالت میں بھی بیاب نائل خانہ (علماءاصول) ہی کی توجہ حاصل کر پائی ہے۔ بیابھی تک کوئی الیبا ادارہ بننے میں کامیاب نہیں ہوسکی جواہل علم کی پہلی صف سے ذرا نیچے دوسرے درجے کے اہل علم میں متعارف ہو چکی ہو۔ رہے عوام اور عام اہل علم تو وہ تا ایں دم اس سے مطلقاً ناواقف ہیں۔ ڈاکٹر محمود احمد غازی صاحب کا بید کمال ہے کہ انہوں نے فقہ آفاقی کے ابتدائی ارتعاش کو محسوس کر کے متعقبل کا نوشعة دیوار (Inevitibility) بروقت پڑھ لیا ہے۔

محولہ بالا اقتباسات میں ایک جگہ ڈاکٹر غازی صاحب رحمہ اللہ نے بجا طور پر فرمایا ہے کہ''جو چیزیں شریعت میں حرام ہیں وہ سب کے زد یک حرام ہیں۔''اپنی موجودہ شکل میں فقہ آفاقی بالعوم ان موضوعات سے عبارت ہے جن پر تمام فقہائے اسلام کا اتفاق ہے یا کم از کم ان میں ان موضوعات پر عدم اتفاق نہیں ہے۔اس کا ایک مطلب سے ہے کہ عہدِ حاضر کے مجتمدین نے بالعوم متفق علیہ امور سے کام کا آغاز کیا ہے۔لیکن سے بات مکمل طور پر درست نہیں ہے بلکہ مسائل کا جبر فقہاء کو اس مقام پر لے آیا ہے جہاں وہ اختلافی امور والے کو چے میں قدم رکھنے کے روادار نہیں ہیں۔ یوں

فقہ آ فاقی کی موجودہ شکل ابھی تک زیادہ تر متفق علیہ امور پر بنی ہے۔

فقد آفاتی کے موضوعات پر نظر ڈالنے سے بیا ندازہ بھی ہوتا ہے کہ اس کے بالعموم موضوعات وہ ہیں جن میں ریاسی عمل دھل بدیمی امر ہے بینکاری، انشورنس، بین الاقوامی تجارت اور بلاسود سرمایہ کاری وہ امور ہیں جن پر موجودہ حالات میں ریاست ہی قانون سازی کرسکتی ہے۔ پس کہا جا سکتا ہے کہ فقد آفاقی کا کام ابھی تک سرکاری شعبے میں ہوا ہے اور یہ کہ اس کے موضوعات میں عبادات اور مناکات جیسے انفرادی وشخصی عنوانات داخل نہیں ہو سکے۔ شاید بھی وجہ ہے کہ فقد آفاقی ابھی تک علمی سطح پر پچھ زیادہ توجہ حاصل ہے کہ فقد آفاقی ابھی تک علمی سطح پر پچھ زیادہ توجہ حاصل کرنے میں کامیاب نہیں ہوسکتی ہے۔

فقد آفاقی ابھی تک سے اصول فقہ سے بھی محروم ہے۔ گمان غالب ہے کہ سودوسوال کے طویل دورانیے کے بعداس فقد کا کوئی امام کرخی فقہ فقی کے اصولوں کی طرح اصول فقد آفاقی مرتب کرے گا جس کے بعداس فقد کے کسرو انکسار کا دوسرا دور شروع ہوگا۔ (۲۱) موجودہ صورت حال میں اس فقد کا رتبہ دیگر مکا تب فقد کی طرح مسلمہ نہیں ہے ، باوجود یکہ ہر آنے والے دن میں اس کا رنگ گہرا ہوتا جا رہا ہے۔ ڈاکٹر محبود احمد غازی بلاشبہ وہ فیلسوف عہد حاضر ہیں ، جنہوں نے گزشتہ سوڈیز ھے سوسال کے عرصے پر محیط فقد اسلامی کے اس سارے ذخیرے پر جزری سے نظر ڈال کر بیہ اندازہ کرلیا کہ تمام اسلامی بلا دوامصاراب ایک ہی ربحان کے اسیر بنتے جارہے ہیں جے انہوں نے فقد آفاقی کا نام دیا۔

آندازہ کرلیا کہ تمام اسلامی بلا دوامصاراب ایک ہی ربحان کے اسیر بنتے جارہے ہیں جے انہوں نے فقد آفاقی کا نام دیا۔

آزیادہ کے کھی کھی کے باوجود احساس تفتی ابھی تک قائم ہے۔ مقالے کی محدود ساخت کے اندر رہتے ہوئے اس سے زیادہ کے کھی کھی ان کی گوئی نقد بند طالب علم اس موضوع کو اپنے پی ان کی ڈی

to and the control of the property of the control of

(۱) قار مکن خاطر جع رکھیں، لفظ ناقدانہ 'فضرورت شعری'' کی مقضیات میں سے ہے، ورنہ پیرومرشد اور اس خاکسار میں سے اس خالسار میں سے اس خالسار میں سے اس خالسار میں سے اس خالسار میں سورج اور جراغ کی نسبت بھی شاہد بروزن بیت ہی ہو۔

(٣) Sir Mohammad Iqbal, Reconstruction of Religious Thought in

(١) Islam, Lahore, 1960; Shaikh Muliamad Ashraf, p. ٦٠٠ أَنْ عَطَاالله، قُنْ : اتبال نامه مجموعه مماسيب اتبال، لا بور، ٢٠٠٥ء ا تبال الدين من ١٩٠٨ من المبادر (٣)

(٢) خزالى والى طورين محد المستصفى عن علم الإصول والمطبعة الإمرايد والاق معرور والمرات والمقات ١٥٠ ١٥٠ الم

(2) ملاحظه بود ارشاد الفهجول إلى المجقى البحق امن علم الله بمنوان ويحد بن على بن محد علاما لكتاب العولي، ولا العو

(۸) سیدمودودی نے ہیگل کے اس فلسفے کا ناقد انہ جائزہ لے کراسے روکر دیا ہے۔ یہ نظریہ ایک گل کی طور پرلیا جائے توسید مودودی کا نقطۂ نظر درست معلوم ہوتا ہے لیکن مسئلے کی نوعیت کو ذرا وسعت دے کراسے اسلامی اصولِ ثبات و تغیر کی روثنی میں پر کھا جائے تو فکر کی نئی راہیں سامنے آتی ہیں۔ مزید تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو، تھہیمات از سید ابوالاعلیٰ مودودی، لا ہور، حصد دم، اسلامک پہلی کیشنن، ص ۲۹۳۳

(۹) روح عصر کا فلسفہ جاننے کے لیے ہیگل کی تصانیف Phenomenology of Spirit اور Encyclopaedia of Philosophical Sciences ملاحظہ ہوں۔موجودہ مغربی فکر کی اٹھان بڑی حدتک اسی فکر سے مواد لیے ہوئے ہے۔

(١٠) غازي مجمود احمد، ذاكثر: محاضرات فقه، لا مور، ٢٠٠٥ء، الفيصل ناشران، ص٥٣٣

(۱۱) غازی محموداحد، داکش: ایسنا، ص۵۴۳

- (۱۲) غازی، محمود احمد، دُ اکثر تقنین (اسلامی احکام کی درجه بندی)، اسلام آباد، ۲۰۰۵ء، شریعه اکیدی، بین الاقوامی اسلامی و پینورشی، ص ۲۰۰
  - (۱۳) غازی مجمود احمد، ڈاکٹر: محاضرات فقد، ایعنا، ص ۲۷۷
    - (۱۴) غازي مجمود احمد، ڈاکٹر: ایضاً من ۲۷۸
- (۱۵) ملاحظه موموصوف کی ایک تحریر بعنوان''تقنین (اسلامی احکام کی درجه بندی)''اسلام آباد، ۲۰۰۵ء،شریعه اکیژی، بین الاقوامی اسلامی یونیورشی، اسلام آباد
- (۱۲) عازی مجمود احمد، ڈاکٹر: اسلام کا قانون بین المما لک (خطبات بہاول پور۔۲)، اسلام آباد، ۲۰۰۷ء، شریعہ اکیڈی، بین الاقوای اسلامی یونیورٹی، ص۹۔۳۵
  - (۱۷) غازی مجمود احمد، ڈاکٹر تقنین (اسلای احکام کی درجہ بندی)، ایسنا جس ۲۸
- (۱۸) عزیزالرطن،سید ڈاکٹر:مسلمانوں کا دینی وعصری نظام تعلیم (خطبات وتقاریر ڈاکٹرمحموداحمد غازی)، گوجرانوالہ، ۲۰۰۹ء، الشریعیاکیڈی،ص ۹-۸۳۱
  - (١٩) شاطبي ، ابواتحق ابراتيم بن موى : المو افقات في اصول الشريعة، بيروت، دار المعرف، جم م ٢٠٢٥
    - Dissolution of Muslim Marriage Act 1939: الما حظم بو: 1939
      - (٢١) فقد حنفی کے مشہورامام جنہوں نے فقہ حنفی کا نچوڑ ۳۹ قواعد کی شکل میں نکالا۔

# دینی مدارس کا نظام ونصاب قرا کرمحمود احمد غازی کے افکار سے استفادہ

\* ڈاکٹرشاہ معین الدین ہاشمی

دینی مدارس اوران کا نظام و نصاب تعلیم ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ کی دلچپی کا ایک اہم میدان رہا ہے۔آپ زندگی مجراس جبد مسلسل میں گئے رہے کہ دنیائے اسلام میں بالعموم اور پاکتان میں بالخصوص دینی واسلای تعلیم کا ایک جامع اور متوازن نظام وضع کیا جائے۔اس سلسلہ میں آپ نے تحریر وتقریر ہر دو ذریعوں سے بھر پورکوشش کی۔علاوہ ازیں ایسے رجال کا رتیار کرنے پر بھی محنت کی جو آپ کی اس فکر کو نہ صرف زندہ رکھیں بلکہ ملک میں اس کے نفاذ کے لئے کوشاں رہیں۔

روایتی اسلای تعلیم یا مدرسه کا نظام اور نصاب تعلیم ، و بنی اور د نیوی علوم میں باہمی تعلق ، غرض اس طرح کے بہت

سے ایسے موضوعات ہیں جن پر گذشتہ ایک صدی سے گر ما گرم بحث مسلما نوں اور مغربی فلسفیوں کے ماہین جاری ہے

۔ ان معاملات پر مغربی میڈیا ایک خاص زاویے کو سامنے لایا ہے جو کہ اصل حقیقت سے خاصا دور ہے۔ مدارس کے

نظام اور نصاب تعلیم سے متعلق بہت سار ہے شہبات پیدا کیے گئے۔ مثلاً یہ کہ اس نظام تعلیم کی دنیا اور اس کے معاملات

کے ساتھ مطابقت نہیں اور جدیدا دارے دنیوی معاملات معیشت ومعاشرت چلانے کے اصل حقد ارہیں۔ ڈاکٹر محمود احمد

غازیؓ نے ان تمام امور کی طرف اہل علم کی توجہ دلائی اور بذات خودان شبہات وسوالات کے جواب دینے کی کوشش کی

## دینی اور دینوی علوم کی تفریق:

ڈاکٹر غازی دین و دنیا کی تفریق کے نظریے کو اسلام کے لیے نہایت خطرناک تصور کرتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ اسلای تاریخ میں بارہ تیرہ سوسال تک کوئی الی صورتحال پیدائیں ہوئی جہاں علوم وفنون میں دین ودنیا کی تفریق اور دوئی پائی جاتی ہو، اور وہاں بھی ہویت کے نظریے کو پذیرائی ملنے کی نوبت نہیں آئی۔ فکری بجہتی ،نظریاتی ہم آ پنگی اور معاملات کو دیکھنے کا موحدانہ نقطہ نظر ہی جاری وساری رہا۔ و نیائے اسلام کے باہر سے بھی جوعلوم وفنون اور کوئی فکری چیز مسلمانوں میں آئی، وہ یونانی علوم وفنون ہوں ، یا آتش پرستوں اور ہندوؤں کے، ان سب کومسلمانوں نے اپنے رنگ میں ایسے رنگ لیا اور اسلامی فکر ان میں اس طرح جاری وساری کر دی کہ بعد میں بیا ندازہ لگانا مشکل ہوگیا، کہ کوئی چیز غیروں کی طرف سے آئی تھی اور کوئی

<sup>\*</sup> استنت پروفیسر اکوآرڈی نیٹر، درس نظامی پروگرام، کلیدعر بی وعلوم اسلامید، علامدا قبال او بن یونیورشی، اسلام آباور

و الرفي عاري صاحب في بالعنوم ونيائ اسلام أور بالضيوس برصغر ك تناظر مين بيرويض كرمسلبانول مين تعليمي اور نصابی دوثی اُورنمام طبقات کا خیال نه رکھنے کی وجہ ہے امت مسلمہ فکری طور پڑی حصوں میں بہت گئی ہے۔ وہ قرمائے میں کہ كُرْشته دُوا أَرْضَاكُي سوسال كَيْ تَارِينَ كُلَّ جِمْ جَائِزَهُ لِينَ تُو أَمْدَازُهُ مُوتًا سِّجَ كَهُ شَا يَدِمسْلْما تُولَ نِي ٱلْ رَوَايِتُ كَا وَأَمْنَ فَيَعُولُو دَيا ، یا کم از کم اے اس طرح باقی نہیں رکھ سکے جیسے صدر اسلام میں اکابر اسلام نے قائم کیا تھا۔مغربی علوم کے بارے میں مسكمانون كارونيشروع ين هيكن بتأمل اورا ختياط كأرا إوراني كالتيجي ينكلاكم مارت مكت من ويي طبقات كي خود مين سريم "(Mainistream) فَيْنَ مُرْجُوالْنَ وَقَتْ مِينَ مُرْجِعُ كَهُلا فَي تَعْنِي ) وَهَ ان عَلَوْمٌ وَفَوْنَ كَا مَمَا تَصَابِينَ وَحَدَى مُرَيَّةً قَالْمَهُ أَيْكُ رُبِّحُ ير چل تكلا اور وه آيك دوسرے رق پر خلقے رہے اُس كا نتيجه وقت گر رئے سے ساتھ ساتھ آينے دوختلف اور آج اور وجدو وان كل منكل مين نظاجي كا ألب أيك ووسرت كي كوفي تعلق نبين وه الكِن ووسرت كا ربان أي نيس محصر بايك ووسرك كي اصطلاحات نے واقف میں ایک ووٹرے کے نیش سے ہوئے شوالات سے بوابات ویے سے قابل میں اس وَاكْثُرُ صَاحَبَ لَيْ آيِيَ اللِّي تَقْرِيرُ مِينَ اللَّهِ كُومَرُ بِدِ وَاضْحَ كُرْتِ بَنُوكُ قَرْماياً كُه دُورُ جِدَيدُكَا آدَى جُسُ فَرِيكُ فِي بِي بأتَ سمجھتا ہے، عالم اس فریکوینسی پر آپریٹ نہیں کرتا۔اب اس پیغام کو دور جدید کے آ دمی تک پہنچا آیا گیا گیا گیا گیا ہے گا۔ ا بوري دينائيك لوگوں كواسلامي علوم پرتشائي جائيس جو نظاہر مشكل معلوم ہوتا ہے ۔ دوسری شكل پر ہوسكتی ہے كہ جس طوح امام غزاليًّا ورامام زازيٌّ بنه اسيخ اسيخ با منطق اورفلسفه بره هارتقا علائت كرام بحق چيز ضروري اورجد يدعلوم كواس جدتك بره لين كهان كويه معلوم و قوجات كيدون عديد كارة وي جس إسلوب اورجي زياب بين سوال كرتا بهاي اسلوب اوراى ديان مين المتي جواب ديا جاديك رجلة يددنيا مي إكرفوت مجرك اورقوت فافيذه كيطور براسلام كا وجيدياتي ريناب اورلا يقينأ يدريها ) تواں کے بلتے ایسے افراد کا وجود با گزیر ہے۔ (۲) ایست مسلمہ کے لئے دوالگ الگ جدواول بھے تقیمان سے مان مے مین وہ فرمائت بين كذؤوم وازى جدولول كافرجود بعاديت بلك من خاص طوري اور ونيائية اسلام مين عام طورير وبين ودفيا من تفريق ك نظريه كوفروغ و برباب اور يون سيكوبان ميك غيراسلائ شخص كوبروان چرها دناب سيكولزازم كالمقصديين كوران

تعلیم اور مذہبی بدایت ورہنمانی کو زندگی کے عملی میدان سے نکال دیا جائے جیسا کہ مغرب میں ہوا ہے اور دوسرے کی ممالک میں ہور ہاہے۔ہمارے ملک میں تعلیم کے ان دومتوازی نظاموں کی وجہ سے اِس کومزیدمہمیزمل رہی ہے۔ تعلیم کے ایک نظام کا دائرہ صرف مجد تک محدود رہے اور دوسرا نظام، زندگی کے بقیہ سب پہلوؤں کو چلاتا رہے تو اس کوسیکور ازم کہتے ہیں۔ اس اعتبارے عملاً سیکورازم ہمارے ملک میں آچکا ہے۔ ڈاکٹر غازیؒ فرماتے ہیں:

"اورا گر گستاخی نہ ہوتو ہد ہیں بھی عرض کرنے کے لئے تیار ہوں کہ علماء کے اس رویے سے سیکولر

ازم کوفروغ ملاہے۔'' سیکولر ازم کی نظریاتی بنیاد کیا ہے؟ اس سوال کے جواب میں وہ فرماتے ہیں کہ وہ بنیا دموجودہ بائبل میں مندرج

ہے(کس نے اور کب اس جملے کا اندراج کیا اللہ ہی بہتر جانتا ہے) کہ''جو قیصر کا ہے وہ قیصر کو دے دواور جواللہ کا ہے وہ اللہ کو دے دواور جواللہ کا ہے وہ اللہ کو دے دو''اگر بیسکولرازم کی بنیاد ہے تو پھر بیٹھی سیکولرازم ہے کہ جو مذہبی تعلیم ہے وہ معجد میں ہواور جو غیر مذہبی تعلیم ہے وہ مسجد سے باہر ہو۔مسجد کے تعلیم کا ونیا کے ان مسجد سے باہر ہو۔مسجد کے تعلیم کا ونیا کے ان مشاغل سے کوئی تعلق نہ ہو۔ یہی سیکولرازم ہے۔ (۳)

ایک موقع پرآپ نے نہایت ولسوزی سے فرمایا کہ اگر دینی قیادت پر فائز حضرات کا خدانخواستہ تصور سیکولر ہی ہے کہ فہرب اہل فدہب کے لئے ہے اور دنیا اہل دنیا کے لئے ہے، قیصر کو قیصر کی چیز دے دواور پادری کو پادری کا علاقہ دے دوتو پھر بے شک دین و دنیا کی تفریق کے اس ابلیسانہ تصور پر کار بندر ہے۔ اگر نعوذ باللہ ان اداروں کے قیام ہے یہی مقصد پیش نظر ہے، تو پھر یا در کھئے کہ لا دینیت کا یہ نظام اس طرح چاتا رہے گا۔ اگر آزاد اسلامی جمہوریہ پاکستان میں دینی تعلیم کا مقصد پاکستان کی تمام دینی ضرورتوں کی جمیل نہیں ہے تو میں اپنے ول کے زخموں سے مجبور ہوکر سخت لفظ کہنے پر اپنے کو مجبور پاتا ہوں۔ وہ یہ کہ پھرسوچا جانا چاہئے کہ کیا ایسی دینی تعلیم کی ضرورت بھی ہے کہ نہیں ؟ اگر پاکستان کی موجودہ دینی تعلیم ، پاکستان کو بول کارتیار ، پاکستان کے مطابق نہیں ڈھالنا چاہتی اور ڈھا لئے کے لئے رجال کارتیار کرنے کے لئے آ مادہ نہیں تو پھر دینی تعلیم کی ضرورت پر از سرنوغور کر لینا چاہئی اور ڈھا لئے کے لئے رجال کارتیار کرنے کے لئے آ مادہ نہیں تو پھر دینی تعلیم کی ضرورت پر از سرنوغور کر لینا چاہئی اور ڈھا لئے کے گئیس کے کہ نہیں۔ (م)

## درس نظامی اور اس کے اہداف

درس نظامی کے نصاب کے متعلق ایک مرتب فرمایا سوال بہہے کہ درس نظامی کا بینصاب ملا نظام الدین سہالوی مرحوم ومغفور نے کیوں اور کس مقصد کے تحت مرتب کیا تھا؟ اس پر اگر ذہن صاف ہواور تاریخی حقائق سامنے ہوں تو یہ بات واضح

درس نظای کے اہداف سے متعلق اپنی ایک تقریر میں فرمایا کہ ان اداروں کا بنیادی مقصد، و بی علوم کے محقین، محدثین، مفسرین، فقہاء، مبلغین اورع بی دان پیدا کرنا ہے۔ ان اداروں کا مقصد ہرگز بینہیں کہ ان میں محدثین، مفسرین، متعلمین، اور فقہاء اسلام کے بجائے کمپیوٹر کے ماہرین پیدا ہوں۔ بید بی تخصص کے ادار ہے ہیں اور انہی رجال کار کی تیار کی متعلمین، اور فقہاء اسلام کے بجائے کمپیوٹر کے ماہرین پیدا ہوں۔ بید بی تخصص کے ادار ہے ہیں اور انہی رجال کار کی تیار کی مفسرین کو عصر حاضر میں اپنے تخصص کو عام لوگوں تک پہنچانے کی ضرورت ہے۔ اس تخصص کے مطابق ، بلکی نظام کو ڈھانے اور اس کے مطابق ملک کے مختلف اداروں کی تفکیل نو کے لئے بعض ایسی جزوی ، معنوی تبدیلیوں ، یا جامع علوم اور مہارتوں کی ضرورت ہے جس کے بغیر دور جدید میں دینی تعلیم کے تقاضوں پر کما حقہ عمل درآ مدنہیں کیا جا سکتا۔ اس نظام کا ہدف آپ کی رائے میں بوا کے میں بوا کی تعلیم کے تقاضوں پر کما حقہ عمل درآ مدنہیں کیا جا سکتا۔ اس نظام کا ہدف آپ کی رائے میں بوا کی ساتھ وکر دار میں ائم سلف کی تعلیم اور اسوہ حسنہ کا نمونہ ہوں اور دوسری طرف وہ دور جدید اور نی تعلیم کے تعلیم کے میں بوا کی حدیات ہوں اور دوسری طرف وہ دور جدید اور نی تعلیم کے تعلیم کی تعلیم کے تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی دراز میں ائم سلف کی تعلیم کی تعلیم کی صلاحیت بھی رکھتے ہوں اور دوسری طرف وہ دور جدید اور نی تعلیم کے تعلیم کی صلاحیت بھی رکھتے ہوں۔ (۱)

ان دونوں پہلوؤں کی تفہیم کے لیے آپ دومثالیں اکثر ذکر کیا کرتے تھے۔ایک امام محمد کی مثال ذکر فرماتے ،کہا گر امام محمد کی کتامیں نہ ہوتیں تو امام ابوحنیفہ کے اجتہادات کا نوے فی صد حصہ ہم تک نہ پہنچ سکتا۔امام محمد بن جسن الشبیانی جب اپنی کتابیں مرتب فرما رہے تھے ،تو انہوں نے بیاہتمام کیا تھا کہا ہے وقت کا کچھ حصہ بازار میں گزاریں۔اورمختلف تجارتی ویازاری سرگرمیوں کا بنوات خود جائزہ لیتے رہا کریں تا کدان کو نہ بعد چلے کہ کاروبار کی طرح ہوتا ہے اور کس طرح ک مشاکل ومشکلات کا کاروباری طبقے کو واسط پر اتا ہے : تا کدا آبادی فقد کی تدویں میں ان مسائل ومشکلات کا خیال رکھا جا سکے بعد کے فقہاء کرام نے بھی اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ 'من لم یعوف اہل زمانہ فھو جاھل' یا' کیس بفقیہ "پینی جوا ہے تر مانے کے خالات نہیں جانتا اس کوفقی سبنتے کا تی نہیں۔ دوبر کے فقہوں میں جوفقیہ بنتا جا ہتا ہے ہو جہاں وہ اسلامی علوم میں گہری بھیزت رکھیا ہوو ہاں اس کو فقی سبنتے کا حالات میں بھی گہری بھیزت رکھنی چاہئے۔ ڈاکٹر عازی صاحب کے خیال میں سے وہ بنیا دی تصور تھا جس براسلامی فقد اور اسلامی علوم وفون کی ہو وین کا دارو در اور بار (ے) دوبری مثال میں وہ حضرت عرکا ذکر فرمات کہ آبی نے ایک مرتب کی کوایک خاص ذمہ داری پر فائز اگر نے کیلئے اسپیرساتھوں سے مشورہ انگاء کہ وہ شرکو جانے بی نہیں ) ۔ حضرت عرائے فوراً جواب دیا کہ جھے ایسا آدی نہیں جائے جوشرکونہیں جانتا اس لئے کہ ''من لم یعرف النسر یو شک ان یقع فیہ " للنوا معلوم ہوا کہ شرے کیا کہ ایسا آدی نہیں جائے جوشرکونہیں جانتا اس لئے کہ ''من لم

# وين مرارس أور مكي تقاضي:

پاکستان میں ویٹی مدارس کی خدمات اور ذمہ داریوں سے متعلق آب نے فروایا کہ دینی مدارس ایسی فلاجی خدمت کر رہے ہیں جس کا مقابلہ پاکستان میں کئی بڑے ہے بڑے فلاجی ادارہ سے نہیں کیا جاسکتا ہے۔ پورے پاکستان کے غریب ترین طبقے کے کم ویش پندرہ لاکھ بچوں کو تحفظ ،خوراک اور کم سے کم دینی تعلیم دے رہے ہیں۔اس سارے کام کا سرکاری خزانہ پرکوئی بوجھ نہیں ڈالتے ۔لوگوں میں خواندگی کو فروغ دے رہے ہیں ،غریب طبقے کے بچوں کو سنجالا دے کر معاشرے کی میں سرگاری میں داخل کررہے ہیں۔ (۹)

ملکی تقاضوں کے حوالہ ہے دبنی مدارس کی ذمہ داریوں سے متعلق ڈاکٹر صاحب کا خیال ہے ہے کہ ہماری دبنی تعلیم کے مصلین ، محدثین ، مفسرین اور فقہاء پیدا کرنے کا مقصد یہ ہونا چاہئے کہ پاکستان کوا کہ اسلامی ریاست بنایا چاہے ۔ پاکستان کے مسلمان کونے مسلمان بننے میں مدودی چاہئے۔ امت مسلمہ کی تشکیل صرف ان خطوط پر ہو جو قرآن وسنت میں بیان ہوئی ہیں۔ اگر یہ مقصد ضروری ہے تو بجا طور پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا بینکاری کے نظام کواسلامی خطوط پر ڈھالنے کے لئے ہمیں ایسے ماہرین کی ضرورت نہیں ہے جو سیح معنوں میں فقہی محص اور تعق رکھتے ہوں، اور جدید بینکاری کے نظام سے بھی ضرورت کی حد تک واقف ہوں؟ میں بینیں کہتا اور کوئی بھی بینہیں کہتا کہ خدانخواستہ فقہ، حدیث کی تعلیم ختم کر کے ان کو بینکار

اورا کا نومٹ بنا دیا جائے۔ بینکا راورا کا نومٹ الگ رہیں گے، ان کوبھی شریعت اور اسلام کا بنیادی فہم دینے کی ضرورت ہے۔ جسیا کہ ماضی اسلام کے تصفین نے کیا۔ اس لئے ان فئی مہارتوں کی ہر دور کے لحاظ سے ضرورت اور اہمیت بدلتی رہتی ہے۔ آپ نے سیرت رسول اللی سے ایک مثال کو ذکر فرمایا کہ ایک زمانہ بخیق کا تھا۔ آپ عیسی نے چند صحابہ گو بمن بھیجا تا کہ بخیق بنانا سیکھ کر آئیں اور وہاں سے لے کربھی آئیں۔ رسول اللی بی فی نے طائف کے معرکہ میں اسے استعمال بھی فرمایا۔ صحابہ کرام ٹے نے طائف کے معرکہ میں استعمال فرمایا۔ (۱۰)

امام غزائی نے احیاء العلوم میں ادرامام ابن تیمیہ نے السیاسة الشرعیہ میں لکھا ہے کہ الی تمام مہارتوں اور تخصصات کا حاصل کرنا مسلمانوں کے ذمے فرض کفالیہ ہے، جن کے نہ ہونے کی وجہ سے مسلمان ،غیر مسلموں کے مختاج بن کر رہیں۔ مسلمانوں کو غیر مسلموں کی مختاجی سے بچانا اور ان کو اپنے تمام دینی ودنیوی معاملات میں خود کفیل بنانا یہ مسلمانوں کے ذمہ فرض کفالہ ہے۔ (۱۱)

ڈاکٹر صاحب مرحوم نے دیندارطبقہ کی اس کمزوری کی طرف بھی توجہ دلائی جس کے سبب مغرب زدہ طبقہ سالبها سال سے ان پر تسلط کیے ہوئے ہے چنانچہ اپنی ایک تقریب میں فر مایا کہ جدیدعلوم آئ غیر مسلموں کا ہتھیار ہیں۔ انہی ہتھیاروں سے مسلمانوں کا وہ طبقہ جو غیر مسلموں سے متأثر ہے کام لے کرہم پر حکومت کر رہا ہے اس بارے بیں ہمیں فکر کرنے کی ضرورت ہے کہ ہم نے کیا کرنا ہے۔ آئ قیادت جس طبقے کے ہاتھ میں ہے وہ طبقہ ایک خاص انداز کا تربیت یا فتہ ہے۔ اس نے اپنی بھول کی تعلیم کے لئے خصوصی ادارے بنار کھے ہیں۔ وہ آپس کے اختلافات کے باوجود ان اداروں کو مضبوط، مؤثر اور ترقی بچول کی تعلیم کے لئے خصوصی ادارے بنار کھے ہیں۔ وہ آپس کے اختلافات کے باوجود ان اداروں کو مضبوط، مؤثر اور ترقی یا فتہ بنانے کے لئے پوری دوٹر دھوپ کرتے ہیں۔ جب ان کی تعلیم کھمل ہوجاتی ہے تو وہ بی ہم پر حکومت بھی کرتے ہیں۔ پیچسلے ڈیڑھ دوسو پرسوں سے بہی کچھ ہور ہا ہے۔ اب ایک صورت تو یہ ہم جسے سیسلمہ چل رہا ہے، اس کو آپ چلنے دیں دوسری شکل بیہ ہے کہ آپ اس طبقے کے اسلیم سے اس کا مقابلہ کریں اور جس اسلیم سے کام لے کروہ طبقہ اسلام کا دامت روک رہا ہے وہ ان کی المصد صفی مامام شکل موجاتی کی المعو افقات میں ماہ ولی اللہ کی حجمۃ اللّٰہ المبالغة ان ساری کتابوں سے آپ کو خوالی کی المصد صفی مامام شام کی موجائے گا کہ ان علی علوم وفلے مواستعال کیا اور اس کو اسلام کا خاوم بنا دیا۔ بعینہ اس طرح انگریزی زبان کی بیوٹر اور جدید مائن سب کے سب کو استعال کر کے اسلام کا خاوم بنانے کی ضرورت ہے۔ (۱۲)

### دین مدارس کے نصاب تعلیم میں اصلاحات:

ڈاکٹر صاحب کے خیال میں دینی مدارس کے موجودہ نظام اور موجودہ نصاب میں اوقات ہی کا ضیاع نہیں ہورہا ہے ، بلکہ وسائل کا بھی ضیاع ہورہا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ'' ہم آٹھ دس سال ایک طالب علم کو دینی مدارس میں پڑھاتے ہیں۔ ہم اس کوسلم اور شکم کی شروح تک منطق پڑھا رہے ہیں۔ ملا جلال ، ملامیین اور جتنی شروح منطق پر کھی گئیں وہ اکثر طلبہ پڑھے ہیں ، جوشاید کسی زمانے میں ہمارے ریاستی ، اجتماعی اور ساجی نظام میں اہمیت رکھتے ہوں ۔ لیکن آج اگر کسی دینی درس گاہ سے ایک سال میں سوطالب علم فارغ ہور ہے ہوں ، تو ان سومیں سے نوے طلبہ وہ ہیں جو کسی مسجد کی امامت اختیار کرتے ہیں یا مؤذن بنتے ہیں۔ ان کو پوری زندگی میں ، سلم اور شکم کے مسائل ، معاملات پرغور کرنے کی نہ ضرورت پڑتی ہا اور ندان مسائل کوحل کرنے کی نہ ضرورت پڑتی ہوں اور شام کے مسائل ، معاملات پرغور کرنے کی نہ ضرورت پڑتی ہو اور ندان مسجد سے کیے جاتے مسائل کوحل کرنے کے لیے ایک آ دی بھی سوال کرتا ہے ۔ لیکن اس کے برعکس جوسوالات روزاندا کیا مام مسجد سے کیے جاتے ہیں ، ان سوالات کا جواب اس کے پاس نہیں ہوتا۔ اس سے لوچھا جاتا ہے کہ'' جب سودختم ہوجائے گاتو پھر نظام کیسے چلے گا ، کیونکہ پاکتان کی سپر بم کورٹ نے بھی فیصلہ دے دیا ہے؟ ڈیفنس سیونگ کا کیا ہوگا ؟ این آئی ٹی یونٹ میں جو فلال تبدیلی لائی گئی ہے اس کے نتیج میں یہ جائز ہیں کہ ناجائز ہیں کہ ناتھائی کیا کو نائی کے نائی کی کوئی کی کی کو نے نائی کی کوئی کی کی سوئی کی کوئی کوئی کی کوئی کی نائی کی کی کوئی کہ کی کوئی کی کی کی کوئی کے نو کوئی کی کے نائی کو

روزمرہ کے ان مسائل کے بارے میں دینی مدرسے کے طالب علم کی کوئی تیاری نہیں ہوتی اور جومسائل بھی پیش نہیں آنے والے ،ان پر ہم اس کے آٹھ سال ضائع کروا دیتے ہیں۔ جو اساتذہ ملا جلال اور ملامبین کے از کار رفتہ اور فضول مباحث کی تدریس میں مصروف ہیں ، یاتح برسنب اور سوال کا بلی اور سوال باسولی کے اعتراضات اور ان کے جوابات طلبہ کو رٹواتے ہیں ، وہ سوچیں کہ کس مبجد اور کس خطبہ میں ان امور کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یہاں کے اساتذہ اس کام کی جو تنخواہیں وصول کررہے ہیں اور وہ تخواہیں عامۃ الناس کے چندے سے آ رہی ہیں اور جواللہ کی طرف سے ایک طالب علم کے پنے سال ، منطق کے ان از کاررفتہ اور غیر متعلقہ مسائل کو یاد کرنے کے لیے صرف کروایے جا ئیں ، ڈاکٹر صاحب کی رائے میں ایسی تعلیم دین اسلام کا مقصد نہیں ہے۔ لیکن اس سے بینہ سمجھ لیجئے گا کہ وہ ان علوم کی افادیت کا قائل نہیں ۔ بلکہ وہ ان علوم کی افادیت کے پورے طور پر قائل ہیں ، لیکن ان حضرات کے لیے جن کو حقق بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو اعلی سطح کی مدرس بننا ہے ۔ جن کو اعلی سطح کی مدرس بننا ہے ۔ جن کو اعلی سطح کی کا مدرس بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو اعلی سطح کی کا مدرس بننا ہے ۔ جن کو اسلام کا مقال میں ، لیکن ان حضرات کے لیے جن کو حقق بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو اسلام کا مقدر بیں اسلام کا مدرس بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو مصنف بننا ہے ، جن کو اسلام کا مدرس بنا ہے ۔ (۱۳)

ڈاکٹر صاحب کی رائے میں دینی مدارس کے نظام میں اس طرح تبدیلی کی ضرورت ہے کہ ابتدائی تین یا چارسال ضروری دینی علوم ،عربی زبان ،صرف،نحواور بقدرِضرورت منطق پڑھائی جائے۔منطق کی ایک یا دو کتا ہیں جن سے منطق کا اسلوب طالب علم کے سامنے آجائے اور وہ قدیم کتا ہیں سجھنے کے قابل ہو جائے۔اسلامی نظام پر بحیثیت مجموعی نظر، دورِجد ید کے بعض مذاہب اورنظریات وغیرہ اس کو پڑھا کمیں۔ چارسال کے بعد اسے گریجویٹ سطے پرلے آئیں۔ اس کے بعد پھر جو طلب محقق بننا جائے ہوں ،اسلامی علوم وفنون میں ایک تعتق حاصل کرنا چاہتے ہوں ،ان کو منطق اور فلسفہ اور اصولِ فقد کی اعلٰ ترین کتابیں اور جومزیدان کو پڑھانا چاہیں ان کو پڑھا کمیں۔ ایسے طالب علم پروسائل خرج کرنا پڑیں گے ،اس پڑھا دیت بھی صرف کرنا ہوگی اور وقت بھی صرف کرنا ہوگا۔

آن کل ہوتا ہے کہ ایک طالب علم جے کی چیزی بالکل کچھ بھے نیں آئی وہ اور ذبین ترین طالب علم دونوں ایک سطی پر کے اس کے درجتے ہیں۔ ذبین طالب علم اس کے ساتھ بندھار ہتا ہے، وہ آگے نہیں بڑھ پا تا۔ اور جو کند ذبین طالب علم ہوتا ہے اس کے آگے بڑھنے کے آگے بڑھنے کے امکانات و لیے ہیں بہت کم ہوتے ہیں، یوں دونوں کی صلاحت اور دفت ضائع ہوتا ہے۔ اگر یہ طی کر لئی علم معمولی صلاحت رکھتا ہے تو اس کواچھی تجوید اور قرآن پاک سمحادی میں مفظ کر وادیں، بھی بنیادی توعیت کے مسائل یاد کروادیں اور آس کو صرف موڈنی اور تجوید و تدریش قرآن کے لئے تیار کر لیس جوطلبہ ذرا ذبین ہوں ان کو مشجد کے مسائل یاد کروادیں اور آس کو صرف موڈنی اور تجوید و تدریش قرآن کے لئے تیار کر لیس جوطلبہ ذرا ذبین ہوں ان کو مشجد کی امامت اور خطبہ کے لئے تیار کریں ۔ ایک امام مجد کو خطب کو تقریب مسائل سے سابقہ پیش آئے گا، ایک مبجد کے خطب کو تقریب کرو۔ اتنی دین تعلیم کے بعد بیوگ اس قابل ہو جا میں گے کہ جا کر مبجد میں ستجالیں ۔ مطلب یہ کہ ان لوگوں کو مسلمانوں کی کرو۔ اتنی دین تعلیم کے بعد بیوگ آس قابل ہو جا میں گی مدارس میں مدرس بنا چاہیں، مختلف علوم و قنون میں محقق بنا و بی میں اساد بنتا جا ہیں، مختلف علوم و قنون میں محقق بنا و بین ، ان سے یہ طے کرلیں کہ وہ کن علوم و قنون میں ، کن میدانوں میں اساد بنتا جا ہیں ، مختلف علوم و قنون میں میں میں سات د بنتا جا ہیں ، مختلف علوم و قنون میں مور کو سے بیں ۔

ڈاکٹر غازی مرحوم کے مطابق آج ہمیں دین تعلیم کی ان بتیوں سطوں اور ضرورتوں کو سامنے رکھ کرنے تصابات کی بتدوین کی ضرورت ہے۔ آج دین علوم کے اعلی محقین کی تیاری کے لئے ہمیں خصص Specialization کی ضرورت ہے۔ اگر ہم یہ طے کرلیں کہ جن کو مدرس بنتا ہے ان کا تخصص اگر علوم نقلیہ میں ہے تو وہ علوم نقلیہ تغییر ، مذہب ، فقہ ، ادب وغیرہ میں خصص کرلیں۔ علم حدیث ، علم تغییر وغیرہ کے ساتھ ساتھ بقیہ علوم نقلیہ بھی ان کو پڑھا میں ، اور ان میں بھی ضروری مہارت پیدا کریں ۔ اس کے لیے موجودہ سند عالیہ اور شھادت عالمیہ کے لیے تین جارمیدان متعین کیے جا سکتے ہیں ۔ جوطلبہ مبارت پیدا کریں ۔ اس کے لیے موجودہ سند عالیہ اور شھادت عالمیہ کے لیے تین ان کو اقتصادیات ، معاشیات زیادہ بہتر دیں ۔ بخوطلبہ دورِ جدید میں اسلام کے معاملات میں خصص حاصل کرنا چاہتے ہیں ان کو اقتصادیات ، معاشیات زیادہ بہتر انداز میں پڑھا دیں ۔ مسلمان فقہاء نے علم الاموال کے میدان میں ، کتاب الاموال اور کتاب الخراج میں اور اس طرح کی کتابوں میں جوکھا ہے ، اس سے طالب علم کو واقعیت ہو جائے اور معاملات کی فقہ گرائی کے ساتھ اس کو پڑھادی جائے۔ اس

طرح سے اگر ہم چنم خصصین پیدا کرلیں تو کم وسائل سے زیادہ بہتر انداز میں ،افراد کا تیار کر سکیل گے۔ (۱۳)

# ديني مدارس ميش خصص اوراعلى تعليم وتحقيق:

ڈ اکٹر غازی کی رائے بیے ہے کہ مدارس کے ذہین طلباء کے لئے تخصصات کے مواقع فراہم کرنا وران کے لئے اسلامی علوم وفنون میں اعلی تعلیم و ختین کا نظام کرنا وقت کی اہم اور فوری ضرورت سے ١٥ پ کے خیال میں دی مدارس میں تخصصات کے شعبے قائم کیے جائیں لیکن ان شعبول کا مقصد درج ذیل قتم کے اصحاب کی تیاری ہونا چاہیے: ایک انداز انداز ک نمایاں اسلامی علوم (تفییر ،حدیث ، فقه ،کلام ،اسلامی معاشیات ) کے اعلی مضامین کی تدریس کے لئے ایسے اساتذہ کی تیاری جوان مضامین کی اعلی سطح پر کما جقائعلیم دے سکیس اور دینی مذارس کے طلبہ کوآنے والے چیلنجوں اور خطرات کا 

۲۔ ایسے علاء کرام کی تیازی جوملی جامعات اور عصری تعلیمی ادار وق مین اعلی سطح پر اسلامی علوم کی تدریس کی و مند داریال ، ایس کامیانی سے انجام دیے عمیس، اور وطن عزیز میں نفاذ اسلام کے مل کی مؤثر رہنمائی کرسکیں۔

ا پسے اہل علم اور اصحاب تخصص کی تیاری جو اسلامی علوم کے بارے میں پیدا کی جانے والی بد گمانیوں اور اسلامی عقائد واحکام کے پارے میں کیے جانبوالے اعتراضات کا مال اور تسلی بخش جواب دیے سیس ۔

ا بساال علم کی تیاری جوابی عمیق دینی مهارت کی بنیاد پرمغربی علوم وفنون کا ناقد انه جائزه کے سکیس اور مغربی افکار و فصورات كاسلامي شريعت كى روشى مين تقيدي مطالع كرك ان كرطب ويابس كوالك إلك كرسكس -(10)

ڈاکٹر غازی نے دینی مداری کے فاصلین کے لئے تخصص کے مختلف میدانوں کی وضاحت کی آپ لکھتے ہیں کہ یول تو تخصص كي ضرورت مختلف ميدانول مين بي كيكن خاص طور بردرج ذيل شعبول مين تخصص كي ضرورت آج انتهائي شديد ي

Participation of the control of the participation of the control o

سيدي الرياط من الحام يستدكر أنه وي وي المنظور والمراح المنظور

Štutajanski med 🚅 10. dažkimi na 1850.

براورعلوم القرآن

Harry St. Jan. (Scott) of the group of the state of the same <mark>حديث أورغاؤم حديث</mark> مرين الماسية ، إذا أن إلى أن من منسول بين و كالبيد النصاء الأن إلى البياد و السياسة على الأن أن الأسال المال ال - وإن الماسية ، إذا أن إلى أن من منسول بين و كالبيد النصاء الأن أن البياد و السياسة على الأن أن الأسال المال ال

افراد المعلم المعلم

୍ଥ - 181

۷۔ نقابل ادیان

۸۔ فکر جدیداورمطالعہ مغرب

•ا۔ عربی زبان وادب

تخصص کا پروگرام کسی صورت میں بھی تین سال ہے کم نہیں ہونا چاہیے۔ان تین سالوں میں ابتدائی دوسال با قاعدہ نصابات اورمقررہ کتب کی تدریس کے لیے وقف ہوں ،اور تیسراسال تحقیقی مقالہ اور ایپے موضوع ہے متعلق چندمضامین کی ، جن کی تعداد دویا تین سے زیادہ نہ ہو، تدریس پر مشتمل ہونا جائے۔

تخصص کی سطح پر متعلقہ میدان میں مغربی مفکرین نے جو پھی لکھا ہے،اس سے طلبہ کو گہری واقفیت ہونی چاہید۔امید کی جانی چاہیے کہ تخصص تک پہنچنے والے تمام طلبہ انگریزی کتب اور تحریروں سے بسہولت استفادہ کرنے کے اہل ہوں گے۔ تخصص کی سطح پر مضامین ،موضوعات اور کتب کا تعین کرنے کے لیے تین معیارات کو پیش نظر رکھنا جاہیے:

ا۔ متعلقہ میدان تخصص کے بارے میں اکا براسلام کی نمایاں خدمات اور ان کے اساسی کا م سے طلبہ براہ راست واقف ہوجا ئیں

۲- متعلقه میدان تخصص میں جو جوتو سعات اور ترقیاں ہوئی ہیں ،ان سے طلبہ براہ راست مانوس ہو جائیں۔

۳۔ متعلقہ میدان تخصص کی موجود ہصورت حال پورے طور پرطلبہ کو گرفت میں ہو، یعنی بیسویں صدی میں اس موضوع پر مسلمان اہل علم کا مایاں کا م کیا ہے۔مغربی مستشرقین نے اس بارے میں کیا کہا ہے اورمستشرقین کے اثرات کے تحت

دنیائے اسلام میں جور جحانات پیدا ہوئے ہیں ،ان سے کس طرح عہدہ برآ ہوا جا سکتا ہے۔(١٦)

ڈاکٹر صاحب مدارس علوم دینیہ کے بارے میں نہایت متفکر رہتے تھے وہ یہ چاہتے تھے کہ اس نظام میں پڑھنے والے طلباء بالخضوص ملک پاکستان میں اور بالعموم پوری دنیا میں خاص کر دارادا کرسکیس، ان کا خیال یہ تھا کہ اس کیلئے کسی بڑے یہانے کی نہیں بلکہ تھوڑی لیکن مناسب تبدیلیوں کی ضرورت ہے جن میں ایک ضروری چیز زبان ہے۔ مدارس کے طلباء کوعربی اور اگریزی زبانوں کو بالخصوص اور دیگر اہم زبانوں کو بالعموم سکھنے کی ضرورت ہے۔ آپ کا خیال تھا کہ زبانوں کو سکھنے سے محاشر اگریزی زبانوں کو بالخصوص اور دیگر اہم زبانوں کو بالعموم سکھنے کی ضرورت ہے۔ آپ کا خیال تھا کہ زبانوں کو سکھنے سے محاشر کے میں علماء کی افادیت کہیں زیادہ بڑھ جائے گی۔ ڈاکٹر محمود احمد عازی کی مقصد زندگی صرف اور صرف اسلام کا احیاء اور اعلاء کلمۃ اللہ تھا اور ای کے لئے آپ نے اپنی حیات کے لمحات کو صرف کیا۔ اللہ تعالیٰ سے دعاء ہے کہ وہ آپ کی مساعی جمیلہ کو شرف قبولیت عطافر مائے اور آپ کے درجات کو بلند فرمائے ، آمین۔

## حواشي وتعليقات

- ا كېلى سالاندر پورك، يا كتان مدرسها يجوكيش بورد ،اسلام آباد، طبع ،اكتوبر۲۰۰۲، ص: ۸۵
  - ۲\_ الضا:۲۸
- س (الیفا۸۸) نیز ملاحظه بو، محمد رشید کامضمون اسلام کے سیاسی و تہذیبی تصورات ڈاکٹرمحمود احمد غازی کے افکار کی روشنی میں، ماہنامہ الشریعہ جنوری رفر وری 2011 خصوصی اشاعت بیاد ڈاکٹر محمود احمد غازی ص ۳۳۸،۳۳۳ میں۔
- ۳- سلیم منصور خالد، دینی مدارس میں تعلیم ، ڈاکٹرمحموداحمد غازی کا خطبہ بعنوان ، دینی مدارس ،مفروضے،حقائق ،لائحہ ۽ مُل طبع ،iiit ، اسلام آباد بص ۲۷-۸۷
  - ۵۔ ابینا:۲۷، نیز محاضرات حدیث از ڈاکٹر محمود احمد غازی من ۴۳۳۳
  - ۲ \_ \_ كېلى سالانەر بورث، ياكستان مەرسەا يجوكيشن بورۇ ،اسلام آباد،ص:83)
    - ۷۔ سلیم منصور خالد ہص:۴۸
  - ۸ اینیا م : ۲۹ نیز ملاحظه بو ، دُاکٹرمحمود احمد غازی کا مقاله , دینی وعصری تعلیم کا امتزاج ، فوایکه ونقصانات ، مجموعه مقالات ، تدریب لمعلمین ، جامعه دارالعلوم اسلامیه ، ج:۲ م م : ۱۸۵
    - 9- كېلى سالاندر يورث، يا كتان مدرسه ايجوكيش بورد ،اسلام آباد،ص: ٩٠)
    - السهيلي: الروض الانف فضل ذكر تعليم ابل الطائف، نيز ، المقريزى ، الامتاع ولاساع \_ص: ١٨٨
      - اا ابن تيميه، احمد بن عبدالحليم، الوالعباس الحراني، السياسته الشرعيه في احكام الراعي والرعيه، ص: ١٠٠
        - ۱۲\_ سليم منصور خالد ،ص:۲۲ ،۳۷۷)
          - ۱۳ ایضا،ص: ۷۷
          - ۱۳ ایضای ۱۹
    - ۵ا۔ ماہنامہالشریعیہ،جنوری،2008۔ڈاکٹرمحموداحمہ غازی کامضمون،'' دینی مدارس میں تخصص اوراعلی تعلیم وتحقیق''
      - ١٢\_ الصّأ

# مكاتيب ڈاكٹر محمر حميد الله بنام ڈاكٹر محمود احمد غازى ً

\* ڈاکٹرمحمرسجاد

(1)

ڈاکٹر مجمہ حمید اللہ عالم اسلام کے نامور محقق، مفکر اور سیرت نگار تھے۔ آپ کی علمی ، فکری ، تحقیقی توصینی زندگی تقریباات پچاہی سال کے طویل عرصے پر پھیلی ہوئی ہے۔ ڈاکٹر مجم حمید اللہ کا تعلق خاندان نوائط سے تھا۔ نوائط کانسی تعلق عرب کے معزز فبیلہ بنو ہاشم کی ایک شاخ سے تھا۔ یہ لوگ مدینہ کے رہنے والے تھے۔ نوائط نے تجاج بن یوسف تعلق عرب کے معزز فبیلہ بنو ہاشم کی ایک شاخ سے تھا۔ یہ لوگ مدینہ کے رہنے والے تھے۔ نوائط نے تجاج بن یوسف کے ظلم وستم سے تگ آکر ہجرت کی اور یہ خاندان اچن ہند کے ساحلی علاقوں پر آکر آباد ہوگیا تھا۔ یہ خاندان اپن دین داری شرافت اور علمی رجحانات وخد مات کے لحاظ سے بہت معروف و مشہور ہے(ا)۔ ڈاکٹر محمد اللہ ۱۳۲۲م م ۱۳۲۲ ہجری برطابق ۱۹ فروری ۱۹۰۸ بروز چہار شنبہ کو فیل خانہ جو کہ حدید آباد (دکن) کا قدیم محلّہ تھا میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والدگرامی کا نام ابومح خلیل اللہ تھا جو کہ مددگار معتمد مال گزاری حیدر آباد تھے اور والدہ کا نام بی بی سلطان تھا۔ آپ کی بہنیں اور تین بھائی تھے۔ ایک بھائی کا بچپن میں انقال ہوگیا تھا۔ بہنوں کے نام امتد العزیز بیگم، امتد العہد بیگم، امتد الصمد بیگم، حبیبۃ الرحمٰن اور بھائیوں کے نام محمد سیف اللہ مجمد حبیب اللہ اور محمد خلام احمد بیل سلطان تھا۔ آپ میل سلطان تھا۔ آپ میل محمد بیل میں۔ اللہ اور حد خلام احمد بیل۔ اللہ التو العمد بیگم، امتہ العمد بیگم، حبیبۃ الرحمٰن اور بھائیوں کے نام محمد سیف اللہ محمد سیف اللہ محمد بیل الے اللہ محمد بیل محمد بیل میں۔ اللہ محمد بیل میں انتقال ہوگیا تھا۔ اللہ محمد بیل محمد بیل میں انتقال ہوگیا تھا۔ اللہ محمد بیل محمد بیل میں محمد بیل موجود بیل میں محمد بیل میں معتبد بیل میں محمد بیل محمد بیل محمد بیل معتبد بیل معتبد بیل معتبد بیل میں محمد بیل میں محمد بیل محمد بیل میں معتبد بیل میں محمد بیل میں معتبد بیل میں معتبد بیل محمد بیل محمد بیل معتبد بیل محمد بیل معتبد بیل محمد بیل محمد بیل محمد بیل معتبد بیل محمد بیل محمد بیل محمد بعد بیل معتبد بیل محمد بیل م

ڈ اکٹر محمد حمید اللہ کی تعلیم کا آغاز گھرسے دینی تعلیم سے ہوا۔ ان کی رسم بسم اللہ و الدمحتر م نے پڑھائی۔ پچھ عرصے تک خود بیٹے کو درس دیتے رہے۔ پھر حبیر آباد کی مشہور درس گاہ دارالعلوم میں داخل کرایا جہال وہ چھٹے درجے تک پڑھتے رہے۔ چھٹی جماعت کے بعد انہیں مدرسہ نظامیہ میں شریک کرایا۔ایک سال وہ وہاں پڑھتے رہے۔

اس زمانے میں انگریزی تعلیم حاصل کرنا معیوب سمجھا جاتا تھا۔ مگر ڈاکٹر حمید اللہ انگریزی زبان کی اہمیت سے واقف تھے۔انہوں نے انگریزی تعلیم اپنے والد صاحب کی اجازت کے بغیر حاصل کرنا شروع کی۔

عبدالرحمٰن مومن لكھتے ہيں:

'' جامعہ نظامیہ کی طالب علمی کے زمانہ میں ڈاکٹر محمد حمید اللہ نے اپنے والد کو بتائے بغیر انگریزی پڑھنی شروع کر دی ۔ پھر ۱۹۲۳ میں مدرسہ دارالعلوم سے میٹرک کا امتحان نجی طور

<sup>\*</sup> اسشنك يروفيسر، شعبه اسلامي فكر، تاريخ وثقافت، علامه اقبال اوين يونيورش، اسلام آباد-

پر دیا جس میں درجہ اول میں کامیاب ہوئے۔ اخبار میں کامیاب طلبہ کی فہرست شائع ہوئی اور ڈاکٹر حمید اللہ کے والد نے ان کا نام کامیاب طلبہ کی فہرست میں دیکھا تو ان کو طلب کیا۔ وہ گھبرائے ہوئے والدصاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے انہیں ڈرتھا کہ ان کی حرکت پر والدصاحب ناراض ہول گے اور انہیں سخت ست کہیں گے لیکن اس کے کرخلاف انہوں نے اپنے ہونہار بیٹے کو گلے لگایا اور ستائش اور ہمت افزائی کے کلمات کے "۔ (۲)

ابتدائی اور ثانوی تعلیم کے بعد ڈاکٹر محمہ حمید اللہ نے جامعہ عثانیہ میں داخلہ لیا۔ ۱۹۲۸ء میں ڈاکٹر صاحب نے جامعہ عثانیہ سے فقہ میں بی اے کا امتحان درجہ اوّل میں پاس کیا اور اسی سال ایل ایل بی بھی کر لیا۔ جامعہ عثانیہ میں تحقیقات علمیہ کے لیے علیحدہ شعبہ ۱۹۳۰ء میں قائم کیا گیا۔ ڈاکٹر صاحب اس شعبہ کے پہلے طالب علم سے۔ ان کی تحقیق کا موضوع ''اسلامی و بور پی قانون میں المما لک کا گیا۔ ڈاکٹر صاحب کو جامعہ عثانیہ سے دوسال کے تقابلی مطالعہ 'تھا۔ ایم اے میں امتیازی نمبرول سے کامیاب ہونے پر ڈاکٹر صاحب کو جامعہ عثانیہ سے دوسال کے لیے مواد کے مہوار وظیفہ ملا تھا۔ ڈاکٹر محمد اللہ نے جامعہ عثانیہ سے درخواست کی کہ آنہیں تحقیق کام کے لیے مواد جو جامعہ عثانیہ نے قبول کی جاری رکھا جائے کی اجازت دی جائے اور وہاں ان کا وظیفہ بھی جاری رکھا جائے ، جو جامعہ عثانیہ نے قبول کی

حصول علم اور حقیق کا شوق ڈاکٹر محمد حید اللہ کو یورپ لے گیا۔ جہاں کی لائبر پر یوں اور درس گا ہوں ہے آپ نے خوب استفادہ کیا۔ اکو بر ۱۹۳۲ء میں جب وہ تحقیقی کام کے سلسلہ میں استبول میں سے تو جرمنی کی بون یو نیورٹ کے پروفیسر کرنیکو نے ان کو بون آنے کی دعوت دی۔ جامعہ عثانیہ نے ان کو اجازت دے دی کہ وہ اپنا مقالہ بون یو نیورٹی کو پیش کر سکتے ہیں۔ بون یو نیورٹی میں قیام کے دوران مخطوطات سے استفادہ کیا۔ برلین میں بعض نادر ونایاب مخطوطات دریافت کیے۔ بون یو نیورٹی میں سام اور اور کی مطالہ ''اسلام کے بین ونایاب مخطوطات دریافت کیے۔ بون یو نیورٹی میں سام ہے۔ اس مقالہ پر آپ کو ڈی فل کی ڈگری عطاکی گئی۔ اس الاقوامی قانون میں فیر جانب داری' کے موضوع پر پیش کیا۔ اس مقالہ پر آپ کو ڈی فل کی ڈگری عطاکی گئی۔ اس کے بعد آپ پیرس آئے۔ سام اپنیس نے پیرس کی مشہور و معروف سور بون یو نیورٹی میں ڈاکٹر سے کے لیے داخلہ لیا۔ ان کے تحقیق مقالے کا موضوع تھا''عہد نبوی اور خلافت راشدہ میں اسلامی سفارت کاری'' گیارہ مہینے کی داخلہ لیا۔ ان کے تحقیق مقالے کا موضوع تھا''عہد نبوی اور خلافت راشدہ میں اسلامی سفارت کاری'' گیارہ مہینے کی قلیل مدت میں مقالہ کمل کیا اور اس جنوری میں اور خلافت راشدہ میں اسلامی سفارت کاری'' گیارہ مہینے کی قلیل مدت میں مقالہ کمل کیا اور اس جنوری 1908ء کو آئیس ڈی لئے کی سند نہایت اعزاز کے ساتھ عطاکی گئی۔ جرمنی قلیل مدت میں مقالہ کمل کیا اور اس جنوری 1908ء کو آئیس ڈی لئے کی سند نہایت اعزاز کے ساتھ عطاکی گئی۔ جرمنی

اور فرانس کی جامعات سے ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کرنے کے بعد ڈاکٹر صاحب کا ارادہ ماسکو یو نیورٹی سے تیسری ڈاکٹر ساحب وطن ڈاکٹر سے حاصل کرنے کا تھا، کیکن آپ کے وظیفہ کی مدت ختم ہوگئ۔اعلیٰ ڈگریز کے حصول کے بعد ڈاکٹر صاحب وطن تشریف لائے اور مادرعلمی جامعہ عثانیہ سے وابستہ ہوگئے۔ جہاں وہ دینیات اور اسلامی قانون کی تعلیم دیتے رہے۔ یہ سلملہ ۱۹۴۸ تک جاری رہا۔

تقتیم ہند کے بعدریاست حیراآبادکا سقوط ہوگیا تو ڈاکٹر محم حمیداللہ نے پیرس کواپنا مستقال رہائٹی مقام بنانے کا فیصلہ کیا۔ انہوں نے فرانس کے ممتاز ادارے بیشنل سنٹر آف سائیفک ریسر بی مہمان پر وفیسر کی حیثیت سے Scientific Research میں شمولیت افتیار کر لی۔ پچھ عرصہ ترکی میں مہمان پر وفیسر کی حیثیت سے قدریش کے فرائض سرانجام دیتے رہے۔ کے 19 میں ڈاکٹر ذکی ولیدی طوعان نے (جو استبول یو نیورٹی میں ادارہ تحقیقات اسلامی کے ڈائر کیٹر سے )۔ ڈاکٹر صاحب کو مہمان پر وفیسر کی حیثیت سے مدعو کیا۔ ان کیلیچروں میں طلبہ کے علاوہ تعلیم یا فتہ افراد اور دانشوروں کی خاصی تعداد شریک ہوا کرتی تھی۔ تھوڑے ہی عرصہ میں ڈاکٹر صاحب کے علم وفضل اور سیرت وکردار کی شہرت سارے ملک میں پھیل گئی۔ پیپیں برس تک وہ استانبول یو نیورٹی ، ارض روم یو نیورٹی اور دیگر جامعات میں مہمان پر وفیسر کی حیثیت سے جاتے رہے۔ وہ سال میں تین مہینے ترکی اور باتی ایام بیرس میں گزارتے تھے۔ یورپ کے قیام کے دوران ڈاکٹر محم حیداللہ فو مسال میں تین مہینے ترکی اور باتی ایام بیرس میں گزارتے تھے۔ یورپ کے قیام کے دوران ڈاکٹر محم حیداللہ نے جرمنی اور فرانس کی یونیورسٹیوں میں تدریکی خدمات سرانجام دیں۔ بیرس میں آپ نے مستقل قیام کیا۔ وہاں کتب خانوں کی تعداد زیادہ ہونے کی وجہ سے آپ بیرس کو بہت پیند کرتے تھے۔ وہاں پر رہتے ہوئے کتب خانوں کی تعداد زیادہ ہونے کی وجہ سے آپ بیرس کو بہت پیند کرتے تھے۔ وہاں پر رہتے ہوئے۔ انہوں نے تحقیق کے میدان میں کار ہائے نمایاں سرانجام دیے۔

عادات ومعمولات اوران کی گوناں گول دلچیپیوں کا بھی پہتہ چاتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے سرمایی علمی میں چندمعروف کتب درج ذیل ہیں۔

#### قرآن مجيد:

- ا۔ القرآن الحکیم (فرانسیسی میں ترجمہ کیا۔ پہلا ایڈیشن پیرس سے ۱۹۵۹ میں چھیا)
- ۲۔ مصحف قرآن عثاقی ہمر قند کے نسخے سے فوٹو کا پی کروا کر جدیدعر بی خط میں نقطوں ، اعرابوں کے ساتھ مرتب کر کے فلاڈ لفیاامریکہ سے <u>۱۹</u>۸۵ھ میں شائع کیا۔
- س\_ القرآن فی کل لسان (۱۲۰) زبانوں میں قرآنی تراجم کی ببلوگرافی کے ساتھ سورہ فاتحہ بطور نمونہ شائع کیا تھا۔

#### مریث:

ڈاکٹر محر حمید اللہ نے روایتی انداز میں مذریسی حدیث کا کام نہیں کیا ہے۔ انہوں نے اکثر و بیشتر احادیث کے نادر ونایاب مخطوطوں کی تحقیق اور روایات کی تخریج کا عرق ریزی والا کام کیا۔ تحقیق وتخریج کے علاوہ آپ نے ترجمہ، توسیعی خطبات اور حدیث کے میدان میں تحقیق کرنے والوں کی را ہنمائی کا بھر پور فریضہ سرانجام دیا۔ آپ کی خدمات حدیث درج ذیل ہیں۔

- ا۔ صحیفہ ہمام بن منبہ، احادیث کا قدیم ترین مجموعہ اور تاریخ وقد وین حدیث کے مقدمہ کے ساتھ <u>1929ء حیدر</u> آباد سے شائع ہوا۔ عربی، ترکی، فرانسیسی اور انگریزی میں ترجمہ ہوچکا ہے۔
  - ۲۔ اشاربہ وصیح "ترجمصیح بخاری" واکٹر محمصید اللہ نے امام بخاری کی الجامع اصیح کا اشاربہ مرتب کیا۔
    - ٣- كتاب السرد والفرو بتحقيق وتخ يج، ججره كونسل اسلام آباد

#### سيرت:

ڈاکٹر محد حمید اللہ نے سیرت رسول اللہ اللہ برکئ زبانوں میں بہت می کتابیں لکھیں۔ آپ نے سیرت رسول اللہ اللہ اللہ اللہ کا کھیں۔ آپ نے سیرت رسول اللہ اللہ کہ کھی گئی کتب سے بیں۔

- ا ۔ " رسول اکرم کی سیاسی زندگی" ۸ کا اعیس شائع ہوئی۔
- ۲۔ ''عہد نبوی میں نظام حکمرانی'' یہ کتاب پہلی مرتبہ دبلی سے ۱۹۲۳ء میں چھپی۔اردوا کیڈمی سندھ کراچی سے اس کے متعددا ٹیریشن جھیے ہیں۔

- س ۔ ''عید نبوی کے میدان جنگ' اس کتاب کا ترجمہ کی زبانوں میں ہو چکا ہے۔
- سم۔ ''سیرۃ طیبہ کا پیغام عصرِ حاضر کے نام'' (اس تقریر کو کتابی شکل میں شائع کیا گیا ہے جو کہ الحمراء بال لا ہور میں 1991ء میں کی تھی )۔
- ۵۔ ''سیرۃ طیبۂ' عثانیہ یو نیورٹی کے لیکچرز (ان لیکچرز کا مجموعہ ہے جو کہ طالب علموں کو دیا کرتے تھے ) حیدرآباد سے شائع ہوئی۔
- ۲۔ آنخضرت اور جوانی (مخضر رسالہ ہے) جو پہلے سکندر آباد دکن سے شائع ہوا پھر کراچی سے حسام الدین غوری نے شائع کیا۔
  - 2- "محدرسول الله "بيكتاب عيداء مين حيدرآ بادوكن سے شائع مولى-

#### فقيه:

- ا " دامام ابوحنیفه کی تدوین قانون اسلامی " (طبع سادس کراچی ۱۹۸۳ -
- ۲ مجموعه الوثائق السياسيه للعهد النبوي والخلافة الراشده "بيكتاب دار النفائس بيروت سے شائع ہوئی۔
- سو۔ '' قانون مین الممالک'' (امام محمد بن حسن الشیبانی) کی عربی میں لکھی ہوئی کتاب کا فرانسیسی میں ترجمہ یونیسکو کی مدد سے حیار جلدوں میں شائع کیا۔
  - س . " قانون شہادت ' ۱۹۴۴ء میں حیدر آباد سے شائع ہوئی۔
  - ۵۔ اسلامی ریاست عہدرسالت کے طرزعمل سے استشہاد، لا ہور سے شائع ہوئی۔
  - ۲ اسلامی قانون اور نظریه پر دستوری ارتقاء، (ؤی بی مکیڈ انلڈ کی انگریزی کتاب کا ترجمه کیا)۔
    - ے۔ Muslim conduct of State میرکتاب لا ہور سے شائع ہوئی

#### متفرق تصانف:

- ا۔ اسلام کا تعارف (انگریزی) پہلا ایڈیشن پیرس میں چھپا۔
- ۲\_ روزہ کیوں؟ پہلا ایڈیشن جرمنی میں چھپا۔ کئی زبانوں میں ترجمہ ہو چکا ہے۔
  - س- خطبات گارسان دتاس ترجمه يرنظر ثاني-

۳۔ کتاب النبات از ابو صنیفہ دینوری کی پہلی جلد قاہرہ سے چھپی دوسری جلد ہمدرد کراچی نے <u>۱۹۹۳</u>ء میں شائع کی۔ ۵۔ اسلام کے بنیادی مسائل کاحل (انگریزی)

اسلام سے بیادی مساں 6 س (اسریوی) مسلمانوں کا طرز حکومت، ۱۹۷۷ء میں ساتواں ایڈیشن لا ہور سے شائع ہوا۔ (۳) (۲)

ڈاکٹر محمود احمد غازی کی شخصیت کسی تعارف کی مختاج نہیں ۔ آپ عالم اسلام کے نامور سکالر ، مفکر ، اور داعی کی حیثیت سے پہچانے جاتے ہیں ۔ ڈاکٹر محمود احمد غازی ڈاکٹر محمد حید اللہ کی علمی و تحقیق خدمات کے قدر دان ہے۔ دونوں صاحبان علم کی علمی دلچہ پیال فقد اسلامی ، اسلام کے قانون بین الحمالک ، اور سیرت طیبہ بیس تھیں ۔ ڈاکٹر محمود احمد غازی نے نہ صرف ڈاکٹر محمد حید اللہ کی علمی مطالعات و تحقیقات سے استفادہ فر مایا بلکہ ان کو متعارف کروانے بیس احمد غازی نے نہ صرف ڈاکٹر علمی مطالعات و تحقیقات سے استفادہ فر مایا بلکہ ان کو متعارف کروانے بیس بھی اہم کردار اداکیا۔ ڈاکٹر عازی صاحب نے ڈاکٹر محمد اللہ کی وفات پر اپنے تاثر ات بیان کرتے ہوئے فر مایا۔ محمد ذاتی طور پر ان سے ملنے کا سام 19 میں نیاز ہوا اور ان کے دنیا سے تشریف لے جانے کے آخری مہینوں تک جاری رہا ، اس زمانے میں ڈاکٹر صاحب کے قلم سے کوئی الیک تحریز نہیں نکلی جو انہوں نے بھی اپنے دستخط یا دستخط کے بغیر مجھے اس کے ارسال سے مثن نے دو فی الیک تر نہیں نکلی جو انہوں نے بھی الیک در العالم اللہ میں دائے ہوئے کے اس کے ارسال سے مثن نے دو فی الیک میں الیک میں اللہ میں الیک میں دینیں میں خالم اللہ میں دائے ہوئے کا سام اللہ میں دائی میں اللہ میں دینے کے اس کے ارسال سے مثن نے دو فی الیک میں اللہ میں دائی میں دائیں دائیں دائیں دائی دائیں دائیں دائیں دائیں دائیں دائیں دائیں میں دائیں دو تعقیل کے دینے دینی دائیں میں دائیں دائیں

ایی تحریز نہیں نگلی جو انہوں نے بھی اپنے دستخط یا دستخط کے بغیر مجھے اس کے ارسال سے مشرف نہ فرمایا ہو، اس دوران میں بار بارایسے مواقع آئے کہ ڈاکٹر صاحب نے بعض زیر شخصی معاصلے میں مجھے اس کا مستحق سمجھا ، اس قابل گردانا کہ مشاورت کا شرف عطاکر سکیں ۔(ہم)

ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ نے ڈاکٹر محمد محمد اللہؓ کے حوالے سے اپنے تاثر ات میں اس بات کا بھی ذکر فر مایا کہ
ڈاکٹر محمود احمد غازیؒ نے ڈاکٹر محمد محمد اللہؓ ) صاحب کے اس وقت میرے پاس ۱۲۳ خطوط محفوظ اور دستیاب
ہیں ،ممکن ہے کہ کچھ اور خطوط بھی کاغذات سے مل جائیں ۔ ان خطوط کو مرتب کرنے کا
پروگرام ہے اور ان خطوط کی تمہید میں بیساری یاداشتیں جو ابھی تک حافظے میں ہیں کھی
نہیں گئیں اس تمہید میں کھنے کا پروگرام ہے۔ بظاہر تمہید بھی ۱۵۔ ۲۰۰ صفحے کی ہوگی۔ (۵)

ڈاکٹر محمود احمد غازیؓ صاحب نے اپنے نام ڈاکٹر محمد حمیداللہؓ کے بیہ خطوط کمپوز کروا لیے تھے اور اب وہ ان خطوط کا پس

منظر بیان کرتے ہوئے تفصیلی حواثی لکھنا چاہتے تھے۔ گر بیرونی سفر اور دیگر مصروفیات کی وجہ سے بیکا مکمل نہ ہوسکا۔

راقم نے ڈاکٹر صاحب کے تھم پر ان خطوط کی پروف خوانی کی اور اس خواہش کا اظہار کیا کہ اگر آپ
اجازت دیں تو ان خطوط میں جن علمی نکات کی نشاندہی کی گئی ہے ان کے حواثی میں لکھ دول اور جوامور آپ سے
متعلق ہیں ان کی آپ خود وضاحت کردیں۔ آپ نے اس تجویز کو پیند کیا اور فرمایا کہ کوئی وقت مقرر کر لیتے ہیں۔ گر
اللہ تعالی کو پچھاور ہی منظور تھا۔ اس کے بعد ملاقات کی نوبت نہ آسکی اور آپ اپنے رب کے حضور حاضر ہوگئے۔ ان
خطوط میں سے دس خطوط ماہنامہ ''الشریعہ'' کی خصوصی اشاعت' بیاد ڈاکٹر محمود احمد غازی '' میں حجب بھے ہیں اب
تمام خطوط میں سے دس تحطوط ماہنامہ ' الشریعہ'' کی خصوصی اشاعت' بیاد ڈاکٹر محمود احمد غازی '' میں حجب بھے ہیں اب
تمام خطوط تر تیب کے ساتھ نذرِ قار مین ہیں:

كارربيج الانوريم وساج

بسم الله الرحمان الرحيم

خطنمبر: ا

مكرمى زادمجدتم

سلام مسنون - آپ كاعنايت نامكل يهال پارليس بوكرآ يا-ممنون موا

ا گرکسی شخص کو قابل طباعت فرانسسی آتی ہواورمصارف طباعت کا بھی انظام کرسکتا ہوتو:

الف عشره میں سے ہرایک کے حالات

ب) حضرت بلال ،صهيب وسلمان فارئ ميس سے ہرايك كے حالات

ج) ازواج مطہرات میں سے ہرایک کے حالات

ر) دیگرمتاز صحابیات کے حالات

ه) اخلاقی قصے کہانیان ، لطائف ، ضرب الامثال

و) اردو کے شہ کارول کے ترجے

ز) تصوف براچھی کتابیں جوخلاف شریعت نہ ہول

غرض آغاز ہے، ابتدائی نوعیت کی کتابیں بھی نومسلموں اور ان کی اولا دکو در کار ہیں اور بلند پایہ کتا ہیں بھی ، السعبی صنا والانتصامہ میں اللکار ونیا کسے تمام ککر د

مجھے یہاں مئی کے اواخر تک رہنا ہے

نيازمند

محدحمدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

الارجب ١٩ و١١ ١٩

مکرمی دام<sup>لطفک</sup>م سلاممسنون

آج صبح عنایت نامه ملا شکر گزار ہوں۔

آپ کا سوال فرانسسی تالیف کے متعلق ایباہے جس کا خود آپ ہی نے جواب دے دیا ہے کہ عبد القدوس صاحب آپ کی مدوفر مانے والے ہیں۔ دوسرے سوال کے سلسلے میں میر محض حسن ظن ہے کہ فرنگستان میں ہر چیز تیار ملتی ہے، ضرورت بس ایک پوسٹ کارڈیا امروگرام کے لکھنے کی ہے۔ پورپ میں مردم شاری کے وقت بھی مذہب دریافت نہیں کیا جاتا بھی کومعلوم نہیں کہ کہاں کتنے مسلمان ہیں.

کافی عرصہ ہوا پروفیسر ماسین بول Massignon نے سالنامہ کا محالہ اسلام سالنام کا فی عرصہ ہوا پروفیسر ماسین بول Massignon شاکع کرنا شروع کیا تھا۔ اس میں ہوتتم کے معلومات تھے۔ اب تو مؤلف کی وفات بھی ہو پچکی ہے معلومات کی'' صحت'' کا اندازہ اس سے کیجئے کہ انگلتان میں دس بارہ نومسلم ہیں، فرانس میں ایک بھی نہیں! فرانس میں آج کل بچپس تیس لاکھ مسلمان ہیں ، جن میں خاصے نومسلم بھی ہیں۔ میرے اندازے میں شہر پارایس ہی میں دس ہزار سے بچھ زیادہ نومسلم ہیں۔ یہاں فی الحال France-Islam نامی ایک فرانسسی ماہنامہ ہے۔ تین اسلامی انجمنیں قابل ذکر ہیں:

Centre Cultural Islamique, Amicale des Musulmans Association des Etudiants Islamiques

انگلتان میں سوسے زائد مسجدیں ہیں۔ پارلیں میں اب بارہ پندرہ ہو چلی ہیں .

انگلتان میں کم از کم نو گر جامسلمانوں کی معجدوں کا کام دیتے ہیں تو پارلیس میں دو، باقی فرانس میں مزید دو کا مجھے علم ہے، مگر ان خبروں کی اشاعت ہے ہمیں مشکلیں ہی پیش آئیں گی کیونکہ ہر ملک وقوم میں تنگ نظر اور متعصب لوگ بھی ہوتے ہیں اور وہ شور مجائیں تو روادار لوگ بھی ہاتھ روک لیتے ہیں

راوس کے مسلمان کے متعلق کوئی پندرہ ہیں سال قبل فرانسسی وزارت خارجہ نے ایک کتاب شائع کی تھی مؤلف کا نام Bennigsen ہے مگراب اس کا ملناممکن نہیں . والسلام

محرحميدالله

### بسم الله الرحمن الرحيم

۷ ارمحرم ۱۳۹۵ <u>هسارم</u>

تمرمي

سلام مسنون عنایت نامه ملاشکرید. پابه رکاب ہوں۔ آپ کا سوال مجھے بھایانہیں، کسی بھی موضوع کولیا جاسکتا ہے، اہمیت عنوان کونہیں مندرجات کو ہوتی ہے. ہر موضوع پر کام ہوسکتا ہے۔

نیاز مند محرحمیداللہ

خطنمبر: ۲۰

بسم اللدالرحمٰن الرحيم

٢٥ رز والقعده ٢ وساج

مكرمى واملطفكم

سلام مسنون \_عيدمبارك

عنایت نامه ملا اور بیمعلوم کر کے مسرت ہوئی کہ آپ کی محترم وعزیز ہمشیرہ نے اپنا کام مکمل کرلیاہے . میری مبار کباد پہنچا کیں ، تو قع ہے کہ بیر چھٹے (آخری) اڈیشن پرمنی ہے۔

اگر وہ چاہتی ہیں --- اور بیضروری نہیں --- کہ میں بھی ترجے پر ایک نظر ڈال لوں تو براہ کرم ارسال سے قبل مجھ سے پوچھ لیں۔اگر وصولی کے زمانے میں، میں پاریس میں نہ رہوں تو بستہ جیجنے والوں کو واپس ہوجائیگا. سمندری ڈاک دوماہ سے زیادہ لیتی ہے۔

مخلص

محمر حميدالله

محرد

رر براہ کرم بھی پارسل نہ جھیجے، وہ لاز ما چنگی خانہ جاتی ہے اور چنگی نہ بھی لی جائے تو اجرت کار بارہ فرانک (تقریباً چھتیں روپے) لی جاتی ہے۔امید کہ خیال رکھا جائے گا۔

# بسم الله الرحمٰن الرحيم

٢ محرم ١٣٩٨ ١٥

محترم زادمجركم

سلام مسنون ۔ آپ کا عنایت نامہ استانبول والوں کی عنایت سے کل یہاں آیا ،شکریے عزیز آپا جان کو میری مبارک باد فرما کیں ۔ میں دو دن میں جرمنی کے سفر پر جارہا ہوں . دو ایک ہفتوں میں واپس آنے پر کمرر جنو بی فرانس جانا ہے ۔ فروری میں ترکی کا سفر در پیش ہے (اس سال استانبول کی جگہ ارضردم کی دعوت آئی ہے) اور وہاں کثیر سرکاری فرائض میں اس کا وقت نہ ملے گا کہ آپا جان کا کام کروں ۔ اصل کتاب بھی ساتھ نہ ہوگی ( میں اشرف صاحب کوسا تواں اؤیش تھیج کے بعد ان کی فرمائش پر بھیج چکا ہوں ، معلوم نہیں چھپایا نہیں ) چھٹے اؤیش میں عربی متن میں عربی مناطلے چھے ہیں۔

ان حالات میں التجاء ہے کہ ساری کتاب ایک ساتھ اس طرح بھیجیں کہ وہ مثلاً جون کے آغاز میں فرانس آئے۔احتیاطاً پیۃ لینڈلیڈی کا لکھئے تا کہ میری غیر حاضری میں بھی ڈاکیا بستہ پہنچا دے۔

خدا کرے آپ سب خیر وعافیت سے ہوں۔

نیازمند محمد الله

LA CONCIERGE
POUR Mr. Hamidullah
4, Rue de Tournan
25006-Paris/France

*٧٤ رربيع* الانور • • ١٢ اڇ

بسم اللّه الرحمٰن الرحيم مخدوم ومحتر م معتنا الله بطول حياتكم ما منه علم السلام عليكم ورحمة الثدوبركاية

آب نے اس ناچیز کی جوقدرافزائی اورمہمان نوازی اسلام آباد میں فرمائی، اس پرمنونیت کے اظہار کے لئے الفاظ نہیں یا تا۔ حفظکم اللہ وعافا کم۔

بہادلیور کا سفر متعین ہو چکا ہے ان شاء اللہ یارلیں ہے ۵ مارچ کونکلوں گا اور ایک دن کراچی میں آرام لے کرآ گے روانہ ہو جاؤں گا۔ ۸ تا ۲ مارچ وہاں درس ہیں۔ پھر فرانس واپسی ہے۔ ابھی پہتو نہیں کہ سکتا کہ آیا مختصر قیام ہی کے لیے ہی، اسلام آباد آسکوں گا۔سب احباب کوسلام مسنون عرض کرتا ہوں۔

غازی صاحب آپ کے رفیق تھے جن کے ہاں آپ کی ہمراہی میں رات کی دعوت ہوئی تھی بعض چیزیں دریافت کی تھیں جوذیل میں درج ہیں، ان سے فرمادیں تو نوازش ہوگی:

Paul Coudere, Le Calwdrier مطبوعہ یاریس کے مطابق یہودیوں نے کالدیا والوں سے تقویم لی-ان کے مہینے اب یہ ہیں:

- 1. Tishre 2. Marsahevan 3. Kislew. 4. Tebet 5. Sebat
- 6. Adar 7.. Nisan 8. Iyar 9. Sivan 10. Tamoug 11. Ab 12. Elul

یہود یول کی Civil تقویم تشری کے مہینے سے شروع ہوتی ہے، خزال میں ،اور مہینہ کھی اکتوبر اور کھی تمبر میں آتا ہے کیونکہ میننے تو قمری ہوتے ہیں کیکن نبی کر کے تیرھواں مہینہ وقتا فو قنا ماہ آ دار کے بعد بڑھاتے ہیں اور بیہ زائدمہینہ Veadar کہلاتا ہے۔ گر مذہبی تقویم میں سال کا آغاز ماہ نیساں سے ہوتا ہے جومصر سے نکلنے اور دریا عبور کرنے (Peskha) کی یاد سے مربوط ہے نبی کے باعث ماہ نیساں ایریل سے بھی زیادہ دورنہیں ہوتا۔

> نیاز مند محمر حميد الله

محترمي

سلام مسنون ورحمة الله وبركانة

نوازش نامہ ملامضمون کے ص: کے پر Rune Genu نہیں Rune Genu، ص: اپر عاقل نہیں آکو بل المحمد اللہ علیہ معلل والی شاں Aquil قلینڈی نام ہے . ص: اپر اپنے محل میں ''کی جگہ' اپنے محل کے قریب م سل والی شاں مصطفیٰ وال ساں vichel Valsm ہے ص: ۵ پر '' اس پاوری کو چند سال قبل ایک پاوری کے قبل کے جرم ' رہے ہے۔ ''میں''کو'' ایک عورت کے قبل کے جرم'' رہے ہے۔

میں سجھتا ہوں کہ یہ میرے لاہور چندسال قبل وہاں کے وزیراعظم کی صدرات میں دیے ہوئے کیجر کا خلاصہ سی کا کھا ہوا ہے۔ گر استدعا ہے کہ شاکع نہ فرما کمیں ۔ آج فرانس میں پوپ کے تھم سے حکومت کی سیاست بدل گئ ہے،
تعصب تو عناداور دشمنی میں مبدل ہوگیا ہے۔ چنانچہ حال ہی میں پارلیمنٹ نے قانون بنایا ہے کہ جومسلمان بہاں متوطن ہوگئے ہیں لیکن اجنبی قومیت کے ساتھ، ان میں سے ہرسال پنیتیں ہزارکواپنے اصلی وطن کو واپس جانے پر مجبور کیا جائے ۔ اس کا اطلاق خاص کر ہیں پچپیں لاکھ الجزائر یوں پر ہوتا ہے اوران کی جگہ پر تگالیوں کو مزدوری کے لیے بلایا جارہا ہے ۔ فرانس میں نومسلموں کی روز افزوں کشرت سے کلیسا پریشان ہوگیا ہے۔ یہودی اور کمیونسٹ بھی حیران ہیں۔ گذشتہ ہفتے ۔ فرانس میں نومسلموں کی روز افزوں کشرت سے کلیسا پریشان ہوگیا ہے۔ یہودی اور کمیونسٹ بھی حیران ہیں۔ گذشتہ ہفتے ایک کمیونٹ اخبار کے ایڈ پٹر نے مجھ سے درخواست کی کہ اس کے نامہ نگارکو اس موضوع پرسوالات کا انٹر یو میں جواب دوں ۔ میں نے ٹال دیا اورادب سے کہا کہ جامع مجد کوجا کر وہاں کے ناظم سے پوچھو۔

ان حالات مين قطعاً مناسب نهيس معلوم موتا كد شمنول كومعلومات مهيا كئے جاكيں -أعوذ بوب الفلق من شعر صا خلق-

نيازمند

محمر حميدالله

مکرر:

کیا حدیث قدی پر سی مطبوع علمی کام کا آپ کوکوئی علم ہے جمیری ایک نومسلم شاگرد عائشہ اس پر ڈاکٹریٹ کا مقالہ لکھ رہی ہے Ewenier کامضمون مسلم ورلڈ میں اور Mouton سمپنی کی شائع کردہ حالیہ انگریزی کتاب سے میں واقف ہوں معلوم نہیں اردو فاری ،عربی ،ترکی میں کوئی چیز آپ کی علم میں ہو۔

دوشنبه، ٩ ررمضان المبارك • ١٩٠٠ هـ

محترمي

سلام مسنون ورحمة اللدو بركانة

عنایت نامد ملا خیروعافیت کی اطلاع ہے مسرت ہوئی۔

اگر موقع ہوتو الجزائر کے ذمہ دار لوگوں سے کہنے کہ مراکش میں جامع قروبین ہے، تونس میں جامع زیوف ہے، مصر میں الازہر، مگر الجزائر میں کوئی اسلامی بردی درسگاہ نہیں اور الجزائر بیں کو اپنے ہمسایوں کے ہاں جانے کی ضرورت ہوتی ہے۔ دورِ استعار میں پیدا شدہ اس خلا کو اب جلد سے جلد پر کرنا چاہئے کہ آدمی کو پیف بھی ہے اور دماغ بھی، صرف کسی ایک کو کھلا کیں تو دوسرا بھوکا مرجائے گا۔

ستمبر کے اواخرتک تو سفر کا کوئی پرگرام نہیں ہے إلاّ ما شاء الله، آپ کی تشریف آوری سے مسرت ہوگی کیکن بویٹ نیورشی کے اسا تذہ ابھی گر مائی تعطیلوں میں غائب ہی رہیں گے۔کوشش فرمایئے کہ کسی اتوار کو یہاں رہیں تا کہ جمعیة الطلاب الاسلامیین کے ہفتہ واراجلاس میں (جوصرف اتوار کو ہوسکتاہے) تشریف رکھسیس اوران کو مخاطب فرماسکیں۔

رمضان مبارک، پوسف صاحب اوران کی عزیز اہلیہ کو بھی میراسلام فرمادیں۔

كيا اردو دائره معارف اسلاميه كي جلدع يا م شائع ہوگئ ہيں؟

عرصے سے زیر طبع تھیں۔ جواب کی کوئی جلدی نہیں۔

نیاز مند محدحمیداللّه

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

٢٣رذي القعده • ١٩٠٠ هـ

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

ایک بفتے کی پرواز کے بعد الحمد للد آج آپ کا عنایت نامہ بننج گیا۔ خیروعافیت کی اطلاع ہے مسرت بھی ہوئی اور اطمینان بھی ہوا ، خاص کر ترکی کے انقلاب کے باوجود آپ کے لئے ازھر کے سفر کا موقع ملا۔ واللہ علی مایشاء قدیر۔

کارلائق سے یا دفرمائیں۔

نيازمند

محدحمدالله

### بسم اللدالرحمٰن الرحيم

سه شنبه ۴۴ رذی الحجه و مهاج

محترم ومكرم زادمجركم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة، عيدمبارك

کتاب ابھی ابھی پہنچ گئی ، د لی شکریہ۔

یہ چوری کا ایڈیشن ہے۔ پہلی دفعہ دیکھ رہاہوں۔ اللہ ہم لوگوں کو اسلام فروشی سے بچائے۔ مزید برآ ں اجازت نہ مانگنے میں اس میں ایک مصرت یہ بھی ہے کہ کتاب کی تازہ تجسیس اوراصلاعیں نہیں ہوئی ہیں اور پرانی غلطماں برقرار رہتی ہیں۔

بہر حال آپ کا دلی شکریہ ۔ میں نے کراچی میں ایک رشتہ دار کولکھ دیا ہے کہ کتاب کی قیت اور ڈاک کے مصارف آپ کومنی آرڈر ہے بھیج دیں ۔

میں اُن شاءاللّٰہ عیدالصّحیٰ جزیرہ ریونیوں میں گزاروں گا ۔ دوایک دن میں جار ہا ہوں اور دوہفتوں میں واپسی ہوگی واللّٰہ المستعان ۔

نيازمند

محدحميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

٢٠رشعبان المهارج

خطنمبر: اا-

محترم ومكرم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

جمعہ کے دن مسجد سے واپس آیا تو آپ کا کارڈ باعث شرمندگی ہوا۔کاش آپ اپنے ہوٹل یا قیام گاہ کا پید بھی لکھ

ريخ.

خدا کرے آپ کا سفر کامیاب و کار آمد رہا ہو، اور اب آپ خیر وعافیت سے مکان واپس پہنچ گئے ہول. احباب کوسلام

نیاز مند

محرحميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

۲۲ رمحرم ۲۰۰۱ م

خطنمبر: ١٢-

محتری:

سلام مسنون

ا - میں سفر میں ہوں

نياز مند

محمدالله

بسم الله الرحمن الرحيم

پارلی*ن ۵رج*ادی الاخر<del>ا میمای</del>

نطنمبر: ۱۳-

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

خدا کرے آپ خیر وعافیت سے اعظم گڑھ سے واپس آ چکے ہوں اور سفر مفید ثابت ہوا ہو۔

آپ کے سفر کے زمانے میں ایک عریضہ بھیجا تھا ،معلوم نہیں پہنچایا ڈاک میں ضائع ہوگیا۔ اس میں آپ کی نواز شوں کے دلی شکریے کے بعد ایک چیز دریافت کی تھی ، اسلام آباد کی کانفرنس میں سعودی عرب کے بھی ایک صاحب سے شاید طه الجابر نام تھا۔ انھوں نے مجھ سے پاریس کے بعض مخطوطات کے متعلق بچھ فرمائش کی تھی ۔ بھلے مانس نے اپنا پید نہیں دیا۔ کیا ییمکن ہے کہ آپ وہاں دفتر سے ان کا پید معلوم فرماکر مجھے اطلاع دیں؟ غالباً وہ ریاض میں میں۔

بھائی صاحب اور دیگر پرسان حال احباب سے میراسلام فرمادیں تو ممنون ہوں گا۔

نیاز مند

محرحميد الله

خطنمبر:۱۹۳

## ۴ شارع طورنوں باریس السادس، فی ۲۸رجمادی الاخرة ۲ <u>۴ ۱۳</u>سا<u>ھ</u>

سيدى المفضال وأنى الكريم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاتة

شرفتموني بمكتوبكم الكريم شرفكم الله

إن إدخال مقالتى المتواضعة فى مجلتكم الغراء كان شرفا لى ولها. ولاسؤال للمكافأة من أنّ نوع كان. وسيسرّكم إن شاء الله ——ولاتمنعون منه أن الاستاذ عبد الرحمن مؤمن من جامعة بومباى أعجب بهذلا المقالة إلى حد أنه مشغول الآن بترجمتها إلى الانكليزية،

إن الدكتور بوكاى Bucaille صاحب الكتاب " التوراةوالقرآن والعلم" نشر كتاباً جديداً، عن" أصل الانسان" أى نظرية التطوّرودارون. أرسلتُ إليه أيضاً نسخة من مجلّتكم و مو يعرف العربية وأعطيت لبعض الإخوان فوتو كوبيات من المقاله.

والله يحفظكم و دمتم بالعافية. سلامي للإخوان في الله

خادمكم

محمد حميد الله

الأخ الفاضل الحميم حفظكم الله مولانا العظيم

السلام عليكم ورحمتة الله وبركاته،

وبعد فقد تسلمتُ اليوم شاكرا مكتوبكم الكريم . ومادام لغة اممات المؤمين رضوان الله عليمن كانت عربية فالعربية لغة الأُم لكل واحد منا . فلنستعملها اذا لم يكن مانع دونه عاص .

أشكركم خالص الشكر للاسم والعنوان لزميلنا الذي كان جاء من الرياض. جزاكم الله خيرالجزاء.

لاتنتظروا أن أطلب منكم كتبا من باكستان . عن فضلكم اطلبوا منى كل ما تحتاجون إليه من هذلا البلاء و أنا تحت إشارتكم إن صاحب اردو اكيدى سندم قد كتب الى منذ يومين أو ثلاثة و سأل منى عل يجوز له تصحيح أو تبديل بعض الكلمات فى ترجمة أختكم الصيّنية . فأجبتُ أن الأحسن أن يخاطب المترجمة رأسها فلن تمتع كل مامو معقول ولن تصرّ على ما مو من السهو والخطاء البشرى، وأرجو أنه سيعمل وفق هذلا النصيحة الاخوية.

تحيّرتُ من سهوى أنى كتبتُ اسم أحد على الظرف، واسم غيرنا في المكتوب في الداخل\_ سبحان مَن لاينام ولايسهو.

سلامي للعائلة ودمتم بالعافية التامة

الفقير إلى الله محمد حميد الله

محترمی زادمجد کم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاية

کیاایک زحمت دے سکتا ہوں؟

ا کتوبر ۱۹۸۱ء کا رسالہ تو می زبان ( کراچی) ابھی ابھی نظر ہے گزرا ہے ،اس میں ص: ۲۰ پر لکھا ہے کہ لا ہور کے رسالہ المعارف وتمبر ۱۹۸۰ء میں کسی سیدافتحار حسین شاہ نے '' اردو میں کتب تفییر'' پر ایک مقالہ شائع فر مایا ہے ۔ کیا یہ رسالہ یا اس مضمون کی فوٹو کا پی یا قلمی نقل ۔ میرے مصارف پر حاصل ہونے کا کوئی امکان ہے ؟ مگر زحمت دینا نہیں جا بتا.

خدا کرے آپ اور اہل وعیال واحباب سب بخیرو عافیت ہوں . چند دن قبل جوعریضہ جیجا تھا و دہل گیا ہوگا . یہاں کے کار لائقہ کا انتظار رہے گا۔

نياز مند

محمر حميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

٢٦/رجب١٠٠٠ه

خطنمبر: کا-

محترم ومكرم زادفيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل میں نے ایک عریضہ لکھ کریہ زحمت دی تھی کہ راولپنڈی کے رسالہ انصاف کے ایک پرانے نمبر کو تلاش فرما کمیں۔

الحمد للدوه نمبر مجھے مل گیا ہے۔اب زحمت ندفر مائیں اور گزشتہ بے وجہ زحمت دہی کو بھی مجھے معاف فر مادیں نیاز مند

محمة حميدالله

محترم ومكرم زادفيضكم

السلام عليكم ورحمة اللدو بركانة

كل عنايت نام ملا۔ جزاكم الله احسن الجزاء۔ آپ كوشد بد زحت رہى \_معذرت خواہ ہول \_

میری حقیر تالیف The Prophite کی پیاس سال قبل چیسی تھی وہ بازار میں ناپید ہے۔ میرے پرانے ناشر کا انتقال ہوگیا۔ اس کی بیوہ نے دکان ایک بہودی کو نے دی۔ اسے اس طرح کی چیزوں سے نفرت ہے۔ جب میں نے انتقال ہوگیا۔ اس کی بیوہ نے دکان ایک بہودی کو نے دی۔ اسے اس طرح کی چیزوں سے نفرت ہے۔ جب میں نے مکرر اشاعت کی طرف اشارہ کیا تو تو ہین آ میز اور تفحیک انگیز الفاظ سے انکار کیا۔ بہر حال سوائے اس کتاب کے فوٹو کا پی لینے کے کوئی چارہ نہ ہوگا۔ اور اس کی ضرورت نہیں معلوم ہوتی، اس کے مندر جات کا ایک حصہ میرے اردو تالیفول' رسول اکرم کی سیاسی زندگی' اور 'عہد نبوی میں نظام حکمرانی' میں بڑی حد تک مل جائے گا اور دوسرا حصہ تالیفول' رسول اکرم کی سیاسی زندگی' اور 'عہد نبوی میں نظام حکمرانی' میں بڑی حد تک می جائے گا اور دوسرا حصہ ''الموثائق السیاسیہ' اصل عربی میں ہے۔

ان حالات میں ارشادات کا انتظار ہے گا۔

نیاز مند

محمد حميدالله

محترمي زادمجركم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركاته

آج آپ کا تازہ عنایت نامہ ملاممنون بھی ہوا اور مطمئن بھی، جب سابقہ خط آیا تھا تو حیرت بھی ہوئی تھی اور خوف بھی ہوئی تھی اور خوف بھی ہوا تھا کہ شاید بہتے پر میں نے آپ کا پید لکھنے میں سہوانسانی سے کوئی غلطی کی تھی اور وہ تلف ہو گیا دیر آید درست آید.

وہ ناچیز ہدیے تھا۔اس کے لیے تر دد بالکل نہ فرما ئیں۔ جدید روشن دور میں مغرب کی علم'' پروری''بڑھ رہی ہے۔اوراکٹر کتاب کی قیمت سے زیادہ مصارف ڈاک ہوتے ہیںاگر وہ رجسٹرڈ اور ہوائی ڈاک سے بھیجی جائے۔ پاکستان کی جگہ اگر کتاب انڈونیشا یا جاپان بھیجوں تو مصارف تقریبًا دگنے ہوجاتے ہیں کوئی حل نہیں۔

این ہم اندر عاشقی بالاے غمبا دیگر است۔

خدا آپ اور رشتہ داروں سب کو تا دیر صحت وعافیت سے رکھے اور روز افزوں خدمات دینی کی توفیق عطا فرما تا رہے آمین ۔رشتہ دارابھی و ہیں ہوں تو میراسلام اخت ۔۔

> نیاز مند محرحمیدالله

غالبًا آپ نے فاران ،کراچی ،فروری ۱۹۸۲ء دیکھ لیا ہوگا اس میں خطبات بہاولپور کاغلط نامہ چھپوایا ہے۔احتیاطا عرض کرتا ہوں کہ جولائی اگست میں' الجزائز' اورا کتو ہر میں' مجزیرہ ریونیوں کے سفر کا قصد ہے والاسر بید اللہ۔ رمضان مبارک چهارشنبه، ۱۱رمضان ۴ م

خطنمبر: ۲۰-

محترم ومكرم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

رمضان مبارك \_عيدمبارك.

امید ہے کہ آپ اور اہل وعیال سب خیر وعافیت سے ہوئے۔ اہنامہ تو می زبان مؤرخہ اپر مل ۱۹۸۲ء ص: ۱۱ پر ایک اطلاع چھی ہے۔ کیا اجازت ہوگی کہ اس بارے میں آپ کو پھی خصت دوں؟ رسالہ را خبار لاہور''، مورخہ ۳۰ راگت اعلاء چھی ہے۔ کیا بیشارہ ، یااس مضمون کے راگت ۱۹۸۱ء میں دوست محد شاہد نے '' اردو تراجم قرآئن' پر ایک مقالہ شائع کیا ہے ۔ کیا بیشارہ ، یااس مضمون کے فوٹو کا پی حاصل کر سکنے کا کوئی امکان ہے؟ مصارف معلوم ہونے پر وہ فوراً ارسال خدمت کردونگا۔ ایک تازہ فرانسی مضمون ،عہد نبوی کے آغاز کے شہر مدینہ منورہ پر بھی اسال خدمت کرد ہاہوں۔

نیازمند محدحمیداللّه

بسم الله الرحمن الرحيم

في الشوال عرب احر

خطنمبر: ۲۱-

حضرة الاستاذ الفاضل والأخ الكريم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

تسلمتُ اليوم مجلة الدراسات الاسلامية عدد مارس و أبريل عله ولكم الشكر الجزيل واستفدت كثيراً من مقالة الاستاذ يوسف الفاروقي في نواحي السيرة النبوية الشريفة،ما تتعلق بالادارة والسياسة،زاد لا الله كل يوم علما وشرفا

صناك أغلاط الطبع أيضا ، حبَّذ، لو صححت موما في العدد الآتي كي لاتقداوم:

بطر: مطبوع

أفيراير الممام بن المنب

دليل صحيح البخارى : أَ فبراير ممام بن منبه ،تحت التاليف لم يطبع بعد والذي طبعو مو تصميح أغلاط الترجمة الفرنسية للمستشرق مود.

أرجو لكم من الله الصحة والعافية التامة ،مع سلامي الأنوى للعائلة والإنوان

الفقير إلى الله

محمد حميد الله

### بسم اللدالرحمٰن الرحيم

پارلیس مکیم رربیع الاول ۱۳۰۳ ه

خطنمبر: ۲۲-

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

ممکن ہے جزنل پاکستان ہشار یکل سوسائٹ کے اکتوبر۱۹۸۲ء نمبرنظر سے گزرا ہو۔ آپ کے تاثر کی تمنا ہے۔ براہ کرم اس میں پیغلط نامدلگوا دیں تا کہ آئندہ ناظرین بھی استفادہ کریں۔

- p. 235 line 16 for Habib read Ibn Habib
- p. 235 line 25 for Christi read Christians
- p. 237 line 33 for nightmoment read right movement
- p. 238 line 13 for war begin read war began
- p. 241 line 18 for I select you, do you promise read I donot select you, do you promise to obey the other? They said: yes. Then be asked them publically. If I select you, do you promise
- p. 241 line 29 for to Transaxima read in Transakiana
- p. 244-5 line 8-9 for began notorious read began the notorious
- p. 245 line 26 for Other finished read Others finished
- p. 250 line 3 for those every read those very
- p. 250 line 14 for but the use read by the use

لا ہور سے محدث نامی ایک ماہنامہ نکاتا ہے۔ کچھ دنوں سے نظر سے گزرنے لگا ہے۔ ماشاء اللہ کافی بلند معیار کا ہے۔ اس کے ایک تازہ نمبر میں'' غزوات نبوی'' مؤلف ثناء الحق صدیقی پاک اکیڈمی ۱۳۱۱، وحید آباد، گولیمار، کراچی پر تبعرہ چھپا ہے۔ اگر آسانی سے ممکن ہوتو کسی کتب فروش سے فرمادیں کہ مجھے ایک نسخہ بل کے ساتھ بھیج دے۔ رقم فوز اادا کرا دول گا۔ خدا کرے مکان میں سب خیر وعافیت ہو، غزالی صاحب غالبًا ابھی سفر پر ہونگے۔

> نیاز مند محرحمدالله

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

يارلس مرابيع الآخره مهاره

خطنمبر: ۲۳-

محترم ومكرم زادفيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

حضرت عثمان کے کا تب نے حضرت ابوبکر کے بینے محمد کے متعلق جومصر کے گورز بنا کر بیسیج گئے تھے ، آئی کا حکمنا مہ بھیجا، جبیبا کہ عام تاریخی مطالعے سے متر شح ہوتا ہے، خاص اس موضوع پر بھی میں نے ایک مقالہ لکھا ہے جوتر کی کی اَمل اُسِن Emel esin بیگم کے ارمغال میں چھپنے کے لئے عرصہ ہوا بھیجا تھا۔ یہ انقرہ میں چھپے گا ان شاء اللہ ۔ ایک اور''رسول اکر م کی بستر مرگ کی تحریری وصیت'' بھی تیار کر رہا ہوں ممکن ہے کرا چی کے PHS بی میں چھپے۔

خدا کرے آپ بخیر وعافیت ہوں۔ ممکن ہے آپ کی عزیزہ ہمشیرہ کی کتاب اب کراچی میں چھپنی شروع ہوگئی ہو۔ ناشر نے اس کی پھھائگریزی عبارمیں''پروف'' کے طور پر دیکھنے کے لئے جھے بھیجی تھیں۔

> نیاز مند محمد حمیدالله

۲ رنومبر ۱۹۸۳ء

خطنمبر:۲۴۷-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام نياز ورحمة الله وبركاته

بہت شرمند ہوں کہ زحمت دی۔ آج کی ڈاک میں فکرونظر کا ایک مطلوبہ ثنارہ پہنچے گیا جذاکعہ اللہ احسن البوزاء ۔خدا کرے آپ اور بھائی صاحب اور اہل وعیال سب خیرت سے ہوں۔

نيازمند

محدحميدالله

بسم الله الرحمان الرحيم

محرمهم بهماه

خطنمبر: ۲۵-

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الثدوبركاته

خدا کرے آپ ،غزالی صاحب وغیرہ سب خیروعافیت سے ہوں ۔ ابھی ابھی'' قومی زبان''کرا چی کا شارہ جولائی ۱۹۸۳ء کی بنچاہے۔ اس میں ص: ۷۲ پر ذکر کیا ہے کہ فکرونظر (غالبًا شارہ اکتوبر ۱۹۸۲ میں ص: ۲۲ پر ذکر کیا ہے کہ فکرونظر (غالبًا شارہ اکتوبر ۱۹۸۳ میں ص: ۲۹ پر مولانا عبدالرؤف نوشہروی صاحب کامضمون'' پاکستانی زبانوں میں'' قرآن کریم کے تراجم وتفاسیر'' چھپاہے۔ کیا آپ مجھے متعلقہ صفحوں کی فوٹو کا پیاں بھیجوا سکیں گے؟ ممنون ہونگا۔ اگر وہ رسالہ یہاں کہیں ملتا تو آپ کو زحمت نہ دیتا مصاحب الغوض مجمد من واحد عذر ہے۔

اور کیا عرض کروں؟ زندگی گز رر ہی ہے۔ ۲ رمحرم ۴۰ ۱۴۰ھ کو اٹھتر سال بیت چکوں گا۔ ان شاءاللہ۔

نيازمند

محدحميدالله

مخدوم ومحترم زادفيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

قصور وار ہوں ،معذرت حیابتا ہوں:

کچھ عرصہ قبل آپ نے اپنی عزیزہ ہمشیرہ کی کتاب کے متعلق دریافت کیا تھا اور میں نے فو اُا جواب دیا تھا کہ ناشر صاحب نے وہ مخطوطہ مجھے نہیں بھیجا اور آج کی تاریخ تک بھی اُدھر سے صدائے برنخاست .....ہے۔اس خط میں میں نے کچھ دریافت بھی کیا تھا۔

اس کے کافی دنوں بعد آپ کی نوازش فرمودہ کتاب بھی جواسلامی دستور کے متعلق رپورٹ پر مشتمل ہے پینجی ۔ معذرت اس کے متعلق کرنی ہے کہ آج تک رسید نہ بھیجی، انتظار کرتا رہا کہ شاید آپ کا جواب راہ میں ہو۔ اس ارسال کا دلی شکر یہ ۔ ممکن ہے، میرایا آپ کا خط ڈاک میں ضائع ہو گیا ہو۔ اس لئے اطمینان خاطر کے لیے آج یہ چند سطریں لکھ رہا ہوں۔ کیا آپ کے ہاں کراچی کا ہفتہ وارمسلم ورلڈ آتا ہے؟ محتر م اڈیٹر انعام اللہ خان صاحب نے مجھے محصل میں گھا تھا کہ ماہ رہے الاول میں وہ میرا ایک مضمون غزوہ بی النفیر کے متعلق اس میں چھا ہیں گے ۔ کیا وہ چھپا ہے؟ رہے الاول کا ایک نمبر بھی یہاں نہ آیا۔ ڈاک کے لیے دل سے دعاہے کہ اللہ اس کو نیک ہدایت دے اور اس نظر بنو سے پاکستان کے پاک نام کو محفوظ رکھے۔ میرے لئے ایک فوٹو کا لی بھی کا فی ہوگی ۔

میں نے آپ سے یہ بھی عرض کیا تھا کہ جزئل پاکستان ہشار یکل سوسائٹی کے اکتوبر۱۹۸۲ءاور اکتوبر۱۹۸۳ میں میرے جو ناچیزمضمون چھیے ہیں ان کے متعلق آپ کاعلمی روعمل کیا رہاہے؟

دوایک ماہ قبل حکم محمد سعید صاحب نے اسلامی دستور کے متعلق جوکا نفرنس منعقد کی تھی ،کیا آپ کو اس میں شرکت کا موقع ملا؟ خدا کرے وہاں اور سب خیروعافیت ہو . بھائی صاحب کوبھی سلام ۔

مکرر: کیا وہاں ابوعبید معمر بن المثنی کی کتاب از واج النبی مطبوعہ بغداد آگئ ہے؟ یہ تلاش ہے کہ حضرت زینب بنت جمش ام المؤمنین کا جب حضرت زید بن حارشہ سے نکاح ہوا تو وہ باکرہ تھی یا ثنیہ ؟ نیز یہ کہ یہ نکاح کب ہوا؟ غالبًا ججرت کے ابتدائی سالوں کی بات ہوگی۔ اس نکاح کے سلسلے میں رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) پر دشمنان اسلام جو دشنام طرازمی کرتے ہیں اس پر ایک مختصر مضمون لکھنے کی تیارمی کررہا ہوں واللہ المستعان کیا وہاں ورلڈ بک انسائکلو پیڈیا (چکاگو) آگئ ہے؟ کیا اس کے ناشر کا پیۃ معلوم ہوسکتا ہے؟ جس نے قرآن پر دشنام طرازمی کی ہے۔

نيازمند

محرحميدالله

## بسم الله الرحمن الرحيم

۱۸ جادي الاخره ۲۰ ۱۳۰ ه

خطنمبر: ۲۷-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل شام کی ڈاک میں عنایت نامہ ملاممنون بھی ہوا،متاسف بھی ، بنی النضیر کا پیمضمون میرانہیں ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ کسی وجہ سے میرامضمون نہیں شائع کیا گیا۔ والمصد للله علیٰ کل حال ۔اب مزید زحمت نہ فرمائیں۔ بھائی صاحب کوسلام ۔خدا کرے اہل وعیال سب بخیروعافیت ہوں ۔

یاد نہیں میں نے آپ سے بوچھاتھا یانہیں ۔ایک چیز کی عرصے سے تلاش ہے۔حضرت زینب بنت جحش ام المؤمنين كاجب حضرت زيد بن حارثة عن نكاح مواتو وه باكرة هي ياثيبه ؟ نيزيد كه بيز نكاح كب موا؟

بے ضرورت جواب کی زحمت نہ فرما کیں ۔ کیا کار اِف میں کوئی آپ کے ملاقاتی میں ۔ مجھے عرصے سے تمناہے کہ دیکش زمان میں سور ہ فاتحہ کا ترجمہ ہوجائے ، اب تو کار ڈِف میں ایک بڑی مبجد بھی بن گئی ہے ۔ یقیناً وہاں مقامی نومسلم بھی ہو نگے ۔

نیاز مند

محرحميدالله

بارلیس ۲۰رجنوری ۱۹۸۴ء

بسم الله الرحمٰن الرحيم

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة،

خدا کرے آپ اور اہل وعیال واقر با ءسب بخیروعافیت ہوں ۔

کل آپ کے مؤقر رسالے کا انگریزی اڈیشن (اپریل تا جون ۱۹۸۳) وصول ہوا۔ دل سے ممنون ہوں۔

اس کے قیمتی مقالوں میں سے ایک Historical Background to Islamic Epigraphy پر پچھ در دِ دل عرض کر کے آپ کا وقت ضائع کرتا ہوں۔معاف فرما کیں۔ ص: ۳۲ ، س: ۳۳ میں ایک'' روایت' ککھی ہے کہ حروف جھی کا خالق خدا ہے اور حاشے میں اس کی تر وید کی گئی ہے۔ شاید مؤلف کا مقصد اُوّل ساخلق اللہ القلم کی حدیث رہا ہے۔

ص ۱۹۳۳ س، دوطباعتی غلطیاں کھٹیں TH abhat Sharran Shanfara سن ۱۵ تا ۱۵ تا ۱۸ ایل بہ کرت اللائی غلطیاں ہیں۔ کیا محترم مولف صاحب کوعر بی نہیں آتی ؟ شاید نوعم بھی ہیں کہ ذرا پرانے مقالوں سے بھی وہ ناواقف ہیں مثلا Some Arabic Inscriptions of Madinah of the Early بھی وہ ناواقف ہیں مثلا ) years of Hijrah (اسلامک کلچر، حید آباد وکن ۱۹۳۹ جسر ۱۹۳۸) جس میں عہد نبوی کے (۵ھے کے) کتبوں کا ذکر ہے، اُسے چاہے رد کریں لیکن اس سے سکوت نہیں برتا جا سکتا۔ Grohmann نے اپنے مقالہ The Problem of Dating Early Qurans میں ان کتبات کے خطیر خاص کر زور دیا ہے۔

حال میں ہماری بہن سُہیلہ جوری (از جامعہ ُ بغداد) نے ایک ضخیم کتاب شائع کی ہے: اصل المنط العوبی و تطوّد کا حقبی نھالیۃ العصبر الاموی ،بغداد، ۱۹۷۷ء۔اس سے بھی مؤلف ناواقف معلوم ہوتے ہیں۔ان شاء الله نقش ثانی بہتر ہوگا۔

نامہ ہائے مبارک نبوی کی اب چھاصلیں مل گئی ہیں۔ان کا بھی ذکر مناسب ہوتا۔۔۔۔۔۔یہ واقفہ کرے اقفہ کرے استفادہ کرونگا۔ آج کل شرح السیر الکبیرللسرخسی کا میرا فرانی ترجمہ (جوکوئی تین ہزار صفوں میں آیا ہے میں دیانت الشیری کی طرف سے جھپ رہا ہے ، پروف آرہے ہیں غالبًا جزئل پاکستان ہشاریکل سوسائٹ کے پچھلے اعداد میں جنگ جمل وصفین ،اورتح بری وصیت نبوی پرمقالے نظر سے گزرے ہونگے۔ان پرکوئی ریمارک تھجے ؟

غالباً گزشتہ ماہ کے مسلم ورلڈ کراچی میں میرایک مضمون بنی النفیر پر نکلا ہے۔ وہ نمبر ڈاک میں غائب ہوگیا۔ اگر وہاں ہوتو کیا اس ایک صفحہ کی فوٹو کا پی فراہم ہوسکتی ہے؟ زحمت دہی پر شرمندہ ہوں ۔ بھائی صاحب سفر سے واپس آ چکے ہوں تو انہیں بھی میراسلام عرض کریں۔

> نیاز مند محد حمیدالله

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

پارلیس ۲۵رجنوری ۱۹۸۴ء

خطنمبر: ۲۹-

مخدوم ومكرم زادفيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

دو دن ہوئے ایک عریضہ ارسال خدمت کیا تھا کہ اسی زمانے میں آپ نے مجھے یاد فرمایا۔ بیر محبت نامہ کل شام کی ڈاک میں ملا مِمنون ہوا۔

"Select list" کا نام ہی بتائے گا کہ اس میں سارے مضامین نہیں ہیں۔ یہ رسالہ مع ضمیمہ الگ مرسل خدمت ہے۔ اس سے معلوم ہوگا کہ پہلی دفعہ میرے ایک مضمون کے کوئی بیس زبانوں میں (بشمول روی وجینی) ترجے ہوئے ہیں۔ وللہ الحمد۔

علاء الدین خالدی صاحب اگراپی لبریز میز پر تلاش کریں تو آپ کی اور میری عزیز ہمشیرہ کی کتاب اغلبًا انہیں و ہیں مل جائے گی انھول نے نہ بھی مجھے اس کے بھیجنے کی اطلاع دی اور نہ بلا اطلاع آج تک وہ وصول ہوئی۔ اگر بھیجنا ہوتو فوٹو کا پی بھیجیں ، بک پوسٹ کے مصارف کم ہوتے ہیں قلمی چیزیہاں خط بھی جاتی ہے۔

میرے ہاں تین عربی مضمون ہیں:

- الاجتهاد في عصر الصحابة
- أقدم آثار تدوين الحديث كتابة

ایک اورمقالہ قر آن مجید کے متعلق تھا۔عنوان اس وقت یادنہیں جوالجزائر کے ملتقی الفکر الاسلامی کے جلسول میں پیش کئے گئے تھے۔ وہاں وہ ابھی تک چھپے نہیں ہیں۔ان کا حوالہ دے کر چھاپ سکتے ہیں۔ والامسو إلىك۔ خدا کرے آپ بخیروعافیت ہوں۔

> نیاز مند محد حمیدالله

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركابة

شاید سہ قلم ہے کہ آپ نے اپنے خط پر تاریخ ۱۹۸۱/۱/۳۱ کسی ہے اور یہ خط اب مارچ کے وسط میں آیا ہے!

ابن سبا کے وجود سے انکار شیعہ طبقے کے ہاں خاصے عرصے سے ہے۔ میں نے پچھنہیں تو دیں ایک سال پہلے یہاں ایک ایرانی دوست سے بیا دّعا سنا تھا کین دلیل پچھ بھی نہیں۔ غالبًا انھوں نے اس میں اپنے عقائد کے لیے خطرہ مصوں کیا ہے اور بیاس کی پیش بندی کی ہے جس طرح اس حدیث کا ''جدید' انکار کہ'' میرا یہ بچہ (امام صنَّ ) سردار ہے محسوں کیا ہے اور اللہ اس کے ہاتھوں دوسلمان گروہوں میں صلح کرائیگا'' کیونکہ اس میں حضرت معاویہ کومسلمان ماننا پڑتا ہے! خدا ہمیں ایسے داستے سے محفوظ رکھے: لا تبعل فھی قلوب نیا چھالالمذین آسنے طال اب تک تو مجھے ابن سبا کے متعلق کوئی ایس چیز نہ کی جواس کے وجود کومشتبہ کردے کیئن حق جو ہوئی۔ اگر کھی طبقو اپنی تر دیدخود میں کرنے کو تیار ہوں کوئی ایس جیز نہ کی جواس کے وجود کومشتبہ کردے کیئن حق جو ہوئی۔ اگر کھی طبقو اپنی تر دیدخود میں کرنے کو تیار ہوں میں محت کے مسلم کرنے کو تیار ہوں میں محت کے معلق اس محت کے معلق اس محت کے معلق اس محت کے معلق اس محت کی معلق اس محت کے معلق اس محت کی معلق اس محت کے معلق اس محت کے معلق اس میں معت کے معلق اس محت کے معلق اس معت کے معلق اس محت کے معلق اس معت کے معلق اس محت کے

شاہدمحترم کی بات ہے میں نے انعام اللہ خان صاحب کو'' غزوہ بنی النفیر کی چودہ سوسالہ یاد' پر ماہ رکھے الاول کے لئے ایک مضمون بھیجا تھا۔فوراً جواب بھیجا کہ آئندہ چند ہفتوں میں اسے بہت نمایاں طور پر چھاپونگا۔ شاید وہ دفتر کو ہدایت دینا بھول گئے اور کسی سفر پر چلے گئے ۔والسفید دائمہا فیسما یسفتارالاللہ

الجزائر میں اس مرتبہ میں نے تین نہیں ،صرف ایک ہی مقالہ بھیجا تھا جو آپ کی نظر ہے گزرا۔(افسوس کہ اس میں طباعتی غلطیاں رہ گئی ہیں ) ،گزشتہ اور بیوستہ سال کے ملتقلٰ کی رپورٹیس ابھی چھپی نہیں ہیں ایک قر آن اورایک حدیث کے متعلق تھا۔اگر آپ کوضرورت ہوتوا پنے ہاں کے انبار میں تلاش کر کے ان شاءاللہ فوٹو کا پی جھیجوزگا۔

ادب القاضی کے موضوع سے مجھے بہت دلچیسی رہی ہے ۔ آپ کی کتاب سے آنے پر استفادہ کرونگا۔ پیشگی شکر ریہ۔ یہی حال لاطنیLegal mxum کا ہے ۔ میں نے قانون شہادت وغیرہ کے متعلق فقہی کلیات سے ان کا مقابلہ کیا تھا، شاید نصف صدی قبل ۔

خدا آپ کے علمی کام میں برکت دے اور پروان چڑھائے ۔پاریس میں مجھے اپنے مقالوں کی اشاعت میں دشواری ہے مگر معلوم ہوا کہ پاکستان بھی حوصلہ افزا مقام نہیں ۔ واللہ المسسقعان۔میری کتاب'' امام ابو صنیفہ کی تدوین قانون اسلامی بھی پروف ہے گزرگئ مگر چھینے کا نام نہیں لیتی ۔

حکیم محمد سعید صاحب خط و کتابت میں آب تک بہت قابل نمونہ شخص رہے ہیں ۔اب یکا یک چند مہینے سے مایوں نہیں ہوتا، انتظار ہی کرتا ہوں۔ کیا وہاں انکا اخبار نونہال بھی آتا ہے۔ اسے بھی مضمون ''میری شرارتیں بھیجا تھا'' چند ماہ ہوئے معلوم نہیں اس کا کیا ہوا ؟ آپ نے بالجون (Beljom) کا ذکر فر مایا ہے۔ بیشاید وہی شخص ہے جس نے جدید مسلمان مفتر وں پر ایک کتاب جرمن میں لکھی ہے؟ معلوم نہ تھا کہ وہ ابھی زندہ ہے۔ کیاوہ لائدن میں یا کہیں اور مثلا اُوت ریخت میں؟ مگر محض اس کے جواب کے لئے خط لکھنے کی زحمت گوارا نہ فر ماییے۔

یاد نہیں میں نے آپ سے استفسار کیا یانہیں کہ حضرت زینب بنت جحش کا جب حضرت زید بن حارثہ سے نکاح ہوا تو وہ باکرہ تھیں یا شیّبہ؟ اور زیر سے نکاح کب ہوا؟ کیا وہاں ابوعبیدۃ معمر بن المثنیٰ کی کتاب ازواج النبی آئی ہے (طبع بغداد)؟

بھائی صاحب اوراحباب کوسلام۔

نیاز مند محرحمیداللہ

بسم الله الرحمن الرحيم

پارلیس ۲۵ رجمادی الآخرة ۲۴ ۱۳۰ه

خطنمبر: ا۳-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

آج کی ڈاک میں، نہ معلوم کب کی چلی ہوئی ،'' انصاری کمیشن کی راپورٹ' کینچی ،جزاکھ اللہ احسن المجذاء ،اس کی کوئی خاص ضرورت نہ تھی اتفاقاً صفحہ ۱، عمود دوم ، نیچے سے تیسری سطر میں سکونت پر برنظر سے گزرا، بحیین سے '' پذیر' بردھتا رہا ہوں ذہن میں ہے۔شایداب اردو بھی بھول چلا ہوں۔

آپ کی کرمفر مائیوں پر بہت شرمندہ ہوں

چند دن قبل بھیجا ہوا خط ان شاءاللہ مل گیا ہوگا۔

الجزائر كمنتقى بين جومقالے جهاپ كر بانتے بين ان بين بحد و بے پناه غلطيان بوتى بين - ميرے مقاله "نتدوين القدآن و تراجمه" كا بھى يكى حال ہے ، "أقدم آثار تدوين الصديث كتابةً" كا بھى اور "الاجتہاد فى عصر الصحابة" كا بھى ، واصبر وما صبرك الآبالله، تو قع نہيں كه وه طباعت كے وقت پروف تسجيح كى زحمت گوارا فرمائيں ـ

کوئی خدمت کرسکون تو بے جھبک یاد سے شادفر مائیں

نياز مند

محرحميدالله

مخدوم ومحترم زادمجدكم وكتر الله فينا امثالكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل شام کی ڈاک میں دورجٹر خط (۹،اور ۱۰ جمادی الآخرۃ کے )ایک ساتھ ملے ،ممنون بھی ہوا،شرمندہ بھی ہوا، پاکستان جانے والی ایک تہائی ڈاک کا ضائع ہوجانا ، یہ ۳۲ سالہ تجربہ ہے، اللہ ان بھائیوں کو نیک ہدایت دے۔ یفین فرمائیں کہ آپ کے ہر خط کا میں نے فوراً جواب دیا، اب مکرران کا خلاصہ لکھتا ہوں:

مجھے آپ کا وہ خط بھی ملاتھا جس میں آپ کی علمی کاوشوں کی تفصیل تھی ، بار ہے اللہ فی مساعیک مساعیک میں کتاب'' ادب الفاضی '' اب تک تو نہیں آئی ہے ، سمندری ڈاک کو عام طو پر تین مہینے لگتے ہیں، مجھے ورلڈ بگ انسائکلو پیڈیا کے مضمون'' قرآن' کی ضرورت بالکل نہیں ۔ اصل میں مجھے اس کے ناشر کا پنہ درکارتھا کہ اسے ایک شکا پی خط اس مقالے کے متعلق لکھوں (جس میں لکھا ہے کہ قرآن کے ترجے کی حرمت صدیوں جاری رہی ) اب بیے شکا بی دشتہ دارنے امیر کا سے بھیجے دیا ہے اور میں خط لکھ بھی چکا ہو۔ آپ مزید زحمت نہ فرمائیں۔

پیدہ بید رسد وراد سے ہروہ سے بی دیا ہے اور مضرت زین اور حضرت زین از دواجی تعلق کا صرف ایک سال رہا ہونا (جو میرے اپنی مال کے بالکل مطابق ہے ) بنی چیز ہے۔ آ پ کے علم کے لیے عرض کرتا ہوں کہ میری رائے میں بی بن گو پینیس سال تک با کرہ بی رہا ہونا چاہیے ۔ کیونکہ لکھا ہے کہ جب حضور اکر ہائی پینے کے عرار اردے کی بی بی اواطلاع ملی تو فوراً کہا:''دم محمر ایو میں دور کعت شکراند اداکر نے کے بعد مزید باتیں کروگی''۔ پورے ادب سے گمان کرتا ہوں کہ بی بی اپنی ماموں زاد بھائی تاہین پینے ماموں زاد بھائی تاہین پینے ماموں زاد بھائی تاہین پینے ماموں نے مجبور کردیا کہ ذید ہے نکاح کرو۔ جی چاہتا ہے کہ ام المومنین حضرت زیب پی اس سلط میں ایک مضمون کھوں اور فرگیوں کی یاوہ گوئی کا جواب ہماری نئی نسل کے لیے مہیا کروں ، و جاللہ المتوفیق اس سلط میں ایک مضمون کھوں اور فرگیوں کی یاوہ گوئی کا جواب ہماری نئی نسل کے لیے مہیا کروں ، و جاللہ المتوفیق اس سلط میں ایک مضمون کے بینچنے کی بھی اطلاع گزران چکا ہوں اور یہ بھی عرض کرچکا ہوں کہ وہ مضمون بی الحقیر میرانہیں ہے ۔ شاید کی مصلحت سے میرامضمون وعدے کے باوجو دنہ چھاپا۔ اب آ پ محترم مزید جس ہوئی النوی نہیں ہوئی انون اسلامی'' کے مشح مطاب کے متعلق بھی میں عالم اور کرکی کتاب'' اہم ابوحیف کی تو وین النون اسلامی'' کے مشح والی تو میا سال بھر سے ہیں۔ شاید ای کی شرمندگی سے جھے کھاتا بھی نہیں چاہتے ۔ ہوئی ارب کوئی مزید جواب طالب امر باتی نہیں ۔ دوایک دن قبل سادہ ہوائی خط بھی کھے چکا ہوں میری کتاب' '' اہم ابوحیف کی تو میں منظام اللہ وعافا کم منظام اللہ وعافا کم الفتار رائی نہیں ۔ دوایک دن قبل سادہ ہوائی خط بھی کھو چکا ہوں الفتار رائی رہم اللہ وعافا کم الفتار رائی نہیں ۔ دوایک دن قبل سادہ ہوائی خط بھی کہوں الفتار رائی نہیں جا بیا ہوں کہوں الفتار رائی دوائی کوئی مزید جواب طالب امر باتی نہیں ۔ دوایک دن قبل سادہ ہوائی خط بھی کھو ویا اگر میں الفتار رائی دوائی دوائی دوائی کی میرانہیں کی میرانہیں جوانی المیانہ کی دوائی کوئی مزید و بار کوئی کی دوائی کی دوائی د

محرحمدالله

خطنمبر: ۳۳۳ – ااردجب، ۱۳۰۸ ه

مخدوم ومكرم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آج عنایت نامه ملاممنون ہوا آپ کوتین خط دو دنوں میں ملے۔ یہ ہے ہماری ڈاک ،این ہم اندر عاشقی بالائے غمہا دیگرست۔

تجدیداملاء اردوئی چیز نہیں۔ کم از کم بچاس سال پہلے میں نے یہی دلیس کہ فاری میں (ذ) نہیں ہے وغیرہ سنی پڑھی تھیں لیکن جب بہت قدیم فاری مخطوطوں میں فاری لفظوں میں ذال مستعمل دیکھا گیا تو جنوبی ہند میں وہ قصے ختم ہو گئے۔ خدا عربوں کو جزائے خیر دے ، انھوں نے قرآن مجید کا املاء بدلنے کی کوشش نہ کی اور ہمیں اب معلوم ہوسکتا ہے کہ اولین مسلمان عربی کوکسی طرح کھھے تھے۔ ہماری ایک بہن ہیں بغداد میں ،شہیلہ ، ان کو جب یہ کھھے دیکھا کہ فلاں اصل مکتوب نبوی غلط ہونا چاہئے کیونکہ اس میں ''عررہ'' ہے (غیرہ کی جگہ)۔ میں نے انھیں کھا کہ قرآن میں والسّماء بند نیدار ہیں ، مان لیا۔

تفتیش جرائم اہم مسلہ ہے لیکن افسوں ہے مجھے اس کے متعلق کچھ بھی علم نہیں ، شوق سے آپ کے مقالے کی شخیل کا انتظار کرونگا، عہد نبوی میں لوگوں کو جھوٹ بولنا نہیں آتا تھا! اس لئے تلاش میں کوئی زصت نہ ہوتی تھی ؟ ہم اب' مہذب' ہو چلے ہیں۔

چند ماہ قبل اسلام آباد میں سائنس کانفرنس ہوئی تھی میں نے'' نباتیات میں اسلامی خدمات'' پرایک مقالہ بھیجا تھالیکن صحت نے اجازت نہ دی کہ تکٹ آنے کے باوجود جاسکوں ، کیا انہوں نے یہ مقالے چھاہے ، بانٹے ہیں؟ حکیم محمد سعید صاحب کی کانفرنس'' سیاسی نظام'' کے متعلق بھی میرے ایکے نام خطوط کے جواب کا انتظار ہے ، وہ اس جفتے یہاں آنے والے تھے ، مگر کو بن ہاگن میں رہ گئ آنہ سکے اس لئے زبانی معلوم نہ کرسکا۔

ابھی ابھی معلوم ہوا کہ نیپالی زبان میں پارہ عم ترجمہ دلّی میں چھپاہے ۔ مگر کسی سنہا صاحب کا ہے ۔ مسلمانوں میں ابھی صلاحیت نہیں آئی خیر۔

نيازمند

محرحميدالله

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

الحمدللدآپ كى شانداركتاب ادب القاضى بيني كئى - جزاكم الله احسن الجزاء \_

کاش اس میں ایک انڈکس ہوتا۔تفصیل سے تو ابھی دیکھ نہ سکا۔ احتیاطاً آپ کی توجہ الاستیعاب لابن عبد البر میں حضرت سمراء بنت نھیک الاسدیہ رضی اللّٰہ عنہا کے حالات پر منعطف کرا تا ہوں ۔

ابن جمر کے ہاں حضرت شفاء بنت عبداللہ العدویہ رضی اللہ عنہا کے حالات سے آپ یقیناً واقف ہو گئے۔ ایسی حدیثیں جن میں رسول اکرم ﷺ فظلم سے زجر فرمانے کے لئے دھمکا تے ہیں اور فرماتے ہیں کہ میں خدا کے ہاں اس کاخصم رہوزگا، وہ گویا مظلوم کے وکیل (اڈوکیٹ) کے معنے میں ہے۔ بیاد کے اللہ فسی مساعیک

خادم

محدحميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

باريس ۱۹رشعبان ۱۳۰۴ه

خطنمبر: ۳۵–

محترم ومكرم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کچھ عرصہ ہوا آپ کے نوازش نامے کا جواب دیا تھا۔ یاد تو نہیں کس کس چیز کا ذکر تھا۔ غالبًا یہ بھی تھا کہ اگر الجزائر کے صلت قیلی السلامی کے میرے تین سالہ مقالے قرآن ،حدیث اور اجماع کے متعلق اگر آپ کے پاس نہیں ہیں اورخواہش ہے تو ان شاءاللہ فوٹو کا پیال ارسال کرسکتا ہوں۔

تحکیم محد سعید صاحب کے اجتماع '' طرز حکومت'' کے مجموعہ مضامین کی دوجلدیں ابھی ابھی آئیں، نیز ان کا مقالہ کو ہلی'' قرآن پاکستان میں'' گزشتہ ہفتے یہاں French Pakistani Colloquicum دھوم دھام سے یونیسکو میں ہوا۔ قانون بین المما لک زیر بحث رہا میرے تاثر میں تو محض پھیسے سارہا۔ ایک فرانی نمائندے کی ''حقیق'' میں مسلمان اگر اسرائیل کو تسلیم نہیں کرتے ہیں تو اس کی وجدمحض ند بہی تعصب اور عدم رواداری ہے!

خدا کرے وہاں خیروعا فیت سے ہوں

نيازمند

محمر مبدالله

خطنمبر: ۳۶-

مخدوم ومحترم زادمجدكم وفيصكم السلام عليكم ورحمة اللّه وبركانته

رمضان مبارک ۔عنایت نامہ مور نعہ ارشعبان کل ہی آیا۔اس اثناء میں ممکن ہے میرا بے صبری کاعرضیہ بھی مل گیاہو۔

زن نوازی یازن پرسی ایک لاعلاج مسکلہ ہے ۔ چند دن ہوئے یہاں انجمن -Amities islamo chritienues میں ایک (الحمد لله غیر مسلم) شادی شدہ خاتون نے بغیر کسی شرم کے بیار شاد فرمایا:

Ge n'ose pas moi-meme mais Jiadmite celles qui se disposent comme elles veudent saus hisitations

سائنس کا نفرنس کی ربورٹ روانہ کرنا کا نفرنس کے منتظمین کا فریضہ ہے، آپ کانہیں ۔اللّٰہ اضیں نیک ہدایت دے۔ کوئی کار لاکقہ ہوتو یاد سے شادفر مائیں

ناچيز

محرحمدالله

فضول بياني:

ایک چیز کبھی کبھی سونچاہوں کہ آپ کے ہاں عربی، اردو ، انگریزی جوتین رسالے ہیں کیوں نہ ان سے دم سے دسے مستفید ہوں؟ فی الوقت اس سے وہ جسے وہ زبان نہیں آتی استفادہ نہیں کرسکتا! مقصد سے کہ ہرمقالہ تینوں زبانوں میں چھپے اس طرح شاید موادا تنا ہوجائے گا کہ وہ ماہوار رسالے بنادئے جاسکیں۔ انھی انھی چیزیں ہرزبان کے رسالے میں ہوتی ہیں مگر ہرا تھی چیز فی الوقت ہرزبان میں نہیں ملتی۔

مزید: یادنہیں میں نے آپ سے عرض کیا تھایانہیں کہ مرحوم مقبول سجانی صاحب کا ترجمۂ قرآن مجید جنرل ضیاء صاحب نے (سیاسی اور علمی دونوں مفاوات کے لئے) چھاپنے کا حکم دیااور وہ کراچی کی تاج کمپنی کے سپر دبھی کیا گیا۔افسوں ہے کہ اس کے عاشق قرآن مہتم صاحب کا انتقال ہوگیا۔اب پیتنہیں اسکا کیا حشر ہوگا؟ اس کا آغاز کوئی پینیتیں چالیس سال پہلے" وزیر مالیہ" غلام محمدصاحب نے کیا۔ پھراب جنرل ضیاء نے اس سے مکرر دلچین کی۔واللّٰہ غالب علمی اُسولا۔

مخدوم ومحترم زادمجدكم وتم فيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

میرے عربیضے ملے ہوئگے۔ ابھی ابھی آپ کاعید کارڈ آیا ہے زحت فرمائی کا شکریہ گر مجھے یہ ببند نہیں اگر دنیا کے ایک ارب مسلمانوں میں سے ہرایک اوسطا ہرعید پر پانچ روپے صرف کرے ہرسال دس ارب کی خطیر رقم کسی کار آمد دینی وملی غرض کی جگدا کارت جاتی ہے بلکہ اسکا بڑا حصہ کاغذ ساز، سیابی ساز اور مطبع ساز غیر مسلمانوں کو جاتا ہے۔اس عید کارڈ میں متعدد طباعتی یا تالیفی سہو بھی نظر آتے ہیں چنانچہ ....۔

خاص کر پاکستان وترکی جیسے ملکوں میں کہ ساری دنیا ان کی دشمن ہے الجزائر کے جنوں کو دیکھتے کہ وہ اقوام متحدہ میں قبرصی مسلمانوں کے خلاف یونانی قصابوں کی تائید کرنے والوں کے گروہ کی قیادت کرتا ہے ۔وفقہ نما اللہ لمصافیعہ دضافا میں نے پاریس کی متعدد الجمنوں کی طرف جزل ضیاء الحق سے استدعا کی ہے کہ شالی قبرص کی اسلامی حکومت کو تسلیم فرمالیں ۔ مادی فائدہ نہ ہو، اخلاق اور نفسیاتی فائدہ ہے۔

آپ كا فيصله كه ميرامضمون الاجتهاد في عصد الصحابة شائع فرمائين ؟ تواس مين بهت ي طباعتى علياعتى غلطمان بن مثل كيطورير:

صفحه: ا، طرو كملة الرسول وبسنة / كمَّلَهُ ... بتَّنَه

ا، مطركا ثالث روايات ثلاث روايات

٢، سطر١٩ حيانلا أحيانا

۲، مطر۲۴ معرالصحابة ر...حذف کیا جائے

۲۵ و۲۷ کے مابین ... رعصرالصحابة (عنوان کا اضافہ کیا جائے)

استنبطولا استنبطولا

۳۸ ، سطره خویذ و کب دس رخویذ وگ در Khuvedhvagda

۵، ط۲ لم یکن انهم الم یکن صعنالا أنهم

۵،سطر۲ فصلارفضلاً

۲، سطر ۱۲ صاحبة وقول ماحبة من ماحبة من ماحبة من ماحبة من ماحبة من ماحبة من من منتقبة منتقبة

> سفح: المسطر۲۰ فکم تنفطع فلم تنقطع ۱۲، سطر۷ لسان الفارسی لسلمان الفارسی رضی الله عنه ۱۲، سطر۹ الفارسی رالفارسی شیخ البخاری ۲۵ رسورة ۲۱ رارا

رمضان المبارک، عیدمبارک، کیا آپ نے علم بیئت سے بھی بھی دلچیں لی ہے؟ عشاء کا وقت سورج کے اُفق سے ۱۸ درج بنچ جانا درست ہے، یا صرف ۱۲ درج (شفق کے غائب ہونے کے لئے؟ ماہ جون میں پارلیس میں شفق غائب ہی نہیں ہوتی ہے اور فجر طلوع ہو جاتی ہے۔۔۔۔۔عشاء واجب ہی نہیں ۔استانبول میں ایک شاگر دنے میری رائے پوچھی تومیں نے کہا ایسے فاضل کوصوبہ قطب شالی کا گورز بنا کر بھیج دیا جائے اور اسے وہال تیس دن کی شخواہ (ماہوار) بھی تمیں سال میں ایک بار دی جائے، بلکہ غذا بھی پورے سال میں صرف تین مرتبہ (بریک فسط، لیخ، ڈنر) دی جائے، جماعت ہنس پردی۔

حفظکم الله وعافاکم خادم محممدالله

مخدوم وسعترم زاد سعدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

خدا کرے سب خیر وعافیت سے ہول ،معلوم نہیں آپ شاید الجزائر کے سفریر ہوں۔ میں مدعونہیں ہوں \_ مجھے یقین ساہے کہ آپ کا ایک خط ڈاک میں ضائع ہوگیا جس میں آپ نے اطلاع دی ہوگی کہ میرے الجزائر کے مقالہ ہائے قرآن وحدیث آپ کو بہنے گئے۔والله المستعان میں نے اسلامی قبرس کے متعلق بھی کچھ خیال آرائی کی تھی۔ حضرت عثمان ر النفية كا جو قرآن مجيد استانبول ميس ہے ، الحمد للداس كا ميكروفلم مل كيا ہے \_ ايك تاشقند میں اور انڈیا آفیس لائبر ری میں بھی انؓ کی طرف منسوب ہے ۔ان کے بھی میکر وفلم مل گئے ہیں ۔اس تینوں کا مجموعہ ان شاءاللہ کیجا شائع ہو جائےگا۔میری ایک رشتے کی نوای امیر کا میں ہے۔ وہ اس کے لئے آپ اپنا سارا اندوختہ لگار ہی ہے۔خدااسے جزائے خیر دے۔

غالبًا بھائی صاحب ابھی بخیر وعافیت واپس آ گئے ہو نگے

حفظكم الله وعافاكم نیاز مند . محمد حميدالله

يارليس ۲۱ رشوال ۴۰ ۴۰ اهه،ا توار

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۳۹-

مخدوم ومحتبرم زاد مجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

ےارشوال کا عنایت نامہ آج بہنچ گیا ۔ د لیشکر یہ کیہ باعث اطمینان بھی ہوا**۔** 

حمزادی اور خادمی کی کتابیں میرے ہال نہیں ہیں۔ واحد امکان یہاں کے مدرسة السنهُ شرقیہ کے کتب خانے میں ہے۔اسے آج کل گرمی کی چھٹیاں ہیں۔

دو تین ہفتے بعد کھلے تو ان شاء اللہ نلاش کر کے منتیج سے اطلاع دونگا۔

کتاب مسلم کانڈکٹ کے ترجمے کے متعلق ناشر کے ہاں سے حسب سابق سکوت ہی سکوت ہے۔

دیگراطلاعات قابل افسوس تو ہیں، قابل حیرت نہیں، وفقنا اللہ لمافیہ رضاہ کوئی اور خدمت ہے؟ اچھا ہوا گر آپ کے ہاں مستشرقین کی شکایت کی کانفرنس نہ ہو چھیڑنے کا ردعمل اکثر ضد کی صورت میں نکاتا ہے۔ واللہ اعلم

نبازمند

محمرحميدالله

مخدوم ومحترم زاد فيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کتب خانہ السنهُ مُشرقیہ اگر چہ اصولاً تھلے گا ۳ یا ۴ ستمبر کو ہمین اس کی فہرست دیکھنے کا آج موقع مل گیا۔ محمود بن حمزہ کی الفرائد البھیۃ ، (۳۸۰) صفحات ،الجمد للّٰہ وہاں ہے۔ خدا کرے چوری کی ہوئی کتابوں میں نہ ہو۔ ستمبر کے آغاز میں ان شاء اللہ اسے نکلوا کرفوٹو کا بی لونگا اور ارسال خدمت کرونگا۔

اُبوسعیدالخادی کی بعض دوسری کتابیں تو یہاں ہیں لیکن مجامع الحقائق نہیں۔مجبوری ہے۔غالباً گزشتہ خطامل گیا ہوگا۔

نیاز مند محرحمدالله

۲۸ روسمبر۱۹۸۴

بسم اللدالرحمٰن الرحيم

خطنمبر: الهم-

مخدوم ومكرم زاد فيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

۱۱ رکا خط ابھی ابھی بارہ دن کی'' پرواز'' کے بعد ملا،ممنون ہوا۔ جب پرواز کا بیرحال ہےتو شناوری کے کیا کہنے ! دراسات کے گزشتہ نمبر کے پہنچنے کو ابھی وقت جا ہے : کم از کم تین مہینے! مگر پیشگی شکر بیرعرض ہے۔

جی ہاں الوثائق کی نئی طباعت دار النفائس ، بیروت ہی کے ہاں ان شاء اللہ ہوگی ۔ مرسلہ تصمیه حات واضافات کے پینچنے کی اطلاع تا حال وہاں سے نہیں آئی ہے۔ بیچارے لبنان پراللہ رحم فرمائے .

نمائش سیرت پرمبار کبادعرض کہے . آئندہ مختلف معروف زبانوں (روی ،چینی وغیرہ) کی کتابوں کے کم از کم سرورق کا فوٹو بھی رکھ سکتے ہیں .مقالوں کو ملائیں تو تعداد شاید ایک لاکھ تک پہنچ جائیگی ۔

مکتوب نبوی، بنام جیفر وعبدا بنا الحلندی پرمیرامضمون

L'original de la lettre du Prophet and Co-tois l'oman in connaissances de l'Islam, No. 12, Paris, Jamvries fivries 1983 p. 4-9

میں چھاپا ہے۔ آپ پرانی عبارت برقر ارر کھ کر''عن قریب'' پرایک فٹ نوٹ بڑھا سکتے ہیں۔ باقی آپ کوآزادی کامل ہے۔ یہ مضمون میری ایک نگ کتاب:

Six originaux des lettres du Prophitu

میں بھی شامل ہے جس کے بروف پڑھ چکا ہوں۔ان شاءاللّٰد قریب میں شائع ہوجا سگی . بھائی صاحب اور دیگراحباب کوسلام

نیاز مند محرحمیدالله

مخدوم ومكرم زادفيظىكم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركاته

عنایت نامے کاشکریہ ۔ تو قع ہے کہ اور سور جزاوی کی کتاب بھی پہنچ جائے گی جو کچھ عرصہ ہوا ہوائی ڈاک ہے بھیج چکا ہوں۔

اطلاعات کا د لی شکریه به

ایک دریافت کی زحت دیتاہول . شاید وہ آپ کا موضوع نہیں لیکن شاید آپ نے بھی کچھ اس پر کچھ سونچاہو: کیا حضرت شاہ ولی الله دہلوی پر قیام حجاز کے زمانے میں ترکی اور عربی راستے سے فلفہ ،

Utilitarianism کا کوئی اثر پڑا ہے۔ (یاونہیں ہالے بوتا صاحب نے اس سے کچھ بحث کی ہے )

سرسید کی عقل پرستی کیا صرف معزله اورامام رازی کے باعث ہے یا وہاں بھی پچھ فرنگی اثرات خیال کے جاسکتے ہیں؟ کیا واقعی انہوں نے عبرانی سکھی تھی ؟

> دیگراحوال گزررہے ہیں ۔اب یہال گھروں میں آتشداں دوبارہ چلنے لگے ہیں۔ میں میں

غزالي صاحب اوراحباب كوسلام

نیاز مند محرحمیداللہ

بسم الله الرحمٰن الرحيم ١٣٠٥ه اله

خطنمبر: سهم-

محترمى زاد مجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل جوعنایت نامہ آیا تھا، اس کا جواب دے چکا ہوں۔ آج تازہ کرم نامہ آیا ہے جس سے اطمینان ہوگیا کہ مرسلہ کتاب (کی فوٹو کا پیاں) پہنچ گئیں، والجمد لللہ کسی فرصت میں تحریر فرمائیں تو ممنون ہونگا کہ اس کتاب کی اہمیت کیا ہے؟ بہ ظاہر تو فقہ کی ایک درس کتاب ہے۔

میں جانتا ہوں کہ آپ فوٹو کا بیوں وغیرہ کا حساب چاہتے ہیں، چاہے وہ کتنے ہی قلیل نہ رہے ہوں ۔ بہر حال اگر وہ لابدی ہی ہوں تو رقم وہیں مناسب اغراض دینی کے لئے خرچ فرما دیجئے ۔ ایک'' صدیقی ٹرسٹ نیم پلازا، لسبلہ چوک ،نشتر روڈ ،کراچی'' ہے جو اکثر مجھ پر کرم فرما تا او راپنی کتابیں بھیجا کرتا ہے ۔ آپ کی رائے میں اگر وہ نامناسب نہ ہوتو اسی کو کچھ مناسب رقم بھیج دیجئے ،ممنون ہونگا۔

غالباً میرے دونوں خط کل کا اور آج کا ، آپ کوسفر سے واپسی ہی پرملیس گے۔ خدا زیارت حرمین کی

سعادت بھی عطا فر مائے۔

اِس مُحرِّ م میں 9 کے برس ختم کر چکا ہوں ،استی واں سال شروع ہور ہاہے ۔اب سیروسیاحت کا زمانہ نہیں اور نہ فضول تماشوں ہے کوئی دلچیپی کہ ان کے لئے یا کتان جاؤں ۔ حفظکے مداللہ وعافیاک

مخدوم نوح ہالای کے ترجمۂ قرآن مجید کی مجھے اطلاع آئی تھی، اگرآپ مجھے صرف اس کی وہ تفصیل دیں جو کسی کیٹلاگ میں ہوتی ہے تومیرے لئے کافی ہو۔ ہواکھ اللہ حبیر البوزاء

> نیاز مند محرحمیدالله

خطنمبر: ۴۲۲ بهم الدالرحل الرحيم پارليس ۵ مرمرم ۵ مهم اله ، دوشنبه

منفدوم ومنعترم دام ظلكم

السلام عليكم ورحصة الله وبركاته

تازہ عنایت نامہ (مورخہ ۲۴ رحمبر) بھی آج پہنچ گیا۔ ممنون ہوا۔ کرم ہوگا گر ایسا الفاظ آپ استعال نہ فرما کیں جن سے مجھے مجوب ہوناپڑ تاہے اور تکلیف ہوتی ہے۔

سند قراءت قرآن مجيد كالمطلوبه حصنقل كرتا مول:

واشتر ط على شيخى واستاذى وحيد دمر، وفريد عصرلا، البصير بقلبلاً الله الشيخ حسن بن محمد بيومى ، وهو عن الشيخ محمد سابق، وهوعن الشيخ خليل المطوبسى ، وهو عن الشيخ على الطوبسى ، وهو عن الشيخ على المطوبسى ، وهو عن الشيخ على المطوبسى ، وهو عن الشيخ على المطوبسى ، وهو عن الشيخ على المعلوبسى ، وهو عن الشيخ على المعيمان البيسانى ، وهوعن الشيخ أحمد المعيمى، عن أبيه الشيخ على المعيمى (وح إلينا) و هو عن سيدى محمد بن محمد الجزرى ،عن سيدى عبد الرحمن القسطنطينى ،عن سيدى عبد الرحمن الإزميرى، عن سيدى سلطان المزاجحى عن سيدى أحمد المسيرى ،عن أبي جعفر الشهير بأوليا أفندى (وح إلينا) فأمارواية حفص فحدثنا بها أبو الحسن طاهر بن غلبوت المقرئ ،قال حدثنا بها أبو العباس ،قال حدثنا بها أبو العباس أمد بن سهل الاسنانى، على أبي محمد عبيد الصباح، على حفص ،على عاصم وهو عاصم بن أبي النجود وكنيته أبوبكر ،تابعى ،قرأ على أبي عبد الله بن حبيب السلمى،وذر بن حبيب الاسدى، على عثمان ، وعلى ، وابن مسعود ،وأبى بن كعب ،وزيد ثابت على النبي النبي النبي على النبي السلمى ، ودر بن حبيب السلمى ، ودر بن حبيب الاسدى على النبي السلمى الاستور النبي السلمى الاستور المنبي السلمى الاستور المن المنبي السلمى النبي على النبي السلمى ا

خدا استاد مرحوم کواعلی علمیین میں جگہ دے ۔ جب میں نے ان سے درس لیا تھا تو حرم مدینۂ منورہ میں استاذ قراءت تھے کیکن بعد میں شخ القراء بھی وفات سے پہلے بئے ۔مصری تھے اورمہا جرمدینہ یاک۔ ان شاءاللّٰداس خط کے پہنچنے تک آپ سفر سے سالمًا غانمًا واپس آ جا کمینگے۔

زىل:

ا - بعض جگه الفاظ' قدیم' طرز پر ہیں، سطر ۱۳، ابی سلمونة کی جگه ابوسلمونة! ترک ہے۔ والله صولانا وهو علمی صابیشاء قدیر۔

٢- كيا ايك مقاله "اوقات الصلاة والصوم في المناطق البعيدة عن خط الاستواء"
 آب كي لكي كارآ مربوگا حفظكم الله وعافاكم

نیاز مند محمد حمیدالله

۱۳۰۰مرم ۴۰۰۵ اهرمنگل

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۴۵-

مخدوم ومحترم

السلام علمكم ورحمة الله وبركاته

ان شاءاللد آپ خیروعافیت سے واپس آ چکے ہو نگے ۔میرے عریضے بھی ملے ہو نگے ۔

ایک بہت دوست اور مخلص مسلمان کی فرمائش پر آپ کوز حمت دے رہا ہوں۔ وہ تونسی طبیب ہیں اور امراض صدر کے مخصص ۔ وہ دریافت کرتے ہیں کہ آیا پاکستان میں کوئی انگریزی طبتی رسالے ہیں، اور آیاوہ ان کے

طبی مضامین شائع کرنے کو تیار ہونگے ؟ وہ ضمناً پرانے مسلمان اطبّا کی تحقیقات سے بھی استفادہ کرتے ہیں۔

خدا کرے آپ کے مہتم کتب خانہ ڈاکٹر احمد خال صاحب خیروعافیت سے ہوں ۔ بہت دن سے ان کی طرف خلاف عادت خموثی ہے۔ شاید میرا خط ڈاک میں ضائع ہو گیا۔اسے کوئی اہمیت نہیں الیکن انکی صحت کی زیادہ فکر

-4

بھائی صاحب کو بھی سلام اوراحباب کو بھی

نياز مند

محمر حميدالله

مخدوم ومحترم زادفيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

میں آپ کو لکھنے والا ہی تھا کہ نوازش نامہ ملا ہمنون ہوا۔ان شاء اللہ آپ سالمًا غائمًا واپس ہوئے ہیں اور خدانے حق کو کامیا بی عطافر مائی۔خداعمرہ قبول فر مائے۔

آپ کے بعض طبی رسالے اور بعض کے نام بروقت ملے تھے اور میں نے فوراً اتو نسی دوست کو بھیجتے ہوں آپ کو بھی رسالے اور بعض کے نام بروقت ملے تھے اور میں اندر عاشقی بالا نے م ہا دیگر است۔ مجھے معاف فرمادیں۔

ان دنوں الوٹائق السیاسیۃ کو پانچویں اڈیشن کے لئے عاجلانہ تیار کرنے میں اتنا مشغول ہوں باقی ہر چیز کھول چکا ہوں باقی ہر چیز کھول چکا ہوں اللہ ہوں کہ تھا لیکن کھول چکا ہوں کہ تھا کی ہول چکا ہوں کہ تھا کہ ہوں کہ تھا کہ ہوگئیں کیا معاملہ تھا۔ حفظکم اللہ وعافا کم

بھائی صاحب کو بھی سلام فر مانے کی زحمت گوارا فرمائیں۔

نیاز مند محرحمدالله

هم جمادي الاولي ۵ مهم اهر ۲۷ مرجنوري ۱۹۸۵ء

طنمبر: ٢٧- بم الله الرحمٰن الرحيم

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

مين آپ كولكه الله الله الله عنايت نامه سرفراز موارد لي شكرييه

الدراسات الاسلامية ك جس نمبر مين الاجتهاد في عصر الصحابة كالمضمون ہے وہ الحمد للدين على الله على الله على الله على الله في الدادين حيراً ، ركى يرتث شايد آئندہ جہاز مين آئينگے۔

اس کے صفحہ ۲ سر آخری سطر میں لفظ '' السنن' کے بعد خیال ہوتا ہے کہ بیعبارت بڑھائی جاسکتی ہے:

مثال آخر: "فان كن نساء فوق اثنتين" وفي حديث جابر في سبب نزول هذه الآية كما نقله تفسير ابن كثير عن الترمذي، وأبي داود و ابن ماجه ،أن رسول الله الله الله عن الترمذي، وأبي داود و ابن ماجه ،أن رسول الله الله الله عن الترمذي وأبي داود و ابن ماجه ،أن رسول الله الله الله عنه الترمذي وأبي عنه الترمذي وأبي داود و ابن ماجه ،أن رسول الله الله الله عنه الترمذي والترمذي وا

فقال:أعط ابنـتى سعد الثلثين و امّها الثـمن وما بـقى فهـو لكـــ

مکتوب مقوت کی اطلاع کاشکریہ، کیوں نہ یہ فاضل قاضی محمود الحق صاحب اس پر ایک مقالہ لکھ ڈالیس... آپ کومعلوم ہوگا کہ یہ خط توپ قالی میوزیم (استانبول) میں ہے اور قاہرہ کے قبطوں کا ایک صدی ہے دعویٰ ہے کہ اس کی ایک مزید نقل ان کے ہاں ہے (گروہ کسی کونہیں بتاتے) میری کتاب ابھی آخری پروف کے مرحلے پر ہے۔

بھائی صاحب اوراحباب کی خدمت میں سلام

نیاز مند محرحمیدالله

٢ رجمادي الآخر٥٠٩١ه،

بسم الله الرحمٰن الرحيم

اينمبر: ۴۸–

مخدوم ومحترم متعنا الله بطول حياتكم

السلام عليكم ورحمة اللدوبركانة

خدا کرے آپ سب خیروعافیت سے ہول ۔

صفالة الاجتهاد فی عصر الصحابة کے علاحدہ ننخ اب تک راہ ہی میں ہیں۔ إن شاء اللہ اديرسوير آجا كيں ہيں۔ إن شاء اللہ اديرسوير آجا كيں گئیں گئیں گئیں۔ اس شا (طبع سابع) كا آخرى ننخ ميرے ہاں تھا ۔ ایک دوست مستعار لے گئے اب مکر گئے ہیں كہ میں واپس كرچكا ہوں۔ كيا وہاں اس كا ایک نسخه فراہم ہوسكتا ہے؟ میں بہتی ہے۔

بھائی صاحب کوبھی سلام ،احباب کوبھی

نيازمند

محمرحميدالله

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

ابھی ابھی عنایت نامہ ملا۔ ممنون تو ہوالیکن آپ نے اچھانہیں کیا۔ میرے پاس گزشتہ چالیس سال کے سارے اڈیشنوں کے نسخ ہیں صرف آخری ساتو ال اڈیشن مطلوب تھا تا کہ تازہ ترین اضافوں اور اصلاحوں سے بوقت ضرورت استفادہ کرسکوں۔

جیسے ہی آپ کا نسخہ آئیگا، ان شاءاللہ واپس کر دونگا۔ آپ کے موعودہ مضمون سے عافل نہیں ۔مسودہ ہو چکا ہے تبییض کا انتظار ہے ۔ان شاءاللہ اور کا موں میں ،اس سے بھی جلد فارغ ہوجاونگا سے کوسلام

> خادم محمد حمید الله

۲۲ جمادی الآخره ۱۲۰ه

بسم الله الرحمن الرحيم

مخدوم ومحترم زادمجدكم

خطنمبر: ۵۰-

ا مرا منابع المسلام عليكم ورحمة الله وبركانته

میرا خط مل گیا ہوگا۔ شاید کتاب بھی واپس پہنچ گئی ہوگی ۔ اب زحمت نہ فرمائیں۔ کتاب سے یہال استفادے کا انتظام ہوگیا ہے۔والحمد للد۔

آپ نے دراسات اسلامیہ کے اردواؤیش کاذکر فرمایا ہے۔اس پرایک چیز زہن میں آئی:

بہت عرصہ ہوا اردو دائرہ معارف اسلامیہ لاہور نے مجھ سے حضرت علیٰ پر ایک مقالے کی فرمائش فرمائی تھی، وہ بھیجا تو نظر آیا کہ پیند نہ ہوا اور شرماشری کومیرا نام تو باقی رکھالیکن اتن تبدیلیاں کیس کہ میں خودا بنی تحریر کو پہچان نہیں سکتا۔ خیر، شکایت نہیں، ہرشخض کواس کی ضرور تیں اور ذمہ داریاں ہوتی ہیں۔

ذکر کا مقصد میہ ہے کہ میرے پاس اصل کی ایک کا پی ہے۔ ۱۲ سطری ۱۲۸،۸۳ صفح ہیں۔ کیا یہ آپ کے رسالے کو درکار ہوگا؟ بہ باالاقساط چھاپ سکتے ہیں۔ گرشروع ہی عرض کرتا ہوں کہ کوئی اصرار بالکل نہیں، اس

## میں خاطر کا سوال نہیں ۔ میں اسے کسی کتابی صورت میں بھی کہیں چھپواسکتا ہوں۔ ان شاء اللہ خدا کرے وہاں سب خیریت ہو، بھائی صاحب اورا حباب کوسلام

خادم

محرحميدالله

۸/رجب۵۰۲۱ه،

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۵۱-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

کل شام کی ڈاک سے الاجتہاد فی عصر الصحابۃ کے زائد مطبوعہ نننج پہنچے، جزاکم اللہ خیر الجزاء، دل سے

ممنون ہول۔

چند دن قبل ایک عریضه گزرانا تھا ( اس میں حضرت علیؓ پر ایک اردومضمون کا ذکرتھا ) ان شاءالله ملا ہوگا۔

آج کل خطبات بہاد لپور کی نظر ٹانی اورانڈ کس کی تیاری میں غرق ہوں وہاں کے سابق واکس چانسلر

اورآپ کے رفیق پروفیسرعبدالقیوم قریثی صاحب اسے دوبارہ جلد سے جلد چھاپنا جا ہے ہیں۔

خدا کرے آپ سب خیروعافیت سے جول بھائی صاحب وغیرہ کوسلام نیاز

خادم

محمرحميدالله

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

۱۳ ر ماہ رواں کاخط کل ملاممنون ہوا جب بھی آ سمحترم کے پاس سے کوئی چیز آتی ہے ، فوأا رسید گزرانتا ہوں۔ کتاب مسلم کانڈ کٹ، اورزائد نسخہ ہاے مقالہ جات اب تک تونہیں آئے ہیں اور نہ اس قدر جلد آنے کا امکان ہے کیا آپ فاوی قاضی خان کا ذکر فرمار ہے ہیں یا فاوی تا تار خانیہ کا؟ آخر الذکر والد مرحوم کے ہاں تھی اور

اس کی فوٹو کا بیاں میرایک سیتیج نے دہلی ہی میں کسی کوہیجی ہیں۔

خطبات بہاولپورکوآپ کے رفیق پروفیسرعبدالقیوم قریشی صاحب اپنے شعبے کی طرف سے جلداز جلد شائع کرنا چاہتے ہیں۔ اس لئے کتاب کی صرف غلطیاں درست کرسکا (جوایک ہزار کے لگ بھگ ہونگی) آج کل انڈیکس تیار کرنے میں منہمک ہوں۔ ان شاء اللہ جلد فارغ ہوجاونگا۔ حوالوں کوخود میراجی چاہالیکن اس میں بہت وقت لگتا اس لئے مجبوراً ان سے صرف نظر کرنا پڑاہے۔ ابھی فیصلہ نہیں کیا کہ خود اپنی متعلقہ تصنیفوں اور مقالوں کی کتابیات بڑھاوں یانہیں، واللہ المستعان۔

مجھے علم نہیں کہ اسے کسی نے لاہور سے چھاپ دیا ہے ، غالبًا ساری غلطیوں کے ساتھ ...اصل کا ایک ستا اڈیشن ردی کاغذیر جامعہ بہاولپور ہی نے اصل ایک سال بعد طلبہ کے لئے چھایا ہے۔

حضرت علیؓ کا مقالہ نسلک ہے ، چاہتا تھا کہ فوٹو کا پی لوں کہ ایک نقل احتیاطاً محفوظ رہے مگر ٹائپ کی کارین کا پی کی سیاہی بہت مرہم پائی گئی ۔ خدا کرے وہ آپ کوحفاظت سے مل جائے ۔ آپ کواس میں ہرترمیم کی کامل آزادی ہے قطبین کے اوقات نماز کوان شاءاللہ خطبات بہاولپور سے فراغت کے بعد ہاتھ میں لول گا۔

بھائی صاحب کوبھی سلام

نيازمند

محترم ومكرم زادفيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

آج کی ڈاک میں'' بے شار' چیزیں ملیں۔رسید کے لئے عرض ہے کہ مسلم کانڈکٹ آف اسٹیٹ بھی ،عربی کے دونوں مقالے کے زائد نسخ بھی ، رسالے کے نمبر بھی پہنچے ، جذاکھ الله احسن البجذاء۔ اکتوبر کے مضمون قرآن میں شروع ہی میں ایک سہوطیاعت ہوئی ہے:

نصن صن أولادِ آخر صمر جونا چاہئے ، جنوری والے مضمون حدیث میں بھی ص: ۲ سطر ۲۰ میں ''بن حزم اُنا'' پڑھنے ، انسانہیں۔ ابھی وقت نہ ملا کہ دونوں مضمون پڑھوں اور غلطیوں کی ہرری پرنٹ میں تھی کروں پھراحباب و مکتبات میں تقسیم کرسکوں

حضرت علی کے حالات کا اردومضمون ان شاء اللہ پہنچ گیا ہوگا۔ خطبات بہاول پوربھی بعد نظر ثانی و بہ اضافهٔ اشاریہ، محترم عبد القیوم قریشی صاحب کو بھیج چکا ہوں۔ وہ اسے مکرر چھاپنا چاہتے ہیں۔ میری عزت افزائی ہے۔ میں 'دمسلم کانڈ کٹ' کے ارسال پر خاص کر بہت شرمندہ ہوں۔ مجھے اس کی زحمت دہی پر معاف فر مادیں سلام مسنون میں 'دمسلم کانڈ کٹ' کے ارسال پر خاص کر بہت شرمندہ ہوں۔ مجھے اس کی زحمت دہی پر معاف فر مادیں سلام مسنون میں دورہ کے ارسال بر خاص کر بہت شرمندہ ہوں۔ مجھے اس کی زحمت دہی پر معاف فر مادیں سلام مسنون میں دورہ کے ارسال بر خاص کر بہت شرمندہ ہوں۔ مجھے اس کی زحمت دہی پر معاف فر مادیں سلام مسنون میں دورہ کے اسال میں میں دورہ کے بہت شرمندہ ہوں۔ میں میں دورہ کے بیان میں میں دورہ کی بیان میں دورہ کے بیان میں دورہ کے بیان کے بیان کر بیان میں دورہ کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کر بیان کی دورہ کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کی دورہ کی بیان کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کی بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کو بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کر بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کر بیان کر میں کر بیان کے بیان کر بیان کی دورہ کے بیان کی دورہ کی بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کی کر بیان کر بیان کر بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کے بیان کر بیان کے بیان کی دورہ کے بیان کی دورہ کے بیان کر بیان کے بیان کر بیان کے بیان کر بیان کر بیان کر بیان کے بیان کر بیان کے بیان کر بیان کر بیان کر بیان کے بیان کے بیان کر بیان کر بیان کے بیان کر بیان کے بیان کر بیان کر

محمرحميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

يارليس۲۲ رشعبان ۱۴۰۵ه،

خطنمر: ۵۴۷-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

غالبًا آپ دوبارہ سفر پر ہیں ۔مضمونوں کے زائد نسجے پینچنے کی شکر گزاری کے ساتھ اطلاع دے چکا ہوں . ان شاءاللّٰدارودمضمون'' حضرت علیؓ'' پہنچے گیا ہوگا

تصميح أغلاط الطبع (ج١٩٦، ٥٤

مقاله تدوين القرآن وتراجمه

| ^-                         | <u> </u>         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |
|----------------------------|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 25.                        | مطبوع            | سطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صفحه                 |
| أولادآخرهم،                | أولادهم          | #<br>#<br>#<br>#                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <u> </u>             |
| مغارةعند                   | مستارة           | <u>.</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u> </u>             |
| أيضا                       | أيضا             | -<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <u> </u>             |
| اللغة                      | اللغات           | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u> </u>             |
| الحواريون                  | حواريون          | -<br>-<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u>.</u><br><u>4</u> |
| سِنّة                      | سنة              | <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| كوسيلة المعرفة             | والمعرفة         | -<br>-<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -<br>=<br>2          |
| لأداء                      | لأدا             | # 17   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1   # 1 | <u> </u>             |
| العسب                      | المسب            | 77<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <u> </u>             |
| السور                      | السورة           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | =<br>=<br>3          |
| قال:أول مسجد               | قال:مسجد         | <u>K</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -<br>-<br>9          |
| نجمأنجما                   | نجماً            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | =<br>=<br>•          |
| اًو رقّ                    | أو أوراق         | =======================================                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | =<br>-<br>-<br>      |
| القرآن                     | القرء ات         | = .<br>=<br>=<br>=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <u> </u>             |
| (وبعد)                     | (بعد)            | =<br>=<br><u>a</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <u> </u>             |
| صليل الله                  | خليل             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <u> </u>             |
| الشيخ                      | الشيل            | .=<br><u>₩</u><br><u>₩</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <u>n</u><br>=<br>=   |
| النجود                     | النجودا          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <u></u>              |
| ٠٠<br>( <del>جبريل</del> ) | جمريل)           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <u> </u>             |
| الذي                       | الفي             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <u>ii</u>            |
| العسب                      | الخشب            | =<br>=<br>=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u>.</u><br>=        |
| فليأت                      | قليأت            | <i>≡</i><br>=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u></u>              |
| الأنصار                    | -<br>الانصاري    | <u>=</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| المصحف                     | . الصحف<br>الصحف | -<br>-<br>-<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <u>n</u>             |
| ,                          | <del>,</del>     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | =                    |

| غزيمة              | التعزيمية               | in the second      | M.       |
|--------------------|-------------------------|--------------------|----------|
| ابن ثابت           | بن ثابت                 | <u> </u>           | )v       |
| وبقول ونــــن      | كنشمر ويقول وننتن كنشمر | =<br>~<br><u>=</u> | n        |
| الـورى''           | الوريد                  | <u>.</u>           | <u> </u> |
| الاناجيل اليونانية | الاناجيل                | <u>=</u>           | <u> </u> |
| d'onciaux          | d'onciaus               | Ξ.                 | #<br>#1  |
| deminuscules       | de minuscule            | <u>.</u><br>*-     | <u> </u> |
| memes              | mames                   | e<br>e             |          |

تصميح أغلاط الطبع (ج٠٢٠ع١)

مقاله أقدم آثار تدوين المديث كتابة

| Ê               | مطبوع                        | سطر        | صفحه        |
|-----------------|------------------------------|------------|-------------|
| أنا             | أنها                         | 7          |             |
| <u> </u>        | ظ                            | <u>ii</u>  | <u> </u>    |
| استهانت         | استصانت                      | )7<br>17   | <u>n</u>    |
| بدو أحد         | بدر                          | <u> </u>   | . <u>II</u> |
| آلاف            | الالاف                       | <u> </u>   | <u> </u>    |
| معاهدات         | مشاهدات                      | <u> </u>   | <u> </u>    |
| سہیل بن         | سہيل ابن                     | <u> </u>   | <u> </u>    |
| كتبنا،وبخط      | كتبنافي                      | ₩<br>₩     | <u>*</u>    |
| حذيفة بن اليمان | حذيفه بن اليمان              | <u> </u>   | <u> </u>    |
| عصر صحابة النبى | عصر النبى                    | <u> </u>   | <u> </u>    |
| وبكى            | وعلى                         | n<br>E     | <u> </u>    |
| ووصلت           | و وصل                        |            | <u> </u>    |
| ب کو بھی سلام   | خیر وعافیت سے ہوں بھائی صاحب | خدا کرے آپ |             |
| نيازمند         |                              |            |             |

نیار مند محمد حمیدالله

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

ا بھی ابھی المجھی الراکتوبر کا عنایت نامہ ملا۔ سرفراز ہوا۔افسوں ہوا کہ میرے سابقہ دو تین عریضوں میں سے آپ کو ایک بھی نہ ملا۔ میں نے خیال کیا تھا کہ آپ کسی سفر پر ہیں۔خدا ڈاکیوں کونیک ہدایت وے مجھے اب یہ بھی یادنہیں کہ سابق میں کیا لکھا تھا، اسپی سال سے متجاوز ہو جانے سے حافظہ بڑا کمزور ہوگیا ہے۔

قطبین برنماز کا مقالہ صاف کرنا ہے۔ دیگر اتنی کثیر مصرفیتیں ہیں کہ کوئی'' نئی چیز'' لےنہیں سکتا۔ان شاءاللہ جلد ہے جلدادھر توجہ کرونگا

میں نے آپ کے ساتھ کے کتب خانے کے سلسلے میں ایک سرکاری خط کا جو آیا تھا، جواب دیا تھا کہ Trust اور عیس نے آپ کے ساتھ کے کتب خانے کے سلسلے میں ، آپ ہی جو چاہیں انتخاب فرمائیں ۔ جو چیز میں چاہتا ہوں وہ صرف سے کہ اس میں میرانام ندر ہے ۔ بہر حال آپ کو پوری آزادی ہے۔

نیاز مند محرحمدالله

• ارربيح الأنور ٢ • ١٠١ه،

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۵۲-

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل شام کی ڈاک میں مرسلہ بستہ ملا ممنون ہوا (رسالہ اور مضمون حضرت علیٰ کے زائد نینخے )۔ یہاں آج کل شدید برفباری ہورہی ہے ۔ میرے فرانسیسی ترجمہ قرآن کی پندرھوریں اشاعت کی تیاری

کے کا م میں غرق ہوں۔

بھائی صاحب کوسلام

نیاز مند

محرحميد الله

مخدوم ومحترم زادفيفتكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

آج صبح کی ڈاک میں عنایب نامہ ملا۔ دلی مسرت کا باعث ہوا کہ آپ خیر وعافیت سے ہیں۔

ججۃ اللّٰدالبالغۃ کے کسی فرانسسی ترجے کی اشاعت سے میں بے خبر ہوں ّ۔میراا پناتر جمہ کوئی تمیں ایک سال سے مخطوطے کی شکل میں گھرمیں پڑا ہواہے کہ کوئی ناشر نہ ملا، واللّٰدالمستعان

تقریباً ڈیڑھ دومہینے ہوے اپنی تازہ فرانسسی تالیف مکتوبات نبویہ کی چھے اصلیں ہوائی ڈاک سے (بغیر رجٹری کے )محموداحمد غازی صاحب کی خدمت میں روانہ کی تھی رسید آئی غالبًا ڈاک میں چوری ہوگئی۔ المصستغاف إلى الله کوئی اور خدمت ہوتو تکلّف نے فرمائیں

نيازمند

محمد حميد الله

۷۱رجب۲۰۶۱هر۲۸/مارچ۲۸۹

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۵۸-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

عنایت نامه ملامه منون ہوا اور اطمینان خاطر حاصل ہوا کہ فرانسسی کتاب کم از کم گم نہ ہوئی اور آپ کو پیننج گئی الحمد للد آپ کی خلیری بہن کا انتقال ہو گیا۔ انتا للیہ واتبا الیہ داجعوں۔ اللہ انھیں اعلاے علیین نصیب کرے اور سب پسماندوں کوصبر جمیل کی توفیق

غزالی صاحب شوق سے دیلز یو نیورٹی کومیرا حوالہ دیں لیکن میں کیا اورمیری شناخت یا سفارش کیا۔ جہاں کا آب ودانہ ہے وہاں جانا اورر ہنا ہوگا۔

میری عمراتی سال سے متجاوز ہوگئ ہے ہر وقت تھا ہوا رہتا ہوں، کم ہی توقع ہے کہ سال آئندہ صحت اب سے بہتر ہوگ ۔ یقین نہیں کہ وہاں آسکوں اس قتم کے لکچروں کو تیار کرنا ہوتا ہے، برجتہ نہیں دئے جاسکتے۔ اور موجودہ عمر میں اس کا امکان نہیں۔ محصسب سے زیادہ افسوس اس کا ہے کہ استا نبول جانے سے معذرت مانگنی پڑی ۔ وہاں میں نے تاری تطود الدستود عند المسلم شوع کی اور کوئی پندرہ سال جاری رکھی تھی ۔ مکہ قبل اسلام سے

لے کر ابوالعباس سفّاح تک پہنچا تھا اور ہر سال ایک ایک خلیفہ کا فرداً فرداً ذکر کرنا تھا۔اس کی بکمیل کی تمنا رہی مگر اب امکان نہیں رہا کہ اس محنت کا تختل کرسکوں ۔صشعیۃ الله خالبۃ علیٰ أصدی

آپ ججة الله البالغه كے فرانسسى ترجمه چھاہے تيار بيں۔ ازيں چه بہترليكن:

ا- میں مثورہ نہ دونگا کہ آپ اسے چھا پیں کہ ملک میں فرانسسی جاننے والے عقابیں

۲- تیں سال پہلے کا کام ہے۔ابنظر ٹانی کرنی ہوگی۔اس کے لئے وقت چاہئے۔اس میں ایک اچھامقدمہ بھی درکار ہے تا کہ حضرت شاہ صاحب کی اہمیت بتائی جائے اس کی تیاری بھی آ سان نہیں۔

۳- تج کل متعدد فوری کا م سر پر ہیں اورطویل ہیں یہ کہنامشکل ہے کہ اگر ترجمہ آپ کو روانہ کرناہی پڑے تو کب تک ممکن ہو سکے کا؟

خدا کرکے آپ سب خیروعافیت سے موں۔ نوازش کا مکردشکریہ

نیاز مند محمر حمیدالله

عرشعبان۲۰۲۱ه،

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر:٥٩-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

خدا کرے آپ سب خیر وعافیت سے ہوں۔ایک زحمت دینے کی جسارت کررہا ہوں۔ جب تک لا ہور والے شخ محمد اشرف زندہ تھے کتابوں کے لئے ان کولکھتا تھا۔ وہ بھیج دیتے تھے اور بل اداکر دیتا تھا۔ان کے جانشینوں سے مایوس ہو چکا ہوں۔

الحق (اکوڑہ خٹک) کے تازہ نمبر مارچ ۱۹۸۱ء میں ایک نئی کتاب کی تنقید چھپی ہے:'' مکتوبات نبوی''،ازسید محبوب رضوی، پیتہ: مولا ناغلام مصطفیٰ خطیب جامع مسجد،سعدی پارک مزنگ، لاہور (۳۲۰) صفحے

کیا یہ وہاں آئی اور آپ کی نظر سے گزری ہے؟ اگر مفید چیز ہے تو کیا اس کا ایک نسخہ میرے مصارف پر میرے لئے حاصل کیا جاسکتا ہے۔

حفظكم اللهوعافاكم

الفقير إلى الله محد حميد الله

مخدوم ومحترم

سلام نیاز

ایک عریضه گزرانا تھا کہ آپ کا کرم نامہ راہتے میں اس سے متقاطع ہوگیا۔

میں شرمسار ہوں کہ وعدہ پورانہیں کرسکا۔کاموں کی کثرت صحت کے استخلال ،ان شاءاللہ مضمون نماز قطبین جومیز پر ہی رکھا ہوا ہے۔جلد بھیج دونگا میں نے سونچا کہاس کی آپ کوجلدی نہ ہونی جا ہے کہ پاکستان ہے وہ مسئلہ براہ راست متعلق نہیں مجض ایک علمی بحث ہے۔واللہ المستعان

''نادیخ تطود الدستود الاسلامی '' عربی میں ہے، مسودے کی شکل میں مکتبل اسلام، عهدرسالت، پھر ہر خلیفہ پر ایک مستقل باب، ابوالعباس السفاح تک۔ درمیان میں صرف ایک حضرت معاویہ نوٹ کی شکل میں ہے، مضمون کی شکل میں نہیں کہ اس سال مجھے وہ ترکی مترجم ملاتھا جے عربی کم آتی تھی۔

مگر سیسب مسودے کی شکل میں ہے، تبییض اور نظر ثانی کا وقت کب آئیگا خداہی بہتر جانتاہے۔ آپ واحد خواہشمند نہیں۔

بہت دن کی بات ہے آپ نے تحریر فرمایا تھا کہ میراایک اور مضمون آپ نے شایع فرمایا ہے اور رسالے کانسخہ اور مضمون کے زائد نسخے روانہ فرمار ہے ہیں ، چھر کوئی اطلاع نہ ملی ۔ اب تو بیر بھی یا دنہیں وہ کونسامضمون تھا قصور معاف فرما کیں ، بھلکڑ ہوگیا ہوں۔

> نیاز مند محرحمدالله

۵ رمضان المبارك ۲ ۴۰ اه، سه شنه

بسم الله الرحمن الرحيم

خط نمبر: ۲۱-

مخدوم ومحترم كان الله معكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

مکتوب گرامی ملاسخت متاسّف ہوا۔ الله آپ کے والدصاحب مرحوم کواعلاے علیین میں جگہ دے۔ میں بھی بید صدمہ اٹھا چکا ہوں ۔مثیت اللی ایک ہی ہے۔ واحد تسلّی بخش چیز بیہ ہے کہ شاید بیسفر آخرت مرحوم کے لئے بہتر ہی تھا کہ جہاں فانی کی تکلیفوں سے نجات پائی۔ واصب وصا صبوك الا جالله۔

خدا آپ سب اہل خاندان کو صبر جمیل کی توفیق عطا فر مائے۔ بھائی صاحب کو بھی پر سہ دیں۔

کتاب فصاحت نبوی بھی پہنچ گئی۔ آپ نے زحمت فرمائی اور مجھے سخت شرمندہ فرمایا ہے۔ جذاکھ الله الصدن البجذاء۔ خدابرکات رمضان سے ہم سب کو متمتع فرمائے

نیاز مند محرحمیدالله

۵امئی ۲۸۹۱ء ۲ رمضان ۲۰۲۹ ه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۲۲-

منفدوم ومكرم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کے والد صاحب کے انقال کی خبر ملی۔ انا کلیہ واتا الید داجعون ،خدا آپ سب پیماندوں کومبر جمیل کی توفیق عطا فرمائے۔اور مرحوم کو اعلاے علیین میں جگہ دے۔

آئے 10 ارمئی ہے۔ یقینا آپ اپنی درخواست بھیج چکے ہونگے۔ یو نیورٹی کا اشتہار ذرا عجیب ساہے۔ وہ آپ سے چاہتے ہیں کہ واقف لوگوں کے نام دیں تاکہ یو نیورٹی ان سے راز میں رائے طلب کر سکے۔ اور ساتھ میہ بھی کہ درخواست گزار اپنے تحولہ لوگوں سے کہے کہ براہ راست یو نیورٹی کو کھیں۔ بہر حال ان شاء اللہ آئ شام کوایک خط میں کھی کر روانہ کر دونگا۔ خدا کرے کارآ مد ثابت ہو۔ میں انھیں میہ بھی لکھنا چاہتا ہوں کہ آپ کا اگر انتخاب ہوتو آپ ویلزی زبان سیھنے کی بھی کوشش کرینگے۔

عيدمبارك

نیاز مند محمد حمد الله

۲ ررمضان ۲ ۲۰۱۰ ه

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر:۳۳-

مخدوم ومحترم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركانة

شرمندگی پرشرمندگی ۔فصاحت نبوی کے بعد (جس کی رسیدگزران چکاہوں)، آج مکا تیب رسول ً نامی رسالہ بھی آ گیا ہے۔ گر بستے پر آپ کا نام نہیں ہے۔ اور مزیدلطف بیکہ اوپر صراحت ہے By Surface Mail۔ کیا یہ وہی کتاب ہے جومیں نے مانگی تھی؟ جہاں تک یاد ہے وہ لا ہور میں چھپی تھی۔اور بیراولپنڈی کی ہے۔اگریہ ایک مزید سرفرازی ہے تو ادب سے التماس ہے کہ اس طرح زحمت نہ فرما ئیں۔میرے تنگ کمرے میں اب ہدایا کے لئے واقعی جگہ باکل نہیں رہی ہے ، وہ دوسروں کو دیدینے پر مجبور ہوگیا ہوں۔ یہ بھی التماس ہے کہ فرما ئیں کہ مصارف کیا اسلام آباد کے پیتہ برروانہ کروں یا کہیں اورادا کروں؟ جواکھ اللّٰہ احسین البھواء۔

> ناچیز خادم محمد الله

۷اررمضان ۲۰۰۹<sub>۱ه</sub>،

بسم اللّه الرحمٰن الرحيم

مخدوی زادمجد کم

خطنمبر:۲۴-

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته عيدمبارك

میں شرمندہ ہوں کہ سلسل زحمتیں دیتار ہتا ہوں ،شاید میراایک خط ڈاک میں کھو گیا۔ میں میں میں جسم سے ایسان میں میں ایک میں ایک خط ڈاک میں کھو گیا۔

میں نے آپ سے جس کتاب کے لئے عرض کیا تھااس کا نام ہے .

مکتوبات نبوی از سیدمحبوب رضوی، ۲۳۰ صفح

پنة: مولا ناغلام مصطفیٰ خطیب جامع مسجد سعدی پارک ،مزنگ، لا ہور پنة: مولا ناغلام مصطفیٰ خطیب جامع مسجد سعدی پارک ،مزنگ، لا ہور

وہاں سے ندمعلوم کسی نے ایک کتاب روانہ فر مائی۔مکا تیب رسول ٔ اِزعزیز ملک،مطبوع راولپنڈی۔

اطلاعا عرض ہے، اوراستدعاہے کہ مرسلہ کتا بوں کا بل بھی روانہ فر ماسکیں تو ممنون ہونگا۔

جزاكم الله في الدارين خيرا

نیاز مندخادکم محمد حمیدالله

۲۰ ررمضان ۲ ۲۰ اه،

خطنمبر: ٦٥- بسم الله الرحمٰن الرحيم

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

ابھی ابھی کرم نامہ ملا منون ہوا عیدمبارک ۔

مضمون عليٌّ بن ابي طالب عرصه بهوا مل چِكا تقا اور يقيناً رسيد بھي گز راني تھي ، جز اكم الله

آپ کی محترم ہمثیرہ نے انگلتان سے فرمائش کی تھی کہ سندھ اکیڈمی والوں کو یاد دہانی کراوں اسے چند ہفتے ہوے اور میبھی فوراً کر چکاہوں ۔ باقی تا ثیر، میاللہ کے ہاتھ میں ہے۔

عمر بڑھ رہی ہے اور صحت گر رہی ہے۔ کام ہیں کہ روز افزوں ہی ہیں۔ واحد تسلّی بخش چیزیہ ہے کہ نومسلموں کی خدمت میں بھی وقت دیتا ہوں۔ حفظ کے مداللہ وعافیا کھر

سب كوسلام

نیاز مند محم*رحمید*الله

۸رشوال ۲ ۱۴۴۰ه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر:۲۲-

مخدوم ومحتر م زادفیطهم این عالم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

عیدمبارک مخدا کرے آپ سب وہاں خیر وعافیت سے ہوں۔

آج محتر م ڈاکٹر خالد مسعود صاحب نے جو یہاں آئے ہوئے ہیں ، زحمت فر مائی اور مجھے'' خطبات بہاولپور'' کے نئے اڈیشن کا ایک پیشگی نسخہ بہنچایا۔آپ سب کاممنون ہوں۔

ان کے تشریف کیجانے کے بعد ورق گردانی کی تو کچھ غلیطال ملیں فوراً عرض کرتا ہوں تا کہ بعد از وقت نہ ہوجاہے

ان سے سریف یہ جائے ہے جمدور کروں کا و چھ کیفال میں ووا مرب کرہ ہوں کا کہ جمدار دھت کہ ہوجائے۔ ا- آئے ہوئے نننج میں ص اتا ۱۱ (جو میرے تاریخ قر آن سے متعلق ہیں) کسی اور کتاب کے غلطی سے یہاں لگ کئے ہیں (فصل اتخلیق انسانی'') تجلید کی غلطی ہے جوخدا کرے مابقی شنحوں میں نہ پائے۔

ا۔ فہرست مضامین میں نمبر۱۳ میں مختصر کتابیات ہے ص ۴۳۵، نمبر۱۴ اشاریہ ۴۳۱ درج ہیں یہ اصل مطبوعہ اوراق میں علی الترتیب ص ۴۲۷ اور ۴۳۳ ہیں طباعت ہوچکی ہے تو تقیجے اب نہ ہوسکی گی۔ مکررشکر گزاری عرض کرتا ہوں کہ اس ناچیز کی آپ لوگوں نے عزت افزائی اور سرفرازی فر مائی ہے۔

الفقير الى الله محر حميد الله

کیم رمحرم ۷۰۰۱ اد

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۲۷-

مخدوم ومكرم برا درمحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

خدا کرے آپ اورسب اہل خاندان واحباب خیر وعافیت سے ہوں ۔معذرت حیاہتا ہوں کہ عرصے سے

ا پی خیرخیریت نہ دی ہے بہماھ آیا ہے اور اکاس سال ختم ہو کر ۸۲ داں سال شروع ہو گیا ہے لیکن اللہ کی نوازش ہے کہ ابھی چل پھر لیتا، کام کاج بھی کر لیتا ہوں۔

غالباً شرح السیر الصغیر (مبسوط للسر هسی ج۱۰) کا ترجمه انجهی آپ نے شروع نہیں فرمایا ہے۔ خدا جلد تمام کرا ہے۔اسی سلسلے میں دویا قیں عرض کرنی ہیں:

ا۔ ای مخدوم ملت مولف کی شرح السیر الکبیر پر (فرانسسی ترجمہ کرنے کے باعث) میری کافی نظر ہے اور بہت ہی چیزیں مشترک بھی ہیں۔ اس لئے مبسوط کے باب کا ترجمہ کرنے میں (کہ اس میں طباعتی اغلا طاکافی ہیں) اگر آپ کو بھی کوئی دشواری پیش آئے تو بے تکلف مجھے لکھے ممکن ہے شرح سیر کبیر کے باعث میں کوئی حل بتا سکوں۔ واللہ السمنعان

۲- بلوچ صاحب نے آپ کے ترجے کا مقدمہ مجھے لکھنے کا حکم دیا ہے اگر کسی وقت فرصت ہوتو از راہ کرم بتا میں کہ کتناضخیم ہواور کس نہج پر لکھا جائے علم سیر اور مولف کتاب پر تو بحث آئیگی ہی ، اور کیا چزیں مناسب ہوگئی ؟

آج معارف اعظم گڑھ کا اگست نمبر آیاہے۔ لکھاہے کہ اسلام آباد میں مرکز تحقیقات فاری ایران ویا کتان نے حضرت شیخ عبدالحق دہلوگ کارسالہ نوائے سطانیہ شائع کیاہے۔ کیا وہ مل سکتاہے؟ جلدی نہیں اس کئے سمندری ڈاک سے بھی جمیجا جاسکتاہے اور کرم فرما کریل روانہ فرمائیے کہ'' آڈوا الاُمانات إلى أهلها ''
کرسکوں۔

غالبًا لا ہور سے مکتوبات نبویہ کی کتاب آپ کے تاجر کتب نے تا حال فراہم نہ کی ۔والاُمر بید اللہ بھائی صاحب کوسلام بھائی صاحب کوسلام خدا کرے وہاں سب خیروعافیت ہو

نیازمند محرحمیداللہ

۲۲ رمحرم ۲۰۰۸ اه

خطنمبر:۸۸-

بسم الله الرحمل الرحيم

مخدوم ومحترم زادمجركم السلام عليم ورحمة الله وبركانت

اولا مغذرت کہ ایک گنداخط آپ کو بھیج رہا ہوں۔ ایک خط لکھاتو بے خیالی میں متن ایک آپروگرام پر ، اوریتہ دوسرے پر بیٹھا ہوگیا ہوں ،والعذر عند کوامر النیاس صاصول

ابھی ابھی دوعنایت نامے ایک ساتھ ملے منون ہوا۔ بہت شرمندہ ہول کہ آپ اپنی کتاب مجھے روانہ

فرمارے ہیں۔ جنواکھ الله فی الدادین ضیداً ، واقعی زحمت دہی پر شرمندہ جول۔

مبسوط سرحی میں کتاب السیر کا آخری جملہ، جہاں تک یاد ہے یہ ہے کہ سیر صغیر ختم ہوئی میرا اپنا، شاید غلط استنباط یہ ہے کہ بیام محمد کی سیر صغیر کی شرح ہے۔ اصل اور شرح میں امتیاز شاید ممکن نہیں۔ اگر مبسوط کے اس کامل باب کا ترجمہ ہوجا ہے تو اسلامی قانون بین المما لک کا ایک اجمالی تصور حاصل ہوجا تا ہے۔ (چاہے وہ قدیم ترین کتاب نہ ہو) ترجمے کے مقدمے میں اس اسلامی علم کی تاریخ بیان ہوجا کیگی۔

گروتیوں کے متعلق آپ کا خیال درست ہے لیکن اصل لاطینی کو پڑھنا آسان نہیں۔ مجھے علم نہیں کہ اس کی کتاب کا انگریزی فرانسسی یا جرمن میں ترجمہ ہوا بھی ہے یا نہیں (میں نے بھی نہیں دیکھا) بہر حال کوشش کرونگا واللہ المستعان نے ناکام ہوا تو معذور سجھ لیں اور خود آپ اس کی تحیل فرمادیں۔

> سندھ اردوا کیڈمی سے بےبس ہول ۔خدا کرے وہاں سب خیروعافیت ہو کتاب مکتوبات نبویہ کا ذکر ایک اخبار میں پڑھا تھا اب یاد ندر ہامیں مزید زحت نہ فرما کیں

خادم محمد حمید الله

27 رمحرم 2+ ۱۲ اه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر:۲۹-

ومحترم ومكرم زادمجركم السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

ميرا گزشته خط ملا موگا ـ ان شاءالله

کل اسر صرصون باوقات، آج ایک پرانے وعدے کا ایفاء کر رہا ہوں۔ صانیسسے اضر ہے آگر نا مناسب ہوتو بے تکلف حذف کردیں۔ بشری غلطیوں کی اصلاح بھی ہو کتی ہے۔

مضمون میں ایک نقشہ جبخرافی بھی ہے ۔معلوم نہیں اس کا عربی نسخہ وہاں تیار ہوسکیگا یا نہیں ۔میرے نقشہ ساز کا انتقال ہو چکا ہے ۔اسی نے مکہ کومرکز نقشہ بنایا تھا۔۔۔۔۔گراسے عربی نہیں آتی تھی ۔صصبی صاصصیٰہ۔

antipoda کا ترجہ سکٹت القُکند معلوم کسی حد تک درست ہے zenith کے سکست الوأس سے الساخذ کرنے کی جمادت کی ہے۔

خدا کرے وہاں سب خیر وعایت ہو۔ اقرباء واحباب کوسلام ۔

اس وفت کتب خانہ میں ہوں اور گرویتوں کی کتاب منگائی ہے۔ آپ کی فرمائش تو پوری کرنی ہے السعی سنّا والانتصام صن الله۔

اس کا فرانسسی ترجمہ ہواہے۔انگریزی بھی۔ دیکھ کرنوٹ لئے لیکن حسب توقع اس میں اسلام سے متاثر ہونے کا کوئی اعتراف نہیں۔اس کی فہرست مضامین نوٹ کی ہے۔اب اس کے پیشرؤوں آیا لا اور بیلو پر کا م کروزگا، واللہ السنسعان

> نیاز مند محرحمیدالله

> > ۵ رصفر ۷۰۰۱ ه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۵۰-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

حیرت بھی اورمسرت بھی ہوئی کہ رسالہ نور بیآج پہنچ گیا۔ عام طور پر پاکتانی ڈاک دو سے تین مہینے لیتی ب- جذائحہ الله فعی المدارین احسین البخذاء

رسالہ نور بیکو فرصت میں ان شاءاللہ تفصیل ہے دیکھو نگا۔اشار بیر میں بیدد مکھ کر جیرت ہوئی کہ ابویعلیٰ الفرّ ا ہی نہیں ماور دی کی الاحکام السلطانیة بھی محترم مولف کی دسترس میں نہتھی ۔ ھفظکم اللہ وعا فا کم۔ بھائی صاحب کوسلام

> نیاز مند محمرحمیدالله

• ارصفر ۷۰۰ اص

بسم اللدالرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ا۷-

مخدوم ومحتر مهتعنا الله بطول حياتكم السلام عليم ورحمة الله وبركاته

کافی تلاش کے بعد کل قدیم ترین مغربی موفقین قانون بین المما لک: آیلا، ویتوریا جنگلیس کی کتابیں ملیس اوران سے ضروی معلومات نوٹ کرسکا۔ بہر حال بین جب اپنا مقدمہ بعون اللہ تعالیٰ آپ کو بھیجوں گا تو وہ ایک مسودہ ، ایک تجویز کی حیثیت رکھیگا. آپ اسے ہر طرح بدل کر حسب خواش بنا سکتے ہیں۔ خاکہ بیہ ہے کہ بیملم دنیا میں کب شروع ہوا اور پھلا چھولا، ہند اور چین ، یونان اور روما وغیرہ کے بعد مسلمانوں نے اس کی کیا خدمت کی ۔ اور جدید مغرب اس آخرالذکر سے کسی حد تک مستفید ومتاثر ہوا، جا ہے عدم اعتراف ہی کے ساتھ۔

اس موضوع کی اسلامی قدیم ترین کتاب کی جگہ جوشاید موجود بھی نہیں ہے، اس کی بہترین چھوٹی سی کتاب سے دنیا کو روشناس کرانا شاید کافی ہے۔ اسی لئے میں نے سرحسی کی سفارش کی ۔ لیکن آپ اسے بدلوا سکتے ہیں۔ میرا ا پنا مقدمه اگر مطلوب ہی ہے تو وہ ہر کسی کتاب پر لگایا جاسکتا ہے۔ سرحسی ہوزید بن علی ، یا کوئی اور۔

میں نے حضرت شاہ عبدالحق کی کتاب پڑھ لی۔اس میں سے توبہ ہے کہ نہ تو نئے نظریات سیاسی ملے،اور نہ نئ نامعروف حدیثیں۔ میں بیسمندری ڈاک سے آپ کو واپس کر چکا ہوں تا کہ آپ کا کتب خانے اس سے محروم نہ رہے۔ مجھے اسکی آئندہ ضرورت معلوم نہیں ہوتی۔

غالبًا اوقات صوم وصلات کا مضمون مل گیا ہوگا ماحضر و تیتر گزرانا ہے۔ بیضروری نہیں کہ وہ شائع ہی کیا جائے۔احباب واقرباءکوسلام

> نیاز مند محرحمیداللہ

> > بهم الله الرحمٰن الرحيم 19 معفر ١٩٠٥ ه

خطنمبر: ۲۷-

مخدوم ومحترم زادمجدکم این علی

السلام عليكم ورحمة الله وبركاعة

کرم نامہ ملا۔ آپ ست اور میں چست؟ ثبوت میہ ہے کہ مقالہ اوقات صوم وصلات کے لئے دویا تین سال تک یاد دہانیاں کرنی پڑیں!

ایک چیز کی آج کل تلاش ہے اور حیران وپریشاں ہوں۔ سورۃ بقرۃ وغیرہ میں شاید چار باریہ ذکر ہے ''وصااننول علیٰ ابداھیمہ... والاسباط...'' اس اسباط سے کیامراد ہے؟ وحی قبیلے کو تو نہیں ہوتی ، قبیلے کی کسی برگزیدہ شخصیت کو ہوتی ہے، طبری ، ابن کشر ، مودودی وغیرہ کسی میں کوئی تشفی بخش حل نہ ملاسب کوسلام

> نیاز مند محد حمیدالله

ا٢ ربيع الاول ٤٠٧١ ه

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۲۵-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة اللدو بركانته محمر محجم وسيحملة عندا

بجھے مجوب نہ سیجئے تو عنایت ہوگی۔

عنایت نامہ چنگردن ہوے ملا۔ پکھا تظار کیا کہ مرسلہ کتاب بھی آ جائے تو ساتھ ہی رسید دوں۔اب شاید کتاب کی رسید دوس خط میں دے سکونگاان شاء اللہ، خداکرے بیمکرروہی کتاب نہ ہو جوسابق آ چکی ہے۔ بہرحال آپ کو بڑی زحت رہی، جذاکمہ المله فی المدادین حیداً۔

اسباط کے معنیٰ ہونے تو وہی چاہئیں جو آپ نے فرماے ہیں مگر خلش میہ کہ بدلفظ چار جگہ آیا ہے اور'' وآخرین' کی جگه آیت کے فیج میں آ کر پچھاور نام آخر میں آتے ہیں۔اس کی کیا وجہ ہے؟اب تک پچھٹفی بخش جواب نهيس ملاحتی كدوشمنان قرآن كوبهی نهيس سوجها كه ايك مزيد طعن كريس لعل الله بصدت بعد ذلك أمدار اردوا کیڈیمی کوشایدنصف درجن خطالکھ چکاہوں ۔جواب سے بالکل ماہوں ہوں ۔کباتر جے کی نقل آپ کی محترم بمشیرہ کے یاس ہے؟ اگر ہوتو رجسر خط سے ناشر کونوٹس دیاجاسکتا ہے کہ وہ اب کہیں اور چھپوالیا جائے گا حیران ہوں کہ کیا کروں؟

> نيازمند حميداللد

٢٣/ربيع الاونور ٢٠٠١ ه

بسم الثدالرحمٰن الرحيم

مخدوم ومحترم زادفيصكم السلام عليكم ورحمة اللدوبركاته

خطنمبر: ۱۹۷۰

ابھی ابھی کتاب بھی آ گئی ۔ الحمد للہ ۔ دلی مسرت اور دلی ممنونیت کا باعث ہوئی ، اگر چہ اس میں کوئی الی چیز نہ ملی جس ہے میری ناچیز وناقص الوثائق السیاسیة میں پھھ اضا فہ کرسکوں لیکن اطمینان ہو گیا کہ اس نگ شائع شدہ چیز سے بھی واقف ہوں \_اور بيآ پ كى بے ياياں نوازش ہے \_جزاكم الله احسن الجزاء ،حفظكم الله وعافاكم اقربا واحباب كوجهى سلام

> نيازمند حيدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم ۲۸ رجمادی الاولی ۲۰۰۷ اھ

خطنمبر: ۵۷-

مخدوم ومحترم متعنا الله بطول حباتكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کل از راہ کرم ارسال کردہ بستہ ملا۔رسالے کا تازہ شارہ اور مقالے کے زائد نسخے صحیح سالم بیٹنج گئے۔ دلی شکر ہیہ۔ ان دنول کئی کام به یک وفت کرنے ہیں۔مضمون سیئر چنددن رکار ہااوراب بعون الله مکرر ہاتھ میں لےرہا ہول خدا کرے آپ خیروعافیت سے ہوں۔ بھائی صاحب وغیرہ کی خدمت میں بھی سلام عرض ہے۔ نبازمندشرمسار محميدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۲۷-

مخدوم ومحترم زادمجدكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

میں سفر پرتھا۔ابھی ابھی واپسی پرنوازش نامہ ملا ممنون ہوا۔

مکرمی غزالی صاحب کا خواب بہت مبارک ہے،اللہ مخلص دوستوں کے ذریعے مجھے گناہ گار کی تنبیه کررہا ہے کہ جاگ ، توبہ کرلے، گناہوں سے بازرہ ۔ خدا مجھے اس کی توقیق دے آمین ۔ بھائی صاحب کا اور آپ کا دلی شکریہ ادا کرتا ہوں

پاکسانی سفارت سے جو صاحب تشریف لاے تھے انھون نے کہا کہ محرّم صدر جمہوریہ نے کویت جاتے وقت سفیرصا حب کوٹیلیفون پر کہا کہ' حمیداللہ کی فورًا خبرلو' کیا انھیں بھی کوئی خواب نظر آیا ہے؟

اور کیا عرض کروں ،گزرر ہی ہے۔

مولا ناعبدالشہید نعمانی کی کتاب ابھی تک تونہیں آئی ہے شاید آ جائے خدا کرے وہاں اورسب خیر وعافیت ہو نیاز مند

محمة حميدالله

- ۲۹/رجب۲۰۰۱ه

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۷۷-

مخدوم ومحترم زادفيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کوئی ہفتہ گھر ہوا،کرم نامہ ملا اور صحت وعافیت کی اطلاع سے دلی مسرت ہوئی ،خدا آپ کو تادیر صحح وسالم رکھے اور حسنات دارین سے نوازے۔

میں اس اطلاع پر سخت شرمندہ ہوں کہ آل محترم نے عبد الشہید نعمانی کی کتاب مکتوبات نبوی مجھے روانہ فرمائی ہے ۔ وصولی پر ان شاء اللہ مکرر رسید گزرانو نگا۔لیکن آپ کی لامتنا ہی نواز شوں پر نجالت محسوں کرتا ہوں۔کاش آپ پہلکھ سکیں کہ قیت اور مصارف ڈاک کتنے ہوئے؟

کتاب البودة للواقدی (مخطوط بائلی پور) کوئی جالیس برس تیارتھی ۔ شاید اب شائع ہوسکے ۔ کمپوز ہو پکی ہے۔ ۔ مگر موجودہ دوسرے ناشر بھی پہلے والے کی طرح کم چستی دکھاتے ہیں۔ والاسر بید الله ۔ معلومات سے پر کتاب ہے۔خاص کر ایک بیان مجھے بہت اہم معلوم ہوا جو کہیں اور پڑھنے میں نہیں آیا تھا کہ مسلمانوں کی بیز نطینیوں سے جنگ سفیر نبوی کے قبل اور قیصر کے تلافی سے انکار پر چھڑی ۔ ایران پر حملے کا سبب واضح نہ تھا۔ واقد کی نے لکھا ہے کہوفات نبوی پر کسری نے اسلامی علاقے پر خود ہوکر حملے کا آغاز کیا۔اللہ نے سزا دلائی۔

بھائی صاحب اوراحباب کوسلام ونیاز

آپ نے دیکھاہوگا کہ ہمدرد اسلامیکس میں میں میں تجویز چھپی تھی کہ قرآن مجید وغیرہ چند مزید علامتیں پڑھائی جا کمیں وہاں مضمون میں طباعتی غلطیاں تھیں) تازہ نمبر میں کسی صاحب نے اس سے اختلاف کیا ہے۔ آپ کا اپنار عمل کیا ہے؟ (جلدی بالکل نہیں) ہاں جا ہیں تو ہمدرد ہی میں اپناایک خط چھپوا دیں۔سب کو استفادہ ہوسکے گا۔

كتاب السيركى تمهيد الحمد للههم سهم جارى ہے۔

نیازمند محرحمیدالله

ليلة البراءة ٢٠٠٧ه

بسم الله الرحمان الرحيم

خطنمبر: ۸۷-

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة اللدوبركاته

ڈاکٹر رفی الدین صدیق نے بیز خوشخری دی ہے کہ میری فرانسسی سیرت نیزیہ کی جلد دوم کا تر جمہ آپ فر مانے والے ہیں ۔ زہے نصیب ۔ آپ سے استدعا ہے کہ تر جے کے دوران میں اگر تالیفی غلطیاں نظر آئیں تو بے تکلف اصلاح فرما دیا کریں۔اوراگر مجھے بھی واقف کرائیں تو ممنوں ہونگا کہ غلط نہی سے نکل سکوں۔

آپ کومعلوم ہوگا کہ چوتھا اڈیشن جودہاں ہے کافی پیچیدہ ہے طباعت سوم ہی کوفوٹو لے کرمن وعن چھاپا گیا ہے ،صفحہ اور سطر کے حوالے سے اور اصل کتاب میں علامت ( ﴿ ) حاشیے پر لگا کر اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اب ترجیے میں ان اضافہ شدہ چیزوں کو مدغم کر دینا ہوگا۔

پانچویں اڈیشن میں بھی کافی اضافے ہونے ہیں۔ایک پورا باب ہی رسول اکرم کطور انجینئر ۔ان شاءاللہ اس کے فوٹو لے کر قریب میں آپ کو بھوا دونگا۔ دیگر چھوٹی اصلاحیں ترجے میں برموقع بڑھادیا کرونگا۔ان شاءاللہ۔

معلوم نہیں آپ ارسال کس طرح کیا کریں گے۔ میری ناقص راے میں اگر آپ ہوائی ڈاک کے باریک کاغذ پرٹائپ کرائیں ،فوٹو کا پی وہاں محفوظ رکھیں اور میں اس میں رسی نظر ثانی کے بعداصل واپس کرنے کی جگہ صفحہ اور سطر کے حوالوں سے لکھ دیا کرونگا کہ یوں ہوتو مناسب ہے۔

یہ یا کوئی تجویز آپ ہی فرمائیں۔ایک بات جواہم ہے یہ ہے کہ پارسل سے مجھے کچھ نہ جیجیں فرانسسی ڈاک ہر پارسل پرتمیں بتیں فرانک مرسکل الیہ سے لیتی ہے اورعذر سے کہ محقویات کی تفتیش کرائی جاتی ہے۔ بہرحال جومناسب معلوم ہوعمل فرمائیں۔ بھائی صاحب کو بھی سلام۔

> نیاز مند محرحمدالله

مخدوم ومحترم زادمجدكم وتم فيصكم السلام عليكم ورحمة اللّه وبركانته

اُس کرم نامے کی رسید گزران چکاہوں جس میں عبدالشہید نعمانی صاحب کی کتاب فرامین نبوی کے ارسال فرمانے کی اطلاع دی گئی تھی۔ آج وہ بستہ کئی ہفتے بعد الحمد للد دیر آبید درست آبید، پہنچ گیا مصارف ڈاک پر نظر ڈالی تو تکلیف پہ تکلیف ہوئی دنگ رہ گیا۔ کتاب کی قیمت ہے بھی زیادہ مصارف ڈاک ہوتے ہیں۔ جذاکعہ الله احسن الجذاء

محترم بروہی صاحب کا ایک خط اس ہفتے آیا ہے۔ مجھے شوال میں اسلام آباد بلایا ہے۔ معذرت تو کی لیکن معلوم نہیں قبول ہوگی یانہیں۔ بہر حال اس سلسلے میں کتاب السیر کے مقدمے کی تدوین کا کام ملتوی کرنا پڑا ہے۔ ایک ناچز تالیف گزشتہ ہفتے ہوائی ڈاک ہے جیجی ہے ان شاء اللہ حفاظت سے پہنچ جائیگی۔

خدا کرے وہاں سب خیروعافیت ہو۔ بھائی صاحب کوبھی سلام

نيازمند

محدحميدالله

منگل بهما ررمضان ۷۰ مهماه ۱۹۸۷ منگی ۱۹۸۷ء

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۸۰-

مخدوم ومحترم زادنيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آج کرم نامه ملا،سرفراز کیا۔

ترجمہ ماشاء اللہ اچھاہے ہے جھجک جاری رکھئے ، ایک بات البتہ کموظ رکھئے۔ کتاب میں میری ایک حماقت سے بہ کثرت ' محمد'' کا لفظ استعال ہواہے ، مَانِیْقِ ہے ہماری روایات کے خلاف ہے۔ از راہ کرم اس کے جگہ پیغیمر ،رسول اللہ وغیرہ عام طور پر درج فر مادیجئے پیشگی ، شکریہ۔

تفصیلی مقابلہ تو اصل سے کرنے کا ابھی موقع نہ پایا ۔ صرف اول کے متعلق ذیل کی تبدیلیاں مناسب معلوم ہوتی ہیں:

| Line  | Name                | I propose                           |
|-------|---------------------|-------------------------------------|
| 19-20 | Rad the anciety a   | Task care to give to his adherents  |
|       | super human         | his own practice as a model for the |
|       |                     | average man. He does not at all     |
|       |                     | seem to be of the opinion that a    |
|       |                     | messenger of God should impose on   |
|       |                     | himself a super human               |
| 23    | Penalty on wrong he | harm as he                          |
| 24    | forgive you"        | forgive God will forgive you,       |
| 27    | whetherin           | be that in                          |
| 28    | take the case of    | try to go beyond(exceed)            |
|       | running put         |                                     |
| 30    | in this primary     | in this prayer which give in a      |
|       | characteristic      | nutshell the characteristics        |
|       |                     | ofIslamic ideology                  |

آج ہی کی ڈاک میں ڈاکٹر بلوج صاحب نے اصرار کیا ہے کہ میں جون کے آخری ہفتے میں وہاں چاہے ایک دن ہی کے دن ہی گی ڈاک میں وہاں چاہے ایک دن ہی کے لئے ہو،آوں، واللہ المستعان،استدعا ہے کہ بلوچ صاحب سے مثلا ٹیلیفون پر فرمادیں کہ ان کا عنایت نامہ ل گیا،اورموعودہ خط کا انتظار رہے گا۔

اس طرح زحمت فرما کرڈاکٹر رضی الدین صاحب سے فرمادیں کہ (۱) کتاب سیرت کی جلداول کے اوراق کی جو آخری قسط بھیجی گئی تھی ، (۱) س کی رسید تا حال نہیں آئی۔ تشویش ہے۔ (۲) کا تب نے معلوم ہوتا ہے کہ نقل نولیس راعقل نباشد بہت می غلطیاں میر ہے بلااطلاع کی ہیں۔ اس لئے ازارہ کرم وہ ان کے نقل کردہ اوراق اسلام آباد روانہ کردہ اجزاء یعنی ابتدائی مین سوصفحوں کی فوٹو کا بیاں میر لئے نکلوا ئیں (ابتدائی پچاس وہ مجھے بھیجووا چکے ہیں۔ ۵ تا محسفحوں کی ضرورت ہے ) اور مجبوراً میں انہیں مکرر پڑھونگا اور ہوسکے تو بیونو ٹوکا پیاں آئندہ ماہ وہاں ان شاء اللہ آنے تک تیار فرمالیں۔ میں اپنے سفر واپسی میں انھیں ساتھ لے لوزگا۔ ڈاک سے روانگی میں آئھیں وہاں جودشورایاں ہیں، ان کے حل کا بی خداداد موقع مل گیا ہے۔ اگر وہ ایک کی جگہ دو نسخے نکلواسکیس تو نظر خانی کے بعد میں ان کو ایک نسخہ واپس کرسکونگا۔

عید مبارک \_ ان شاء للہ جلد ملاقات ہوگی اگر چہ بہت مختصر رہیگی صحیح تاریخ آپ کو بلوچ صاحب سے معلوم ہوگی \_ ابھی طے نہیں ہوئی ہے \_ جون کی ۲۰ تا ۳۰ کے مابین ہونا لکھا ہے ۔ سب احباب اور کرم فرماؤں کوسلام

> نیازمند محدحمیدالله

بسم الله الرحمٰن الرحيم كرشعبان ٤٠٨١ هر يكشنبه

خطنمبر: ۸۱-

مخدوم ومكرم زا دفيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانته

میں آئج 'آپ کو (یہاں کی ہوائی ہڑتال کے اختتام پر) لکھنا ہی چاہتا تھا کہ آپ کا کرم نامہ ملا۔ دلی شکریہ۔ عیدمبارک

نوازش ہوگی اگر وفورتواضع ہے مجھے آپ شرمندہ نہ کیا کریں۔

آج کھنے کی غرض یہ ہے کہ کل ہی بلوچ صاحب کا جدید خط او رنظام انعمل آیا ہے۔اور فر مایا ہے کہ میں وہاں ۲۷ رجون کو پہنچ جاوں اور کیم جولائی کوواپسی کا طیارہ لول ۔

ان شاء لله ، وعلی الرأس والعین لیکن ان کے ''سرکاری'' پروگرام سے بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ ہم لوگ جامعہ اسلامیہ جاکر آپ لوگوں سے مل بھی سکیں گے بانہیں؟ اس لئے آپ سے استدعا ہے کہ اپنے مکان کے پتے سے اطلاع دینے کی زحمت گوارا فرمائیں پیشگی شکریہ۔ وہاں کسی دن بعد مغرب ٹیکسی لے کر چند کھوں کے لئے آپ کے ہاں آ جاونگا۔ محترم عبد القیوم قریثی صاحب سے بھی آپ کی معیت میں چند منٹ کے لئے ان کے ہاں جاکر سلام عرض کرسکونگا آپ کے ہاں کے مدیراعلی زمان صاحب سے بھی شاید ملاقات ہو سکے۔ پہلی دفعہ ملنا ہوگا اچھا ہو کہ آپ کا ادارہ ہم سب مدعوبین کو چند منٹ ہی کے لئے سہی ، اپنے ہاں بھی بلالے واللہ المستحان۔

بھائی صاحب کوبھی سلام مسنون فرمادیں۔

زيل:

آپ واقف ہو نگے کہ کچھ طرضہ قبل نجدی بن باز صاحب نے فتو کی دیاتھایوم میلا دشریف کا مناناحرام ہے اب تازہ فتو کی کھنو کے البعث میں چھپا ہے کہ غیر مسلم ممالک کو جانا بھی حرام ہے۔ وہاں تبلیغ کون کریگا؟ اللّہ معافی سا

> .. محد حمیدالله

خط نمبر: ۸۲-

مخدوم ومحترم زادفيضكم

السلام عليكم ورحمة الثدو بركانته

مشية الله غالبة على أمرة

کرم نامہ ملا ۔ آپ زحمت فرمارہے ہیں اس پر شرمندہ انہیں دیتا اگر آپ کے ہاں تنہا مدعو ہوتا ۔ مگرمیشیہ قہ الله غالبیة علیٰ اُمسر بھے آپ کے اوراق ساتھ لار ہاہوں

پاکستان ہوائیے کے نظام العمل کے باعث مجبوریاں رہیں۔ابسفریوں طے ہواہے:

پارلیس سے روائلی ۲۴ جون ۱۲.۲۵ بج کراچی آمد ۲۵ جون ۴ بج کراچی سے روائل ۲۷ جون کے بج

ری کے روز کا جون کے بے اسلام آباد آمد کا جون ۸۵۵ کے ان شاءان

اگرممکن ہوتو آپ کے ہاں کے جناب مشاق علی صاحب ڈائر یکٹر پلانگ سے فرمادیں کہ: تو قع ہے کہ میرا خط مل گیا ہوگا ، اورسیرت کی جلداول کے اوراق کی فوٹو کا پیاں تیار ہوگئ ہوگئ ۔ ان کے روانہ فرمودہ ۵۱ صفحات ہمراہ لارہا ہوں۔

ان شاء الله جلد ملاقات کی مسرت حاصل ہوگی۔

احتیاطاً لکھتا ہوں کہ کرا چی میں دو دن اپنے رشتہ داروں کے ہاں گزارلوزگا ( محی الدین مجمد عبدالقادر ۲۱۸۹ پیرالہی بخش کالونی، کراچی نمبر۵\_)

نیاز مند محرحمیدالله

پارلیس ۵رزی القعده ۱۴۰۷ه

بسم اللدالرحمٰن الرحيم

-1

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

الحمد للله وآپس پہنچ گیا۔ آپ کی اور دیگر تمام کرم فرماوں کی عنایتوں کی یاد لئے ہوے۔جواکم الله الصدن البواء ۔خط اخلاقی فریضے کے طور برلکھ رہا ہوں۔

آپ کو یاد ہوگا کہ آپ کے صدر زمان صاحب نے خطبات بہاولپور کے چند ننخ بھیجنے کا ذکر فرمایا تھا اور

میں نے فورًا عرض کیا تھا کہ بستے کے اندریہ صدافت نامہ ہو کہ وہ تجارت اور فروخت کے لئے نہیں (ورنہ یہاں کتابوں پر بھی چنگی گئی ہے) شاید ذیل کی عبارت بستے کے اندر بھی اور اس کی نقل خط کے ذریعے مجھے بھی جھیجے کی زحمت گوارا فرمائی جاسکے:

Nous certifions que les livres dans ce coli sont hors commrce, et representent le droit d'auteur de M.Hamidullah.

> ( seal and name of sender.) کوئی کارلائقہ ہوتو یاد سے شاد فر ما نکس

نیاز مند محرحمیدالله

كم ذى الحبه ١٠٠٠ اه

خطنمبر: ۸۲- بسم الله الرحمٰن الرحيم

مخدوم ومحترم حفظكم الله وعافاكم

السلام عليكم ورحمة اللدوبركاته

خدا کرے آپ خیروعافیت سے ہوں اورعزیز اور پیاری بچیاں بھی ۔ان شاءاللہ وہ قاعد ہُ بغدادی میں روز افزوں پیش روی کررہی ہونگی۔ کے معلوم اعلی تعلیم کے لئے شاید بھی وہ'' پیرس شریف'' بھی آئیں۔آئندہ ماہ۸۳۵ محرم دیکیے چکونگاان شاءاللہ

آپ کی مصروفیتوں کے باعث کوئی زحمت دینے کی جرأت نہیں ہوتی۔ گر مجبور ہوگیا ہوں۔ السرد والفرد کے مولف قزوینی کے حالات نومل گئے الیکن ان کی اساد میں ایک نام ہے ابو محمد عبد اللہ بن محمد بن زیاد السندی متوفی رجب سنة ۳۲۲۔

اورلوگوں کے حالات نہ ملیس تو گوارا کیا جاسکتا ہے لیکن بڑی معبوب بات ہوگی اگر ایک سندھی بزرگ کے حالات کی تلاش میں ہم ناکام رہیں۔ انساب سمعانی میں کچھ نہ ملا۔ زرکلی بھی ان سے ناواقف ہیں ، بروکلمان کا بھی بہی حال ہے۔ میں نے ھالے بوتا صاحب سے گزارش کی ہے کیا آپ کو بھی کچھ زحمت دے سکتا ہوں؟ پیشگی شکر یہ خدا کرے وہاں سب خیروعافیت ہو۔ کراچی کی بدامنی سے دکھ ہوتا ہے۔

مکرر:

کتاب سیرت کی جلداول وہاں تیارہے شاید طباعت بھی اب جلد شروع ہوجائے مجھے یادنہیں آیا اس میں ''انگریزی اڈیشن کا پیش لفظ'' بھی ہے یانہیں۔توقع ہے کہ اس جلد کے پروف وغیرہ میں بھی آپ کی نوازش رہیگی۔ نیاز مند

محرحميدالله

مخدوم ومحترم مد فيصكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

دودن ہوے کرم نامہ ملا جزاکھ اللہ احسن الجزاء ، کلَّ أُسر مرحونٌ باوقات والله المستعان عزیز بچول کوسلام ودعا۔ خدا کرے وہال سب بخیریت وعافیت ہو

خادم محرحمیداللہ

٢ ارجمادي الآخرة ١٠٠٨ ١١٥

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۸۷-

مخدوم ومحترم اكرمكم الله السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

آج تازه كرم نامه ملاجواكم الله

ے می گلویم کہ ایں مکن آل کن مصلحت بین وکار آسان کن

شوقِ سے اصلاحیں فرمائیں جذاکھ اللہ

میراگزشتہ خط ملا ہوگا جس میں ایک مخضر اصلاح وتبدیلی کی التجا کی تھی جو زیر طبع کتاب میں ہے ،مطبوعہ

ننخ میں غلط چھپاہے. عزیر بچیوں کوسلام محبت ودعا

نیاز مند محرحمیدالله

۲۰ رجمادی الاولی ۴۰۸ ه

بسم الله الرحمل الرحيم

خطنمبر: ۸۷-

مخدوم ومحترم

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

کرم نامہ ملا۔ بے حدممنون بھی ہول، بے حد شرمندہ بھی کئی احباب کو زحمت دی اور ہرایک نے اتنا بار اٹھایا کہ شکر گزاری کے لئے الفاظ نہیں ملتے ہیں۔

آپ کے تلاش فرمودہ ابن زیادالنیسا بوری ہوسکتے ہیں کہ وہی ہوں جن کا ذکر''السر دوالفرد'' کے مخطوط میں کئی بارآیا ہے۔ ابھی پچھانتظار کرونگا کہ کوئی سوانح نگار''سندی'' کا بھی صراحت سے ذکر کرے پھر جب کتاب بلوچ صاحب کوطباعت کے لیے بھیجونگا تو احباب کے گمان کردہ لوگوں کاشکر گزاری کے ساتھ ذکر بھی کردونگا۔وفوق کل ذی علمہ علیم۔

کل ذی علم علیم۔ ایک زحمت وین ہے۔آپ کے ہاں میری سیرت نبویہ کی جلداول کا ترجمہ ہے۔کل رات فرانسسی طبع جدید کے پروف کی جوآئے ہوے ہیں تھے کررہا تھا کہ اپنی ایک غلطی محسوں ہوئی اس کی تلافی کررہا ہوں۔ براہ کرم آپ کے باں کے انگریزی میتفے کے ف ۲۰۱ میں صفحہ ۲۲۱ کی سطراول بدل دیں

the cavern of Thaur. Reaching the suburbs of Madinah, the Prophet sent a messenger to his friends infomring them formally of his arrival and asking them the permission to enter the town. It seems that the Ansar did not go to the spot where

٣٢ رجمادي الآخرة ١٩٨٨ هر١١٧ ر١٩٨٨

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمر: ۸۸-

مخدوم وصحترم كثّرالله فينا أمثالكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

چند دن قبل کرم نامہ ملاتھا اور جواب بھی گزراناتھا۔ ان شاءاللّٰہ ل گیا ہوگا۔ ( بچ تو بیہ ہے کہ اس ترجے کے ابتدائی بچاس صفحوں کی نقل میرے ہاں نہیں ہے۔اس لئے میں بیان فرمودہ کوتا ہی کو دیکھ بھی نہیں سکا تھا۔ مگراسے کوئی اہمیت نہیں ہے )

آئ ایک زحمت دینے کے لئے کھور ہا ہوں کل رات فرانسسی پانچوین اڈیشن کے پروف دیکھر ہاتھا کہ یکا یک کھٹکا۔ انگریزی صفحہ ۵۲۱ ، کتاب کے پیرا گراف نمبر کاک میں بنی غفار کے نام فرمان مبارک ہے اور اس کا حوالہ'' الوٹائق ص: ۱۲۱ دیا گیا ہے۔اس حوالے کے آخر میں حسب ذیل اضافے کی استدعا کرتا ہوں:

To be counted among Muslims and also exempted from "combah for the cause of the Religion" seem to imply not to hurt the feelings of the not-yet-converted members of this friendly tribe of Abu Dharr al-Ghifari."

یداضا فے حاشیئے میں فرمادیں اگر آں محترم اس سے متفق ہوں۔ خدا کرے وہاں اور سب خیروعافیت ہو، والسلام

خادم محرحمیدالله ۱۰ رجب۱۸۰۸ هر۲۸۲۸۲۸ ۱۹۸۸، یکشنه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۸۹-

مخدوم ومحترم مععنا الله لطول حياتكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کچھ عرصة قبل ایک عریضہ بھیجا تھا (جو جواب طلب نہ تھا) وہ ملا ہوگا۔ آج ایک مماثل مزید زحمت دینی ہے، اگر ممکن ہوتو عمل فرمائیں

میری انگریزی سیرة نبویه کے صفحہ ۳۹ فقرہ ۲۵۷ میں ایک جملہ ہے:

This sermon has no political character, it is even the more striking that, in spite of the formal prediction of his death (in 63), the Prophet Muhammad makes no attension to the succession to government, he simply enjoins that the Quran and his own example be followed.

This sermon has no apparent published character but in fact it seems to have been motivated to prepare Muslim public opinion for a supra-racial form of government. Is it not revolutionary to declare and teach that "an Arab has no superiority over a non-Arab". Elsewhere he would go to the length of saying obey the legal authority even if it is held by a negro with nose. cut".

خدا کرے آپ سب خیروعافیت سے ہوں

نیاز مند محرحمیدالله

مخدوم ومحترم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركاته

آپ کا ۳۰ نومبر کا کرم نامه ابھی ابھی پہنچا۔ دلی ممنونیت کا باعث ہوا۔ لایکلف الله نفساً الا وسعها غالبًا میری فرانسسی کتاب سیرت کا ترجمہ بھی سہم سہم آگے بڑھ رہا ہوگا۔ جزا کم اللہ

کتاب انٹروڈکشن ٹو اسلام کے متعلق آپ ہی فتو کی دیں: میں نے شیج محمد انٹرف مرحوم کو اس کتا ب کی اشاعت کا حق دیا تھا۔ کیا میں اب اسے کا لعدم سمجھ سکتا ہوں؟ غالبًا انٹرف صاحب کا نواسہ اب ان کا جانشین بنا ہے ۔ اسا آپ اس سے ٹیلیفون پر گفتگواور عدم جواب کا شکوہ نہیں فرماسکیں گے؟

الفقير إلى الله محمد حميدالله

۲۰ جمادي الآخرة ۹ ۴۰۰ اه، اتوار

طنمبر: ٩١- بسم الله الرحمٰن الرحيم

بے حدعزیز ومحترم بھائی صاحب

السلام عليكم ورحمة اللدوبركانة

ہفتہ عشرہ قبل ۱۹رجنوری ۸۹ کا لکھا ہوا کرم نامہ ملا ممنون ہوا۔معلوم نہیں یہ اصطلاحیں ہماری زباں میں ہیں یانہیں کہ پڑھوتی کتاب کو آپ بولتی کتاب بنارہے ہیں۔ یہ اس کے ناچیز مولف کی عزت افزائی ہے۔شکر اللّٰہ کا کہ وہی مقبولیت عطا کرتا ہے۔

'' تعارف اسلام'' کا فرانسسی متن تو یہاں بازار میں مل جائے گا یاایک دودن میں ہوائی ڈاک سے ارسال کرسکوں گا۔ جرمن اڈیشن کاحصول یہاں البتہ دشوار ہے۔ کیا آپ راست ناشر کولکھ سکتے ہیں؟ لینی

Bilal Moschee

Prof Pirletstrasse, 20

5100-Aachen/West Germany

یوں بھی ان سے اجازت حاصل کرنی ہوگی ۔ وجہ مجھے بھی سمجھ میں نہیں آتی ۔ کچھ عرصے سے میرے کرے سے بعض کتا میں غائب ہورہی ہیں۔ تازہ سانحہ یہ ہے کہ میری پرانی حیدرآ باد دکن میں نصف صدی قبل کی چھپی ہوئی کتاب''الفد آن فی کل لسان '' کا میرے پاس ایک شخص نسخہ تھا۔ وہ کتاب یکا لیت ہوگئ ہے والی ہر وقت میز پرسا منے ہی رہتی تھی حال میں اس کی زیراکس کالی آپ کے ہاں کے ڈاکٹر احمد خان صاحب کو بھیجی ۔ (اس میں ہرزبان کے تراجم قرآن کی فہرست اور ،بطورنمونہ ہرزبان میں سورہ فاتحہ دیا گیاتھا)۔ احمد خان صاحب کو لکھتے ہوئے

شرم آربی ہے کیا آپ کے لئے ممکن ہوگا کہان سے یہ کتاب مستعار لے کراس کی ایک زیراکس کا بی مجھے بھواسکیں؟ پیشگی شکریہ،اور زحمت کے لئے معذرت

مكان مين سلام وآ داب، اوربسم الله خواني كي عزيز نوچشم كوبهي دعا

نبازمند محمحمدالله

جعرات ۹ ررجب۹ ۴۴۰ ۱۵۰

بسم اللّٰدالرحمٰن الرحيم

منفدوم ومنفترم زاد فنضكم

-91

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

ابھی ابھی کرم نامہ ملا کوئی ہفتہ بھر پہلے''القوآن فی کل لیسان '' کی فوٹو کا پیاں بھی مل گئ تھیں شکریہ، پھر شكريه جزاكم اللداحسن الجزاءبه

آخن (جرمنی) کوخط عربی میں لکھا جاتا تو بہتر ہوتا، کتاب تعارف اسلام کا جرمن نا Der Islam ہے اگر وہاں سے جواب نہ آئے تو مجھے ضرور لکھئے ۔

خطبات بہاولپور کااسلام آبادی بہلا اڈیش جوڈاکٹر قریش نے چھوایا تھا (اور میرامصححہ تھا) وہ تو مجھے ملا۔اس کے بعد کے اڈیشن میں مجھ سے مددتو لی گئی تھی لیکن اسکا کوئی نسخہ تا حال نہیں بھیجا گیا۔اس کتاب کے تر جموں کی بار ہا مجھ سے فرمائش ہوتی رہی ہے لیکن وقت کہاں سے نکالوں۔آج کل بلوچ صاحب کی کتاب السرد کے پروفوں میںغرق ہوں

خدا کرے آ پ سب خیروعافیت سے ہوں۔ بھائی صاحب کو بھی سلام

نبازمند محمحمدالله

الاردمضان المهارك و ۴ اهر ۲۷ رم رو ۱۹۸

بهم الله الرحمٰن الرحيم مخدوم ومحترم زا فيطهكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آج ۲۰ رابریل کانوازش نامه ملاممنون وسرفراز ہوا۔خدا کرے آخن والے ذرا جا گیں۔

اس کے آ ثار نہیں کہ میں آپ کے بمب میں (جسے آخن والے صفیت مکتے ہیں، شرکت کر سکوں نے وو فرانس کے اندر بھی شہرسے باہر جانا ہوتا ہے اور معذرت کر لیتا ہوں ۔التماس ہے کہ آپ بھی اصرار نہ فر ما کیں۔ آپ کی شرط کہ'' انگریز گ'' زبان جانیں، یہاں کے لیے نا قابل حل گھتی ہے۔ میں کسی ایک نوجوان سے بھی واقف نہیں جوانگریز کی بولٹا ہو۔ اس لیے کوئی سفارش بھی ناممکن ہے۔

امیر کا سے اطلاع آئی ہے کہ فرانسسی ترجمہ قرآن جھپ گیا ہے اورا یک لا کھ بیس ہزار نسے چھے ہیں۔ ولِلّٰاء السمسد ' وعوہ ہائی لائٹس' کا نام پہلی دفعہ آپ سے من رہا ہوں عیدمبارک کتّب الله فیبنا أمثالکمہ زاز من

محمر حميد الله

۷ ارشوال ۹ ۴۴ اھ

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۹۴-

مخدوم ومحترم سلام مسنون

مجھ ہے ایک مشکل استفسار ہواہے۔عاجلانہ مدد کی (جواب کے لئے )التجاہے:

تقسیم وارثت میں ایک شخص کے بالغ غیر مسلم بیٹے ہیں، مسلمان بھائی اور مسلمان زوجہ ٹانیہ ہے کیا بھائی مجوب ہوگایا وارثت بطور عصبہ پائیگا؟ بیوی کوربع ملیگا یا ثمن؟ حفظ مدالله وعافا کھر

> نیازمند محرحمیداللہ

سر ذي القعده ١٣٠٩ه

بسم الله الرحمان الرحيم

خطنمبر: ٩٥-

محترم ومكرم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركانة

کرم نا مدملا ۔ ممنون ہوا۔ زحمت فرمائی کاشکریہ ۔ بھے باوجود تلاش کے پرانی کتب فقہ میں اس موضوع کا کوئی ذکر نہیں ملا۔ جواب تووی ہوگا جوآپ نے دیا ہے لیکن تشویش صرف اس بناپر ہے کہ کافر اولا دکو کائن لمد یکن قرار دینا دشوار ہے مثلُ محرمیت باقی رہتی ہے اور نصرانی لڑکی اپنے مسلمان بھائی سے تکا ح نہیں کر سکے گی ۔ مسلمان لڑکی اپنے نصرانی بھائی سے تکا ح نریعے سے اس مختی لڑکی اپنے نصرانی بھائی سے پردہ نہیں کر یکی وغیرہ ۔ اس لئے وارث نہ بن (چاہے وصیت کے ذریعے سے اس مختی میں کچھ تخفیف ہو)، لیکن حاجب بنے تو منطق طور پر ناممکن نہیں ہوگا۔ واللہ اعلم

ترجے کی خوشخری کاشکریہ۔خدا آپ کواس محنت کی دارین میں جزاے خیردے

ناچيز

محمرحبيدالله

خطنمبر: ۹۲-

مخدوم ومحترم زادفيضكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

کل آپ کا کرم نامہ کوئی ہفتے کی'' پرواز'' کے بعد ملا ممنون ہوا ۔ میں نے آپ کو امریکی بھائیوں کا پیتہ اس پر سیریٹر نے نہیں کا اس کر نہ اور میں میں میں میں اس کے آپ کو امریکی بھائیوں کا پیتہ اس

لئے دیا کہ آپ ٹیلیفون پر فورًا مطے کرلیں کیونکہ خطوط کا وہ عملاً جواب نہیں دیتے ۔ پچھ غلط فہمیاں بھی دور کروں:

یہ لوگ بھی کتاب مفت تقسیم کرتے ہیں اور زیادہ تر سیاہ افریقا میں۔ تازہ پندرھواں اڈیشن جو ایک لا کھ بیس ہزار چھیا، چھپنے سے قبل ختم ہوگیا۔ نیااڈیشن آئندہ تتمبر میں نکالنا جا ہتے ہیں۔

آپ کو دوز حمتیں دینے کی اجازت مانگا ہوں:

آپ کے ہاں رسالہIslamic Studies سے محتر م محمد نعیم صاحب کا خط آیا ہے اورخصوصی اسپین نمبر کے لیے مضمون مانگا ہے۔ یہ میرا اختصاص نہیں ہے صرف ایک چیز پرمختصراً کچھ لکھ سکتا ہوں'' حضرت عثالیؓ کے زمانے میں اسپین کی فتخ''اگریہان کے لئے موزوں ہو۔

۲- میری ایک رشته دارکا خط حیدرآبادے آیا ہے: "سٹا کہ تبہاری کوئی کتاب پاکتان میں چھپی ہے جس میں تمہاری تصور ریھی ہے کیا بیت ہے؟" کیا آپ اس پر پچھروشنی ڈال سکیں گے؟ میں اس حدیث پرعمل کرتا ہوں کہ 'آشد المناس عذابا بوم القیاصة المصوریٰ

مکان میں سب کوآ داب عرض ہے

نیازمند محرحبدالله

بهم الله الرحمٰن الرحيم ٩١٧ ربيج الاولى ١٩١٠ه

برادرمحترم غازي صاحب

خطنمبر: ۹۷-

. سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

ان شاء اللہ امیر کا کاسفر خیروعافیت ہے گزرا ہوگا۔ کار لا ئقہ کا انتظار ہے ۔ آج کل فرانسسی ترجمہ قرآن کی غلطیوں کو برآ مد کرنے میں مشغول ہوں ۔ ان شاء اللہ ہفتے عشرے میں مطبع کودیدونگا۔ وہاں کتنی دریہ لگے گی تا کہ طبع جدید تیار ہو، خدا ہی بہتر جانتا ہے ۔

طالب دعا

الفقير إلى الله محمد حميد الله

مخدوم ومحترم زادفيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

کرم نامه ملا ممنون ہوا،اورمطمئن بھی که مرسله دونوں کتابیں پہنچ گئیں۔

آ پ کامحض حسن ظن ہے کہ میری کتا ہیں کا پی رائٹ کی گرفت سے خارج ہیں۔عصر حاضر میں مولّف نہیں، ناشر کو بیرحقوق حاصل ہوتے ہیں جاہے وہ کسی رسالے کا مقالہ ہو، ما کوئی چپوٹی یا بڑی کتاب، چاہے مشرق میں یا مغرب ۔

ميرى كتاب Initi ation a l'Islam كا حق المجمرة Initi ation a l'Islam

کے صدر مختار الحجری کو ہے۔ وہ سال بھرا مراض د ماغ کے شفاخانے میں مقیم ہیں اس انجمن کے سکرٹری کا پیۃ ہے:

Mr. Mehmet Karadag

6, Rue du Genead Humbert Paris-14

ان سے ملاقات ہر روز نہیں ہوتی ،ایک دن میں ان کے گھر گیا تورات دس بجے تک بھی وہ واپس نہ آئے تھے۔خط جھوڑ کر واپس ہوناپڑا۔ای لئے التماس ہے کہ آپ ان کوراست کھیں۔چاہے یہ بھی بڑھا دیں کہ میری طلب پرآپ یہ خط کھورہے ہیں۔اس کتاب کے ختم ہوجانے سے مکرر طباعت کی تجویز ہے۔

میری ساری کتابوں کا یہی حال ہے۔اور باوجود خدمت کی خواہش کے سمجھ میں نہیں آرہا ہے کہ آپ کو کیا ککھوں۔ آج کل فرانسسی ترجمہ 'قرآن کے اٹھارویں اڈیشن کی تیاری میں غرق ہے (برزنجی صاحب کے گزشتہ سال کے اڈیشن کے بعد دوچوری کے اڈیشن ،ایک دالی میں،ایک پاریس میں نکلے ہیں) صشیفہ اللہ غالبة محررمستعجل: آپ کے مصری دوست کا مقالہ جوغریب الحدیث کے متعلق آپ نے بھیجا تھا۔اُسے کیا آپ کو واپس کروں؟ لاہور سے راست بھی آج کا تھا اور جواب بھی دے چکا تھا۔

الفقير إلى الله محمة حميد الله

1914/19/19

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: 99-

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون نیاز مندانه ۳۰ براپریل کا کرم نامه ملا ممنون ہوا۔

امیر کاسے دریافت کررہا ہوں کہ آیا وہ (۱) آپ کے لئے زائد ننخ چھاپ سکتے ہیں،اوراس کے کیا مصارف ہو نگے (۲) آیاوہ اس کی اجازت دیتے ہیں کہ آپ ان کے ننخ کا عکس پاکستان میں چھاپ لیس۔اورغرض بھی بتادی ہے۔جواب کا انتظار کرنا ہوگا۔ میں ایک بات آپ کولکھنا بھول گیا۔ جرمنی میں انگریز ی نہیں چلتی ۔ آخن والے عربی جانتے ہیں۔ رمضان مبارک عبد مبارک

خادم محمر حمید الله

۱۲/محرم ۱۳۱۰

بسم الله الرحمٰن الرحيم

خطنمبر: ۱۰۰-

مخدوم ومحترم كثر الله فينا امثالكم السلام عليم ورحمة الله وبركاته

ابھی ابھی ۱۸رز والحجہ کا کرم نامہ پنچا۔ منون ہوا۔ اس اثناء میں میرے پچھلے عریض مل گئے ہوئگے۔ الحمدللہ کہ آپ نے میرے فرانسسی ترجمہ 'قرآن کے امریکی اڈیشن کونہیں چھایا۔ دس کی جگہ اب پتا چلا کہ بندرہ جگہ آپتیں چھوٹ گئی ہیں۔ چلاگ تھا کہ فرنگیوں کی جگہ کسی مسلمان طابع سے کام لیں۔ انھوں نے بہر کمتیں کی ہیں، مشیبةاللہ خالسة کھی ایسے تجربخ بنیس ہوے تھے۔ نیاضی تراڈیشن کب تک چھپے گا خدا ہی بہتر جانتا ہے۔

'' فتح الأندلس فی خلافۃ سیدنا عشماً اُن نامی مضمون ان شاء اللہ زیراکس فوٹو لے کر قریب میں روانہ کرتا ہوں۔ یہ یرانی چیز ہے جومیں نے استانبول یو نیورٹی کے ایک رسالے میں شائع کی تھی۔

میری اطلاع دہندہ کے تازہ خط میں ہے کہ ماہنامہ نونہال (ہدر فاونڈیشن،کراچی ) کے کوئی سال بھر پہلے کے

ایک نمبر میں سرورق پرمیری تصویر چھائی گئی ہے۔ میں اب انھیں کوراست لکھتا ہوں کہ آپ کوز حمت نہ ہو۔

ترکی میں سلجوتی دور سے مسلمانوں میں بت تراثی نظر آتی ہے۔ میری ناچیز راے میں تصویر کالفظ عام ہے۔ رنگین شکل بھی، پھر ،ککڑی وغیرہ میں کھدائی بھی ۔

ازرتی کی کتاب تواس وقت سامنے نہیں ہے لیکن جہال تک یادہے ،اس کے الفاظ ہیں: ' إلا هذا '' يعنی بی بی بی مریم اور بچ حفرت عیلی کو تومنتی کیا لیکن باقی ساری تصویریں جو کجیے کے اندر تھی وہ ڈھلوادی ،مٹوادی گئیں، اور بخاری وغیرہ سے معلوم ہوتا کہ ان میں فرشتون کی تصویریں بھی تھیں، حضرت ابراہیم کا ازلام کو استعال کرنا وغیرہ بھی دکھایا گیا تھا۔ بی بی مریم اور بچ کومنتی کرنا بچ تو یہ ہے کہ میرے لئے وہ ایک معمّہ ہے۔ بھی گمان یہ ہوتا ہے کہ ضرورت پر روا رکھنا مقصود تھا۔ آج کل پولیس کی تقیش ، پاسپورٹ کی تصویر بھی اسی ضرورت میں آتی ہے تو شاید عیسا تیوں میں بار ہا تج بہ ہوا ہے۔ میسا تیوں میں بی سرولت پیدا کرنے کی بھی پیش بینی کی گئی ہو۔ اس کا فرانس میں بار ہا تج بہ ہوا ہے۔ مکان میں بھی سلام۔ خدا کرے وہاں سب خیروعا فیت ہو

خادم مح*دحم*دالله

مخدوم ومحترم زادمجركم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کوعر بیفتہ جیجنے کے بعد مرسلہ پارسل اور کرم نامہ ملا مینون ہوا۔ مطلوبہ کام ہو چکا تھا۔ اس کیے ضرورت نہ تھی ۔ یہ دیری کیوں ہوئی ، یقین سیجیے کہ قصور میرا نہ تھا۔ جن کا قصور تھا اس کی تفصیل غیبت ہوگی ۔ اعاد ندااللہ صنب اللہ ممکن ہے اس اثنا فرانسیسی کتاب سیرت اور''واقدی کی کتاب الردہ'' بینچ گئی ہوئگی۔ احباب کوسلام ممکن ہے اس اثنا فرانسیسی کتاب سیرت اور''واقدی کی کتاب الردہ'' بینچ گئی ہوئگی۔ احباب کوسلام محرر: مرسلہ کتاب کیا کروں؟ آپ کوواپس کروں، یا یہاں کسی دوست یا کتب خانے کودیدوں؟ جواب کا انتظار رہیگا، شکر یہ الفقیر الی اللہ

محرحميدالله

۱۵رجمادی الاولی ۱۴۱۰ه

خطنمبر: ۱۰۲- بيم الله الرحلن الرحيم

مخدوم ومحترم زادفیصکم مارین علک

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

دو تمین د ن ہوے کرم نامہ ملا تھا۔ جزاکھ الله احسن الجزاء۔ بڑی تلاش کے بعد میرے ہاں LIslam??? کا صرف ایک زائد نسخہ ملا۔ وہ اگر چہ جدید ترین اڈیشن کا نہیں ہے بہرحال وہی ہے جو گھر میں ملا ہے شایدزیراکس سے آپ اس کی تکثیر کرا کے اپنی ضرورت پوری فرماسکتے ہیں۔

یہاں وہ صورت نہیں جوآپ کے یہاں ہے کہ سارے لوگ روزانہ ایک ہی ممارت میں جمع ہوجاتے ہیں۔ یہاں ہفتے گزر جاتے ہیں اور کسی معین شخص سے ملا قات نہیں ہوسکتی ، کہ ہر شخص کواس کی مصر فیتیں ہیں، انجمنوں کا نام سرکاری ضرور توں کے لئے ہے ورنیہ انجمنیں محض ایک جیسی چیز ہیں کام کم ہی ہوتا ہے۔

خدا آپ کے کاموں میں برکت دے۔

رسالہ ہائی لائٹس کے شاید دو نے نمبر آئے ہیں

تراجم قرآن ان میں نظرنہ آئے۔

سب کوسلام و آداب

اس کا تاحال انتظار ہے کہ آپ یہ بنا کمیں کہ آپ کے مصری دوست کامقالہ جو آپ نے بھیجاتھا اُسے کیا کروں؟ آپ کودیدوں؟

الفقير إلى الله محمر حميد الله

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركانة

آپ کا ۸راگست کا نوازش نامه آج شام کو پہنچا۔ ممنون ہوا۔ میں آپ کے ہرخط کاالحمد للہ جواب دیتارہا ہوں لیکن مینیں معلوم کہ وہ چہنچتے بھی ہیں یانہیں۔ ایک تازہ مثال: کوئی دس دن ہوے اُدھر سے ایک خط آیا کہ کتاب خطبات بہاولپور چھپ گئی ہے اوراس کا ایک نسخہ مجھے ہوائی ڈاک سے بھیجا گیا ہے۔ کیکن وہ تا حال نہیں آیا۔

عرض کرنایہ میں دُہری مصیبت میں ہوں (۱) یہ امریکی مسلمان بھائی خط کا جواب نہیں دیے ،(۲) میں بہرا ہوگیا ہوں ٹیلیفون نہیں کرسکتا۔ انھیں اسباب سے آپ سے بدادب عرض کیا تھا کہ آپ خودا میریکا کوٹیلیفون کر کے فوراً طے فرمالیں اوران کو آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ بینا چیز آپ کی تائید میں ہے۔ پتہ یہ ہے:

فخری بُرزَ نجی (یا کوئی اور ذمه دار)

Amana Corporation

4411 Forty-first Street

Brentwood HD 20722/USA

Telephone (301) 779-7774

ان سے آپ عربی اورانگریزی دونوں میں گفتگو کرسکتے ہیں، نئے مطبوعہ نننجے کے مطالعے میں ہرروزنئی غلطیاں نکل رہی ہیں ۔اب تک دس بارہ آپتیں مفقو دملی ہیں اور دومقاموں پر حاشیے حذف ہوگئے ہیں۔ پچھاور کم اہم غلطیاں ملی ہیں مثلا جگہ بدل گئی ہے، یامعمونی غلطی ہے مثلاً xxvii کی جگہ xxiii چھیا ہے .

جوآ یہتیں حذف کردی گئی ہیں انکااعادہ ممکن ہے یانہیں، یہ آپ کے مطبع کے لوگ بتاسکیں گے. بہر حال اگراصانے تکار پورریشن والے آپ کواجازت دیتے ہیں تو میں آپ کودومصحد نسخے ان شاء اللہ ہوائی ڈاک سے روانہ کرسکونگا میری کوتا ہیاں معاف فرمادیں۔عمداً نہیں ہیں۔

> نیاز مند محرحمدالله

مخدوم ومحترم

سلام مسنون ١٩٠٨ كاخط كل يبنجإ ممنون موا

خدا کرے ہجری عیسوی تقویموں کے تطابقی جداول ہمیل کو پہنچیں۔

کتاب تعارف اسلام کے انگریزی اڈیشن کی طباعت کی اطلاع کاشکریہ۔ یہ اس ناچیز کی عزت افزائی ہے۔ اس کافرانسسی متن آپ شوق سے چھا پیں۔ میں اس کاحق تالیف رکھنے والوں سے ان شاء اللہ اجازت لے لونگا۔ جرمن اڈیشن کے لئے اگر آپ عربی میں خط کھیں تواچھا ہے۔ وہاں انگریزی کم چلتی ہے۔ ویسے آپ وہ بھی چھاپ لیں اللہ مالک ہے اس کے لئے شایدتر کی ایڈیشن بھی استعال ہوسکتا ہے جواستانبول میں گئی بارچھپا ہے۔ اس کے البانی اور یو گوسلادی اڈیشن بھی موجود ہیں۔

میں قصور وارہوں کہ آپ کے سابقہ مطالبے پرسستی سے اب تک پچھ نہ کرسکا یعنی انجمنوں کے حالات. فرانس میں کئی سواسلامی انجمنیں ہیں۔سب سے قدیم (جمال الدین افغانی کی قائم کردہ''مرحوم' العروۃ الوثقیٰ کے بعد قائم شدہ centre Cultural Islamique ہے۔

59, rue Claude Berner ard Paris-5 میں اس کا آج کل معتمد ہوں سرکاری پیۃ کے۔ ہے۔ کئی کتابیں شائع کی ہیں۔ ہر ہفتہ ککچر ہوتے ہیں۔

59, rue ہے، وہی پہتا Amicale des Musulman in Europe ہے، وہی پہتا clan de Bernand ہے، وہی پہتا دوسری پرانی انجمن اللہ نکالتی تھی۔ مالی وشواریوں سے یہ بند ہوگیا ہے۔ یہ بھی گئی کتابیں شائع کر چکل ہے۔

ایک اور بردی انجمن دابطة الطلاب الاسلامیین ہے

Association des Etudiants Islamiques en France

23, Rue BoyerBarret, Paris-14France 🚁

یہ Le Musulman نامی رسالہ چھا پتی ہے جوغالبًا سہ ماہی ہے۔ exp میں انجمن کی فرانس میں دس بارہ صوبہ وارشاخیں بھی ہیں:

ایک اور بردی انجمن ہے الجامعہ العامہ سلمی فرنسا:

Federation Nationale des Musulman de France,4,
Rue Paul Eluurd, 93 aro ch 450/130 Bigny/France
میر بیم Bulletin d'Information نامی رساله چها پی ہے جو شاید ماہوار ہے ۔ بیر نومسلموں کے باتھ میں ہے۔

### ایک حبثی مسلمانوں کی انجمن بھی ہے، پیری مریدی کے لئے:

Mouvement Islamique des Mourides d'Europe

ٹھیک پتے معلوم نہیں ید st Ouen پاریس کے مضافات میں ہے۔ بیابھی Ndigel نامی رسالہ فرانسسی میں نکالتی ہے۔ ۱۹۷۱ سے موجود ہے۔

فرانس میں کوئی دو ہزار مبحدیں ہونگی ۔ نصف ملین نومسلم ،سارے مسلمان کوئی سات ملین ( اکثریت الجزاء والوں کی ) پارلیں میں سوبھرمبحدیں ہیں۔ان میں سے جامع مسجد پارلیں نمبر ۵ ہے ۔اورمسجدالدعوۃ پارلیس نمبر ۱۹۔ بیہ دونوں خاصاعلمی کام بھآ کرتی ہیں ۔

> ایک اور بڑی انجمن رابط العالم الاسلامی ( مکم معظمہ) کی شاخ پاریس ہے: ondiale Ligue Islamique Mar dile پتہ 22, rue Franssis B: ouvin پارلیس .15

نیازمند حمیدالله

٨ر بيع الآخر • اسماھ

بسم اللدالرحمن الرجيم

خطنمبر: ۵۰۱

مخدوم ومحترم زادمجركم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاعة

آپ کاکرم نامہ ملاممنون ہوا۔الحمد للّٰد آپ کا سفر خیروعافیت سے ختم ہوا۔میرے فرانسسی ترجمہ قرآن کے اغلاط کی غالبًا آپ کوالکہ عافظہ کمزور ہوگیاہے) بدشمتی سے دو اور فہرسیں چھاپی پڑی ہیں کہ لا تعداد غلطیال مطبع نے کی ہیں۔کیا آپ ان کواپنے نئے میں درست کراسکیں گے؟

آ پ کودو کتابیں بھیجی ہیں: میری فرانسسی سیرت نبوید کا نیااڈیشن اور کتاب الدد للواقدی ، شاید وہاں ان کی تقید جیب سکے گی۔

آپ کی نئی فرانسسی کتابوں کی تجویز خدا پر وان چڑھائے۔ میں بڈھاہو گیاہوں۔کوئی کام بروفٹ نہیں ہونے یا تا۔ منسلکہ عربی مضمون بھائی غزالی صاحب کودے دیں توممنون ہوں گا۔

> نیاز مند محمدالله

# مخدوم ومحترم كثّرالله فينا أمثالكم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركاته

خروعافیت کاطالب، احباب کوبھی سلام ۔ ایک پرانا در دل تازہ ہواہے ۔ زحمت دے رہاہوں:

آپ کومعلوم ہے فرنگیوں نے ہجری اور عیسوی تاریخوں کے تقابل کے لئے بہت سے Concurdance کی ہے ہوت سے Concurdance کی ہے ہیں۔ گران میں کام چوری کی وجہ سے ایک سخت غلطی ہے وہ یہ کہ محرم صفر وغیرہ کے دِنوں کی تعداد کے لئے ایک فرضی قاعدے برعمل کرتے ہیں کہ ۱۳٬۲۱، ۵، ۷، ۹، ۱۱ تیسے ہوتے ہیں اور باقی مہینے انتیبے ،علاوہ اور برائیوں کے بیہ

مُصْحَکہ خیز چیز بھی ہے کہ رمضان گزشتہ چودہ سوسال سے ہمیشہ نتیسا ہوتا رہاہے۔ مسلحکہ خیز چیز بھی ہے کہ رمضان گزشتہ

ایک نئی تقابلی تقویم کی ضرورت ہے کیا وہاں کوئی طالب علم ہے جواسے اپنے مقالے کے طور پر لے؟ اگر طالب علم علم مہئیت جانتا ہوتو وہ چودہ سوسالوں کے ہرسال کے بارہ مہنوں کے متعلق بیٹھی بتائیگا کہ کونسائٹیسا رہا اور کونسائٹیسا. لینی ولادتے قمرکس وقت ،کس جگہ ہوئی، اس کے تقریباُوں گھنٹوں بعد اس کی غروب آفتاب پر رویت ہوسکے گی۔

یں وواد کے مرکب کی بہاوی میں کا بھی ہوں کی ہوئی ہوں کے ایک اس کا الب علم کوایک اہم ہدایت کی ضروت ہوگی، وہ بید کہ اگر اس کے فنی پہلو ہے آج بحث نہیں کرونگالیکن اس طالب علم کوایک اہم ہدایت کی ضروت ہوگی، وہ بید کہ اگر چین وجابان میں غروب آفتاب تک ہلال ابھی قابل رویت نہ ہوا ہو، لیکن چند گھنٹوں بعد جب چاند عرب ہمسرمرائش

وغیرہ سے گزرر ہاتھا وہ مرکی ہوگیا ہوتو چین میں تو گزشتہ مہینہ تیسا ہوگا اور وہی مہینہ مثلُ مصر میں انتیسا قرار پائیگا۔ اس کے لئے کیا کریں؟ کیا ہمیشہ مکہ معظمہ کامطلع کیں، یا ہر مہینے کے لئے ریبھی بناتے چلیں کہ وہ کہاں انتیسا

اس کے لئے کیا کریں؟ کیا ہمیشہ ملہ صفیمہ کا میں اس کی ہار بھیے ہے سے لیے گاہ اور کہاں نتیسا ہوا؟ کیا آپ کے خیال میں اسے بچھ واقعی اہمیا ہے جھن میرا مفروضہ ہے؟

بهائى صاحب كوسلام

نیازمند محدحمدالله

۵ اردیع الآخراا ۱۲ اه

بسم الله الرحمل الرحيم

خطنمبر: ١٠٤-

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

آپ کا ۲راکتوبر کاکرم نامہ کافی دیر سے ابھی ابھی ملاہے شکر گزارہوں۔ ایک اورنوازش نامہ جورسالہ France-Islam کو بھیجا گیاتھا، وہ بھی جواب کے لئے میرے پاس ہی آیا ہے۔شدیدمصروفیت کے باعث آج مختصراً جواب دینا ہے۔تفصیل ان شاءاللہ آئندہ

كتاب البيدة لا للواقدي كانسخه بخط مولف يا كوني اور پرانانسخه نه ملنے پر صبر كرتا هوں - واقدى كى ديگر ناپيد

تالیفوں کے برعکس کتاب الروہ کا ایک نسخہ بہر حال ملنے پرشکر کرتا ہوں۔خدا بخش خاں مرحوم نے تو قع ہے کہ خود لکھ کروافقدی کی طرف منسوب نہیں کیا ہوگا۔اگر وہ زندہ ہوتے تو ان سے پوچھ سکتے کہ کہاں سے ملی ہے۔ میں بائلی پور سے خط و کتابت نہیں کرسکتا۔ آپ کے لئے ممکن ہوتو آپ ہی وہاں کے ذمہ دارلوگوں سے پوچھئے کہ آیاان کوکوئی تھوڑا بہت علم ہے کہ بیننخدان کے ہاں کیسے آیا؟

فرانس اسلام کو فارم Bاور C آئے ہیں کیا کوئی فارم A بھی ہے؟ ہم فقراء العلم نے ہاں ٹیلیکس، ٹیلی فاکس وغیرہ کہاں سے آئیں گردے گر میں تو ٹیلیفون بھی نہیں ۔ آپ کے سوالوں (فارم B-) کا جواب آسان نہیں۔ کہاں سے آئیں گے۔ میرے گھر میں تو ٹیلیفون بھی نہیں ۔ آپ کے سوالوں (فارم B-) کا جواب آسان نہیں۔ فرانس میں کچھ نہیں تو تین سواسلامی انجمنیں ہیں۔ ذرا فراغت ہوئی تو آئندہ شایدان شاء اللہ کچھ جواب دے سکوں بھائی صاحب وغیرہ کوسلام ، کتاب تعارف اسلام کی مکرر اشاعت میری سرفر ازی ہے ۔ ان من

.. محمد حميد الله

مهاردسمبر•1**99** 

خطنمبر: ۱۰۸

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون ۔خیروعافیت کا طالب ۔ چندہی دن ہوئے آپ کا کرم نامہ ملا میمنون ہوا۔ سے سداک مزر ان النزار النزاس میں سے کہ جانب من میں دیں میں اس سے متعلقہ میں

آپ سے ایک مؤدبانہ التجاو التماس ہے۔آپ کی تالیف، خادمین اسلام کے حالات کے متعلق، ظاہر ہے کہ آپ کو پوری آزادی ہے کہ اسے چھا پیں، وہ دشمن کے ہاتھ میں پڑے تو اس میں خطرہ ہے۔ لیکن التجا والتماس سے ہے کہ اس میں میرانام اور میرا پتہ ہرگزنہ چھا پیں۔اس میں مجھ پناہ گزین کے لئے جانی اور مالی دونوں خطرے ہیں مکان میں اور بھائی صاحب کوسلام

بسم الله الرحمٰن الرحيم

نیاز مند محمر حمیدالله

همرجمادي الآخرااهما

ماسمه تعالى

خطنمبر: ١٠٩-

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

کل کرم نامہ ملاممنون ہوا۔ انگریزی ترجمہ عبداللہ یوسف علی مرحوم بھی، اورخط بھی جزاکھ اللہ احسین البجزاء میرے ذہن میں نئے تراجم کے لئے کوئی چیز نہیں۔ شاید پولینڈ والوں کی ضرورت شدید ہے۔ میرے پاس ایک مسلمان کا بہت پرانا ترجمہ ہے، مرزا طارق بوجازی ۔ میں ضرورت پراس کی فوٹو کا پی آپ کوروانہ کرسکتا ہوں۔ 19۵۸کا مطبوعہ ہے ممکن ہے آپ کے ہال کوئی جدیدا ڈیشن ہو۔افسوس ہے کہ زیادہ خدمت نہیں کرسکتا۔ خادم الفقیر إلى الله محمح محمد الله

•٣٧رشعيان االهماره

بإسمه تعالى ،حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۱۰

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

آج کرم نامہ ملا ۔ سرفرازی بخشا۔ کسی قدر حیرت سے پڑھا کہ عرصۂ دراز سے آپ کو میری طرف سے کوئی خط کوئی خبرنہیں ملی ۔ میں ہرخط کا فوراً جواب دیتار ہا ہوں ، مابھی ڈاک کے ہاتھ میں ہے ۔

آپ کی مرسلہ انٹروڈکشن ٹو اسلام اب تک تنہیں کینچی ہے۔

اگر''عاقلہ' سے مراد معاقل (بیمہ) ہے ، تواسلام سے قبل بھی اور عہد نبوی میں بھی اس کا وجود ملتا ہے جیسا کہ F ندکور ہے ۔ میں نے اردو انسائکلو پیڈیا آف اسلام کے لئے اس پر ایک مفصل مضمون لکھا ہے۔ معلوم نہیں جھایا پانہیں، راست دریافت فرمالیں۔

پ پی یا؟؟ کی اساس پر معینه اغراض اور معین "آپ جانتے ہیں کہ بیمہ کمپنیاں یا Capitalist ہوتی ہیں یا؟؟ کی اساس پر معینہ اغراض اور معین ؟؟ کے لئے تعاونی بیمہ کمپنی کھل سکتی ہے اور کھولی جانی چاہئے ،اللّٰد مدد فرمائے گا۔

مكان مين بهى اور بهائى صاحب كوسلام عرض

نیاز مند محرحمیداللہ

۱۹ ررمضان اسماره بهم،۱۹۹۱ء

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ااا-

محترم ومكر م زادمجدكم وعمّ فيضكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا اور لی سے چلا ہواخط ملا منون ہوا۔ اگر آپ تکلّف نه فرماتے تو ملاقات کی مسرت حاصل ہو سکتی ۔ ایعنی اگر آپ پاکتان سے خط لکھتے کہ آپ فلال دن فلال وقت گئے فلال وقت تک مطار اور لی میں رہیں گے تو میں خود آسانی سے وہاں حاضر ہوجاتا ، صشیقہ الله غالبة.

ان شاء الله آب خير وعافيت سے اسلام آباد واپس آ مئے ہوئے کيا ايک زحمت وےسکتا ہوں؟ وہال جمرہ

کونسل نے طے کیا تھا کہ کتابوں کا ایک سلسلہ شائع کرے اور اس میں۔ میری ایڈٹ کردہ کتاب السرد والفرد کو بھی شمول عزت بخشی تھی۔ بیاب کس نوبت پرہے؟ عیال واحباب کوسلام ۔عیدمبارک .

فقیر إلی الله محد حمید الله

٨رذي العقد واسماھ

باسمه تعالى ، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۱۲-

#### منفدوم ومنمتارم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركاته

آپ کا کرم نامہ (جس پرٹائیسٹ نے ۸راپریل کی تاریخ لکھی ہے اور لفافے پرڈاک کی مبر۱۲رمئی ہے) آج پہنچا۔ممنون ہوا۔

میں نے آپ کے ثالی افریقا کے سفر کے زمانے میں جو عریضہ اسلام آباد بھیجا تھا اور جس کے محتویات پر پارلیس میں زبانی بھی گفتگو کی تھی ، اس کا آپ نے جواب بھیجا ہو تو وہ تا حال نہیں پہنچا ہے۔ یہ کتاب السسود والفود کی ججرہ کا وسل کی جانب سے طباعت کا معاملہ تھا۔ امید ہے کہ ہرکسی فرصت میں توجہ فرمائی جا کیگی۔ میری دانست میں وہ ہڑی اہم کتاب ہے۔

آپ کی نئی دعوت سر فرازی ہے لیکن عمر ۸۵ سال سے متجاوز ہو چکی ہے ۔خواہش کے باوجود سفر اور لکچر آ سال نہیں رہے ہیں۔اور مقبولیت ہماری آپ کی خواہش پر حاصل نہیں ہوتی ۔

تا بہ بخشد خدای۔ فوری جواب تو منفی میں ہے۔ باقی ہر چیز خدا کے ہاتھ میں ہے۔ وہاں سب کوسلام

نیاز مند محرحمیدالله

1991/4/11

باسمه تعالى ، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۱۳-

#### مخدوم ومحترم كثرالله فبنا أمثالكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

خدا کرے اہل وعیال سب خیر وعافیت سے ہوں

کچھ عرصه بل ایک عریضه ارسال کیا تھا اور کتاب السود والفود کے متعلق یا د دہانی کی جسارت کی تھی ...... آج کل ایک نیا کام سر پر پڑا ہے۔ یہاں ایک ناشر حضرت ابراہیم علیہ السلام پر ایک کتاب تین ہابوں میں چھاپنا جا ہتاہے۔ایک یہودی معلومات پر، ایک نصرانی معلومات پر، اور ایک اسلامی معلومات پر۔ ہر باب پچاس صفحوں میں۔اتنے کثیر وطویل معلومات کا حصول دشوار نظر آرباہے۔واللّٰہ السستعان

> خادم محرحمیداللہ

باسمه تعالى ،حامدا ومصليا

خطنمبر:۱۱۳-

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

ان شاءاللد آپ اوراہل وعیال سب خیروعافیت سے ہونگے۔

میرے ایک یہاں کے فاضل رفیق احمد عیساوی وہاں پہنچے ہیں.خدا کرے آپ پر اچھا تاقر چھوڑا ہو۔اگران کو وہاں پچے سہولتیں مہیا کی جاسکتی ہوں،اور جامعہ میںان کے لئے جماعت میں جگہ نکالی جاسکتی ہوتو مجھ شخصی مسرت ہوگی،کین الأصر إليك۔

وہاں کے حالات اور امکانات سے آپ ہی کو واقفیت ہے۔ بہجرہ کاؤسل کی کتاب نہ معلوم اب کس مرطلے میں ہے۔ میری دانست میں وہ اہم کتاب ہے اور حدیث کی بڑی خدمت قرار پاسکتی ہے۔ ممکن ہے بھائی صاحب اب سفرسے واپس آ گئے ہوں۔ مکان میں سب کی خدمت میں ناچیز سلام عرض ہے

خادم محمد حمید الله

۵رمحرم۱۱۷۱۵

بسم الله الرحمن الرحيم

خطنمبر: ۱۱۵–

مخدوم ومكرم كثرالله فينا أمثالكم

سلام مسنون ورحمة اللدوبركانة

آج کرم نامد ملا، احوال سے آگائی ہوئی منون ہوا، جذاکھ اللہ خیداً ۔ زحمت دی تھی قصور معاف فرمائیں ایک استدعا ہے اگر ممکن ہو۔ کتاب السدد والفود حجیب کر آجائے تو دو نسخ یہاں کافی نہ ہونگے۔ براہ کرم ایک نسخہ تو ہوائی ڈاک سے بھجوانے کا فرمادیں، باقی کچھ مزید نسخ سمندری ڈاک سے بھجوا کیں جیسا کہ سابق کی ایک کیا ہے کیا انہوں نے فرمایا تھا۔

پیشگی شکریه

" خطبات اسلام آباد' کے لئے ابھی ہمت نہیں ہوتی ۔ بے حد تھکا ہوا بھی ہوں ، دیگر عاجلانہ کا م بھی سر ہیں

## والله على صايشاء قدير بهائي صاحب وغيره كوبهي سلام

خادم محمرحمیداللہ

٣٢ ربيع الانور ١٣١٢ ه

باسمه تعالى، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۱۱–

محترم ومخدوم زاد مجدكم وعم فيضكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

مکتوب گرامی پہنچا۔ دلی مسرت کاباعث ہوا۔عزیز مکر م غزالی صاحب ملیشیا چلے گئے ہیں۔ خدا اُن کوخیروعافیت سے رکھےاورلوگ!ن سے مستفید ہوں۔

مشية الله غالبة، "السرد والفرُّهي نهيس كتاب النبائكا بهي وبي حال بمدرد فاونرُيش كرا چي ميس عبد واصبر في مال مدرد في من المرد في من المرد والفرُّيش كرا چي ميل عبد واصبر في الا بالله آپ كوزمت ربى اور ربيكي معذرت خواه بول ـ

اسرائیلیات کو میں وہی حیثیت دیتا ہوں جومستشرقین کی کتابوں ،انسائکلو پیڈیاوں کو. اسلامی معلومات صرف وہ ہیں جوقرآن مجیداورحدیث صحیح میں مذکورہ ہیں۔ ہاقی سب طنیات ہیں ان کا ایک جزوصیح ''ہوسکتا'' ہے مکان میںسب کوسلام

مكرر:

آپ کے سرکاری خط کے شروع میں اگر بھم اللہ بھی مطبوع رہا کرے تو شاید مناسب تر ہو

نیازمند محد حمیدالله

في ٢٠ ررمضان المهارك٢١٢ اهر٢٥ ١٩٩٢/١

باسمه تعالى

خطنمبر: ١١٧-

الأخ الفاضل والاستاذ الكريمركان الله معكمر

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

أرجو من الله مولانا لكم ولعائلتكم الصحة والعافية التامة

ثم إنى تسلّمت اليوم ازمن تحتوى على نسخة لمجلة الدراسات الإسلامية ونسح لمقالتى نشرت فيماً. جزاكم الله احسن الجزاء ـ السفارة الباكستانية مهنا أعبرتنى أنه قُرّر أن أسافر من مهنا في الله الله الله آباد. والله المستعان . ولكن لم تخبرنى إلى لآن أشتغالى مناك ولا مدة القيام . الخير إن شاء الله والله المستعان . ولكن لم تخبرنى إلى لآن أشتغالى مناك ولا مدة القيام . الخير إن شاء الله الله الماضية و اغبرتكم فيها بوصول نسخ الكتاب Der Islam وغيرلا .

لاأزال أنتظر الخبر من الكتاب " السرد والفرد"

رمضان مبارك،عيد مبارك

خادمر محمد حصید الله ۲۸ رمضان ۱۲۱۲ اه

خطنمبر: ١١٨- بسم الله الرحمان الرحيم

منفدوم وسمترم زاد مجدكم وعمر نفعكم

سلام مسنون \_عيدمبارك

سفارت خانے سے سفر اسلام آباد کا نظام العمل آیا ہے۔ میرا ٹیلیوژن تونہ ہوگا کہ میں تصویروں کوحرام سمجھتا ہوں۔اگر آپ صرف راڈیو چاہتے ہیں تو میں ممنون ہونگا اگر جلد سے جلد مجھ سے ممکنہ سوالات کا اجمالی ذکر فر ماسکیں تاکہ کچھسوچ کر جواب دے سکوں۔ ہر جستہ اور فی البدیہہ مفید نہ ہوگا۔

خدا کرے آپ سب خیروعافیت سے ہوں

خادم محمد حمید الله

۵ارشوال۱۲هاره

باسمه تعالى ،حامدا ومصليا

خطنمبر: ١١٩-

مخدوم وستترم زاد مجدكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

کیم ایریل کا کرم نامہ ابھی ابھی ملا منون ہوں۔ ۲۵ رکو یہاں سے چلنا ہے،ان شاءللہ۔

سرکاری طور پر دس پندرہ عنوان دے کر مجھ سے سات کو چیننے کی فر ماکش ہوئی تھی۔اس میں اسلامی دستور کا ارتقاء بھی تھا اور میں نے اس کومنظور بھی کیا لیکن ترکی میں آٹھ دس سال درس دیے ممکن ہے دوڑھائی سوعر بی صفیے ہوں۔ لکچرممکن ہے گھنٹہ ڈیڑھ گھنٹہ چلے اس میں خلاصہ ہی دے سکتا ہوں۔ میرے ترکی کے لکچروں کوان شاء اللّٰہ آئندہ فوٹو لے کر آپ کو بھیجے سکونگا اس وقت وہ یاس نہیں ہیں اور نہ اس دفعہ کے سفر تک وہ واپس مل سکتے ہیں۔

میری کتاب کاڈچ ترجمہ میرے سفر کے بیگ میں میں نے خود ہی رکھ دیا تھا۔ان شاءاللہ ایک نسخہ آپ

کوئل جائے گا۔اس کی طباعت آپ فرمائتے ہیں لیکن اچھا ہوا گرموجود ہ ناشر(ایک انجمن کےسربراہ) سے بھی آپ مناسب سمجھیں تو یو چھے لیں:

یہ پہۃ ساتھ لاؤ نگا(اس وفت مل نہیں رہاہے۔ وہ بروسلز (بلجیم) میں رہتے ہیں اچھے آ دمی ہیں۔خدا حافظ خادم

محرحميدالله

خطنمبر: ۱۲۰- باسمه تعالی ، حامدا ومصلیا

۲۵ رذی قعده ۱۲ اسماه، سنیچر

مخدوم ومحترم كثرالله فينا أمثالكم

سلام مسنون ۔ آپ لوگوں نے مجھے نواز ااور لامتناہی کرم فر مائی کی۔الحمد للّٰداب خیروعافیت سے واپس گھر پہنچنے کی اطلاع گزرانتا ہوں۔

> بچاری کتاب اسسود والفود پراللدرحم فرمائے۔اس کی کوئی اطلاع نہیں ہے۔ خدا کرے مکان میں سب خیروعا فیت ہو

ناچیز محمد حمیدالله

سرصفرساهماه ءاتوار

خطنمبر: ١٢١- باسمه تعالى، حامدا ومصليا

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون فیروعافیت کاطالب - ان شاء الله آپ سفر اندلس سے کامران واپس ہو بھے ہونگے۔ کوئی خاص اہم امر تو قابل ذکر نہیں۔ کتاب الفود والسود ،کی مانگ بڑھ رہی ہے ۔ آھیں دنوں محترم وزیر اعظم نواز شریف نے مجھے اپنے خط سے نواز اہے جواب میں میں نے عرض کیا کہ'' میری علمی تحریبی زندگی کا آغاز ۱۹۲۴ سے لا ہور کے ہفتہ وار رسالہ نونہال سے ہوا وغیرہ اور اب بھی ایک نہایت اہم کتاب حدیث شریف کے متعلق ہجرہ کاونسل کے بال زیرطبع ہے ۔ تو قع ہے جلد شائع ہوجا گیگئ'

مناسب ہوتو ہجرہ کاونسل کواس ہے آ گاہ کردیں کہ وزیراعظم کوان کی کتاب کا انتظار ہے۔

سب احباب كوسلام نياز

ہمارے مرحوم نومسلم قاری کے متعلق اب تک پیر معلوم ہوا ہے کہ ان کا نام Gilles Gillesl تھا ڈیل زبیر پھر عبد اللہ نام رکھا، تاریخ وفات ۵؍ مارچ ۱۹۸۱ بمقام پارلیں ہے ۔ مقام وفن پارلیں کے باہر ہیں ہے مزید تلاش جاری ہے۔

> خادم محمد حمید الله

منفدوم ومنفترم زاد منجدكم وعثم فيضكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

کچھ دن قبل عنایت نامیل گیا تھا۔ جواب کے لئے انتظار کی ضرورت تھی۔

قرآن مجید کے مین مطبوعہ تراجم کی ارسال کی آپ نے اطلاع دی تھی وہ تا حال نہیں ملے۔ اتّا لله واتّا

إليثه راجعون.

؟؟؟؟ کاوی ترجمہ خود میری نظر سے آج تک نہیں گزرا۔ فرانسسی ترجمے کے نسخ آپ تخدیں تو یہاں نومسلموں میں تقسیم ہو سکتے ہیں۔

یے ہیں یہ سیاں کی ہوئے ہے۔ میری کتاب'' دستوراسلامی کی تاریخ'' کے ابواب آپ کو بھیجنے پران شاءاللہ توجہ کرونگا۔ آج کل بڑی مصروفیت ہے اور فرائض بھول جاتا ہوں۔

نیاز مند الفقیر إلی الله محد حمد الله

مرنومبر ١٩٩٢

باسمه تعالى ، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۲۳-

منفدوم ومنفترم زاد سجدكم وعثر فيضكم

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

ابھی ابھی آپ کی فاضلانہ کتاب پنچی۔ دلی شکریہ، جزاکم اللہ خیراً

معلوم نہیں بک بوسٹ کی جگہ پارسل بھیجے میں کیا مصلحت ہے۔ فرانس میں بک بوسٹ ،خط کی طرح ،بلا دشواری پہنچا دیا جاتا ہے۔ لیکن ہر پارسل پر مزید محصول کئے جاتے ہیں۔ مسلکہ کاغذ سے جومحکمہ ڈاک نے دیا ہے آپ

کومعلوم ہو جائےگا کہ آپ کے پارسل پر مجھے (۳۳ ) فرائک (غالبًا ڈیڑھ سوروپے )محصول دینا پڑا۔

اطلاعاً عرض ہے ، مستقبل کے لئے اور اپنے ماحول کو باخبر کرنے کے لئے، اگر مناسب ہو۔ سابق میں لاہور اورجدہ سے بھی ای طرح کتاب کو پارسل کے طور بھیجا گیا تھا۔

كاش آپ كى كتاب ميں اشار په (انڈىس) بھى ہوتا

حفظكم الله وعافاكم

خادم الفقير إلى الله محمد عميد الله باسمه تعالى ، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۲۴-

محترم ومكرم غازي صاحب

سلام مسنون ورحمة الله وبركاته

گزشتہ خط ملا ہوگا آج کتابوں کے سات نے پارس آئے اوران پر ۱۵۰۰ فرانک (کوئی ہزار روپے)
کا''جرمانہ'' دینا پڑا۔ بُرم وہی ہے کہ بک پوسٹ کی جگہ پارس سے کتابیں بھیجی گئی ہیں۔سوائے اتباللّٰہ و إِنّا إلليه
داجعون پڑھنے کے کوئی چارہ نہیں۔ ڈاک والوں کی دی ہوئی سات رسیدوں کو فی الحال نہیں بھیجنا کہ وزن بہت
ہوگا۔خدا کرے وہاں خیریت ہو۔

خادم الفقير إلى الله محمر مدالله

1990/17/10

باسمه تعالیٰ ،حامدا ومصلیا

خطنمبر: ۱۲۵-

مخدوم ومحترم زاد مجدكم

سلام مسنون کرم نامہ ملاممنون ومسرور کیا۔ پارسلوں کے بُر مانے کو وہیں صرف فر مالیں اور اورل کوواقف بھی کرائیں اگر مناسب ہو۔

کیا آپ کے لئے میمکن ہوگا کہ جسٹس تقی عثانی صاحب کواطلاع دیں کہ ان کے ہاں سے مجھے'' اظہار الحق'' مؤلفہ حضرت رحمۃ اللہ الصندی کے اردونسخوں کا تا حال انتظار ہے تاکہ ان کا اشاریہ تیار کرسکوں۔ شاید ڈاک میں ضائع ہوگتے ہیں۔

خادم الفقير الى الله محد حميد الله

1991/11/24

باسمه تعالى، حامدا ومصليا

خطنمبر: ۱۲۲-

مخدوم ومحترم واہل عیال کان اللہ معکم سلام مسنون ، خدا کرے آپ سب خیروعافیت سے ہوں۔ کچھ عرصہ قبل آپ کی کرم فرمائی سے ہجرہ کاونسل نے'' کتاب السرد الفردُ' کے دو نسخ مجھے بھیجے تھے

### ۔ جزاکم الله وجزاہم الله کیااب چند مزید نسخے بیسیج جاسکتے ہیں؟ اس کی بہت مانگ ہے حفظ کے الله وعافا کھر

نیاز مند محمرحمیداللہ

محترم ومكرم زادمجدكم دعتم فيضاكم

خط نمبر: ۱۲۷

اسلام عليكم ورحمته الله وبركاته

آپ کا اور لی سے چلا ہوا خط ملا ممنوں ہوا۔ اگر آپ تکلف نہ فر ماتے تو ملا قات کی مسرت حاصل ہو علی ۔ لینی اگر آپ پاکتان سے خط لکھتے کہ آپ فلال فلال وقت سے فلال وقت تک مرولی اور لی مٰن رہینگے تو میں کود آسانی سے وہاں حاضر ہوجا تا۔ شیۃ اللّٰہ غالبۃ ۔

انشاناللدآپ خبروعافیت سے اسلام آباد واپس آگئے ہوئگے۔کیا ایک زحت دے سکتا ہوں؟ وہاں ہجرہ کا ونسل نے طے کہا تھا کہ کتابوں کا ایک سلسلہ شائع کرے اور اس میں میری اہدت کر دی کتاب السرد وانفرد کو بھ شمدی کی وزت بخشی تھی۔ بیاب کس نویت پر ہے؟

عیال واحباب کوسلام \_عیدمبارک

فقیرالی الله محمد ملالله

آک اور بڑی انجمن ہے الجامعہ آمسلی فرنس Federation National dn Musulmans do ایک اور بڑی انجمن ہے الجامعہ آمسلی فرنس France 4, Rue panal Eheard, 9300.Ch.450/ Bobegry/Franu بھی Bulletin to Znformation نامی رسالہ چھا پتی ہے۔ جو شاید ماہوار ہے۔ بینو مسلموں کے ہاتھ میں ہے اس کی انجمن بھی ہے، میری مریدی کے لئے:

ہے۔ یہ Mounement Islamique des Mourides deurope نیک پتة معلوم ہیں۔ یہ Mounement Islamique des Mourides deurope پاس کے مضاقات میں ہے۔ یہ کلی Ndigel نامی رسالہ فرانس میں نکالتی ہے 1986ء سے موجود ہے فرانس میں کوئی دو ہزار مجدیں ہونگی۔ نصف ملیں نومسلم، سارے مسلمان کوئی سات ملین (اکثیر الجزائر والول کی) یااس میں سوبھر معجدیں ہیں۔ ان میں سے جامع معجدیا اس عربہ ہے۔ اور مجد الدعوہ یااس 19، یہ دونوں خاصاعلمی کام بھی کرتی ہیں۔ ایک اور بڑی انجمن رابطة العالم الاسلامی (کم معظمہ) کی نساخ یا ایس ہے۔

Ligne Islamique Mondiale 22, Rue Francsois Bonoin

اس برتاج اكتفاكرتا مول مسلس ميسب كوسلام

نیاز مىند محرحمىدالله

مخدوم ومحترم

سلام مسنون ـ 9/11 كا خط كل پہنچا\_ممنوں ہوا\_

خدا کر کے ہجری عیسوی تقوعیوں کے تطابقی جدواول تکمیل کو پہنچیں کتاب تعارف اسلام کے انگریزی اڈیشن کی طباعت کے اطلاع کاشکر کہ۔ یہ اس ناچیز کی عزت افزائی ہے۔ اس کا فرانسی متن آپ مشرق سے چھاپیں۔ مٰن اس کاحق تالیف رکھنے والوں سے ان شاء اللہ اجازت لے لوزگا۔ جرمن اڈیشن کے لئے اگر آپ عربی میں خطاکھیں تو اچھاہے۔ وہاں انگریزی کی چلتی ہے۔ ویسے آپ وہ بھی چھاپ لیس۔ اللہ مالک ہے۔ رس کے لئے شاید ترکی اڈیشن بھی استعال ہوسکتا ہے جو استا بنول میں کئی بار چھیا ہے۔ اس کے البانی اور لوگوسلاوی اڈیشن بھی موجود ہیں۔

میں قصور وار ہوں کہ آپ کے سابقہ مطالبے پرستی سے اب تک پچھ نہ کر سکا لیعنی انجمنوں کے ھالات فرانس میں کئی سواسلامی انجمینیں ہیں۔سب سے قدیم (جمالی الدین احقانی کی قائم کردہ ، مرحوم العروۃ الوقی کے بعد قائم شدہ) Centse Culturel Islamiqe ہے۔ میں اس کا آج کل معتد ہوں۔ سرکار پیت Pain-5559, rue clande Bernar ہے۔ کئی کتا ہیں شائع کی ہیں۔ ہ ہفتہ کپچر ہوتے ہیں۔

ووسری پران اجمن Amicale des Musulmanen Eurpe وہتی بہت میں دوسری پران اجمن Amicale des Musulmanen Eurpe کی ماہوار رسالہ نکالتی تھی۔ مالی ووشوار یوں سے یہ بند chande Bernard کی ماہوار رسالہ نکالتی تھی۔ مالی ووشوار یوں سے یہ بند ہوگیا۔ یہ بھی گئی کتا ہیں شائع کر چکی ہے۔ ایک اور بری اجمن ہے رابطہ الطلاب اسلامینین وقت کہ ایک طوح Etudiants Islamiques en fornce 23, Rue 130 Yer Brarret, معالی مسالہ چھا پی ہے۔ جو عالبا سہ مائی ہے اس اجمن کی درانس میں وس بارہ صوبہ دارشانیس بھی ہیں۔

خطنمبر: ۱۲۹:

محترم ومکرم زادمجد کم اسلام علیکم ورحمته الله و بر کاننه میاگذشته زیران درگاری شد

ميرا گزشته خط ملا هوگا \_ان شاءالله \_

کل امر مرحوں بادقاتہ ۔ آج ایک پرانے وعدے کا اتھاء کر رہا ہوں۔ ما تیسر ھاضر ہے۔ اگر نامناسب ہوتی ہے تکلف حذف کر دیں۔ بشری غلطیوں کی اصلاح بھی ہوسکتی ہے۔

۔ مضمون میں ایک نقشہ جغرافی بھی ہے۔معلوم نہیں اس کا عُر بی نسخہ وہاں تیار ہوسکیگا یانہیں۔میرے نقشہ ساز کا انقال ہو چکا ہے۔اسی نے ملک کومرکز نقشہ بنایا تھا۔گر اسے عربی نہیں آتی تھی۔مفتی مامضیٰ ۔ antiporede کا ترجمہ سمت القدم نہ معلوم کس حدتک درست ہے۔Zenith کے سمت الراس سے اسے اخذ کرنے کی بسارت کی ہے خدا کر وہاں سب خیر وعافیت ہو۔اقر باءاوا حباب کوسلام اس وقت کتب خانے مس ہوں اور گروتیوں کی کتاب مہنگائی ہے۔آپ کی فرمائش کو پوری کرنے کی اسلیج منا والاتمام میں اللہ

س کا فرنی ترجمہ ہوا ہے۔انگریز ی بھی۔ د کی کرٹوٹ لئے لیکن حسب تو قع اس میں اسلام سے متاثر ہونے کا کوئی اعتراف نہیں اس کی فہرست مضامیں نوٹ کی ہے۔ اب اس کے پینر وُوں آیالا۔ بیلو ہر کام کرونگا واللہ اعستعال

نیاز مند محرحیدالله

خط نمبر: ۱۳۰

محترم زادمجدكم

سلام مسنول \_ خیروعافیت کاطالب \_ چیز ہی دل ہوے آپ کا کرن نامہ ملا منول ہوا۔

آپ ہے ایک مود بانہ التھا دالتماس ہے۔آپ کی تالیف، داومین اسلام کے حالات کے متعلق، ظاہر ہے کہ آپ کو پوری آزادی ہے کہ اس جیما پیں لیکن التجاد التماس میہ ہے کہ اس میں میرا نام اور میرا پیتہ ہرگزنہ چھا پیں۔ اس میں مجھ پناہ گزین کے لئے جانی اور مالی دونوں خطرے ہیں مکال میں اور بھائی صاح کوسلام۔

نياز مند

محمة حميدالله

خطنمبر: اللا:

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنون ورحمته الله وبركانه

کل کرم نامه ملا\_ممنوں ہوا۔ انگریزی ترجمہ عید الله یوسف علی مرحوم بھی، اور خط بھی۔ جزاکم الله احسن

الجزاء

میرے ذہن میں نے تراجم کے لئے کوئی چیز نہیں۔ شاید پولیند والوں کو ضرورت شدید ہے۔ میرے پاس ایک مسلمان کا بہت پرانا ترجمہ ہے۔ مرزا طارق بو جازی ۔ میں ضرورت پراس کی فوٹو کا پی آپ کوروانہ کرسکتا ہوں۔

# ۱۸۵۸ء کا مطبوعہ ہے۔ممکن ہے آپ کے ہاں کوئی جدیداڈیشن ہو۔افسوس ہے کہ زیادہ خدمت نہیں کرسکتا۔

الفقير الى الله محمد حميد الله

خطنمبر: ۱۳۲:

مخدوم ومحترم زوامجدكم

سلام مسنول ورحمته الله وبركاته

آپ کا 2اکتوبر کا کرم نامہ کافی دیر ہے ابھی ابھی ملا ہے۔شکر گزار ہوں۔ ایک اور نوازش نامہ جو رسالہ Farmce Islam کو بھیجا گیا تھا۔ وہ بھی جواب کے لئے میرے پاس ہی آیا ہے۔شدید مصروفیت کے باعث آج مختصراً جواب دیتا ہے۔تفصیل ان شاء اللہ آئندہ۔

کتاب الدءللوافدی کا نسخہ نجط مولف یا کوئی اور پرانا نسخہ نہ ملنے پرصبر کرتا ہوں ۔ واخدی کی دیگر ناپید تالیفوں کے برعکس کتاب الدوہ کا ایک نسخہ بہر حال ملنے پرشکر کرتا ہوں۔خدا بخش خان مرحوم نے تو قع ہے کہ خودلکھ کر واقع کی کرختا ہوں۔خدا بخش خان مرحوم نے تو قع ہے کہ خودلکھ کر واقع کی طرف منسوب نہیں کیا ہوگا۔اگر وہ زندہ ہوتے تو ان سے بوچھ سکتے کہ کہاں سے ملی ہے۔ میں باتکی پور سے خط و کتابت نہیں کرسکتا۔ آپ کے لئے ممکن ہوتو آپ ہی وہاں کے ذمہ دارلوگوں سے بوچھے کہ آیا ان کوئی تھوڑا بہت علم ہے کہ بینسخدان کے ہاں کیسے آیا؟

فرانس اسلام کو فارم Bاور C آئے ہیں۔ کیا کوئی فارم A بھی ہے؟ ہم فقراء العلم کے ہاں ٹیلیکس، ٹیلی فاکس وغیرہ کہاں سے تائیگے۔میرے بھر میں تو ٹیلیفون بھی نہیں۔

َ آپ کوسوالوں فارمC-B کا جواب آسان نہیں ۔ فرانس میں پچھنہیں تو تین سد اسلامی اجمین ہیں۔ ذرا خراغت ہوی تو آئندہ مشاید ان شاء اللہ کچھ جواب دے سکوں۔

> بھائی صاحب کوسلام ۔ کتاب تعارف اسلام کی کلررا شاعت میر سرفرازی ہے۔ نیاز مند مجمد میداللہ

> > خطنمبر: ۱۳۳۳:

مخدوم ومحترم زادمجدكم

سلام مسنول ورحمته الله وبركاته

کیم اپریل کا کرن نامه ابھی ابھی ملاممنوں ہوں۔ ۲۵ کو یہاں سے چلنا ہے، ان شاءاللہ۔ سرکاری طور پر دس پندرہ عنوان دے کر مجھ سے سات کو چننے کی فرمائش ہوئی تھی۔اس میں اسلای دستور کا ارتفاء بھی تھا۔ اور میں نے اس کو منظور بھی کیا لیکن ترکی میں آتھ دس سال درس دئے۔ ممکن ہے دو ڈھائی سوعر بی صفح
ہوں۔ لکچرممکن گھنشہ ڈیڑھ کھنٹہ چلے اس میں خلاصہ ہی دے سکتا ہوں۔ میرے ترکی کے لکچروں کو ان شاء اللہ آئندہ
فو کدے کے آپ کو بھیج سکو نگااس وقت وہ پاس نہیں ہیں اور نہ اس دفعہ کے سفر تک وہ واپس مل سکتے ہیں
میر کتاب کا ڈی ترجمہ میرے سفر کے بیگ میں میں نے خود ہی رکھ دیا تھا۔ ان شاء اللہ ایک نسخہ آپ کومل جائیگا۔
اس کی طباعت آپ فرما سکتے ہیں۔ لیکن اچھا ہوا گر موجود ناشر (ایک انجمن کے سربراہ) سے بھی آپ مناسب سمجھیں تو
پوچھ لیس: یہ پیترساتھ لاونگا (اس وقت مل نہیں رہا ہے۔ وہ بروسلیز ایکم ) بھی رہتے ہیں۔ اچھے آدمی ہیں خدا حافظ۔

نیاز مند

خطنمبر: ۱۳۳۳:

مخدوم ومحترم كثر الله حنينا الله لكم

سلام ممنوں ۔ آپ لوگوں نے لجھے نواز ااور لامتنائی کرم فرمائی کہ۔الحمد منداب خیر و عافیت ہے واپس بھر پہنچنے کی اطلاع گزرانتا ہوں۔

> بچاری کتاب السرد والفرد پراللدرحم فر مائے۔اس کی کوئی اطلاع نہیں ہے۔ خدا کرے مکال کمن سب خیر وعافیت ہو۔

ناچیز محد حمیدالله

محميدالله

:1100

مخدوم ومحترم زادمجدكم وعم فيضكم

Introduction to Islam کا ڈچ ترجمہ خود میری نظر آج تک نہیں گزرا۔ فرانسسی ترجے کے نیج کے ابواب آپ کے ابواب آپ کے سختے آپ تحفہ دیں تو یہاں نومسلموں میں تقسیم ہو سکتے ہیں۔ میری کتاب دستور اسلامی کی تاریخ کے ابواب آپ کے سیجنے بران شاءاللہ توجہ کرونگا۔ آج کل بڑی مصروفیت ہے اور فرائض بھول جاتا ہوں۔

نیازمندالفقیر محرحپیداللّد سلام مسنوں ورحمتہ اللہ و ہرا گانہ۔آپ کا کرن نامہ ملاممنوں ہوا۔الحمد للہ آپ کا سفر خیر و عافیت سے ختم ہوا۔ میرے فرانسی ترجمہ قرآن کے اعلاط کی غالب آپ کو ایک فہرست جیجی تھی۔ (غالبًا کیونکہ حافظ کمزور ہو گیا

نیرت رس کر می وجہ میں جو اور فہر شیں جو ایک ہو ہیں ہیں کہ لا تعداد غلطیاں مطع نے کی ہیں۔ کیا آپ ان کو اپنے نسخ میں ہے)۔ بدشمتی سے دواور فہر شیں چھاپنی روری ہیں کہ لا تعداد غلطیاں مطع نے کی ہیں۔ کیا آپ ان کو اپنے نسخ میں درست کر سکین گے؟

آپ کو دو کتابیں بھیجی ہیں۔ میر فرانسی سپرمت بہنو بہ کا بنااڈیشن اور کتاب الدوہ طلواقدک، شاید وہاں ان کا قید حصیت سکی گی۔

آپ کی نٹی فراسنی کی بول کی بتھے بز خدا پروال چڑھائے۔ مین بڑھا ہو گیا ہوں ۔کوئی کام بروقت نہیں ہونے یا تا۔ مسئلکہ عربی مضمون بھا می غزالی صاحب کوایدیں نوممنوں ہو نگا۔

> نیاز مند محرحمید الله

# حوانثي وتعليقات

عمری مجمد بوسف کوکن ، مولانا، خانوادہ قاضی بدرالدولہ، دارتھنیف مدراس ،۱۹۲۳، ج۱/ص ۲۲\_۲۱ بوف کوکن نے قاضی بدرالدولہ کے خاندان اور ان کے علمی کارناموں سے متعلق دو جلدوں پر مشتمل ایک کتاب ''خانوادہ قاضی بدرالدولہ''کے نام سے کھی ہے۔وہ اپنی اس کتاب میں ناکھی خاندان کے بارے میں ککھتے ہیں:

'' قاضی بدرالدولہ کا خاندان ناکطی کہلاتا ہے۔ جواپنے حسب ونسب ،عزوشرف، دینی ورپنوی وجاہت اورخصوصی رسم ورواج کے لحاظ سے خاص کر جنوبی ہند میں ایک امتیازی شان رکھتا ہے۔ نواکط جمع ہے ناکط کی اور بیلفظ' ط' اور' ت' کے ساتھ دونوں طرح لکھا جاتا ہے۔قدیم موزمین اور تذکرہ نگار' ت' سے ہی لکھا کرتے تھے'۔

- مومن،عبدالرحمٰن، پروفیسر، ڈاکٹر محمد حمیداللہ، سیرت، کمالات اور افاوات، فرید بک ڈپو پرائیویٹ لیمیٹیڈ، دہلی،
   ۲۹ دسمبر۲۰۰۱ء، ص٠٩
- ۔ ڈاکٹر محمد حمید اللہ کے احوال و آخار اور علمی خدمات پرششمائی معارف اسلامی ، اسلام آباد اور سہ مائی فکر ونظر اسلام آباد نے وقع علمی تحقیقات پیش کیں ہیں۔ اس کے علاوہ ڈاکٹر صاحب کے علمی کارناموں کی ایک جامع فہرست جناب راشد شخصا حب نے اپنی کتاب، ڈاکٹر محمد حمید اللہ، میں بیان کی ہے۔
- سم عنازی مجمود احمد ، ڈاکٹر علم وعمل کا پیکر۔ ڈاکٹر محمد حمیدالللهؓ درششمانی معارف اسلامی، علامه اقبال او بن یو نیو رشی ، اسلام آباد،۳۰۰ ع، جلد ۲ شاره ۲ص ۳۹۵
  - ۵\_ ایضا

# الشيخ القاضي محمود احمد غازي رحمه الله تعالى حياته وآثاره العلمية

\* د. عصمت الله

والصلاة والسلام على أفضل الأنبياء وسيد المرسلين. و على آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد:

وقد جعلتها على أربعة فصول، كل فصل موزع إلى مباحث.

<sup>\*</sup> أستاذ مشارك ورئيس وحدة اللغات بكلية اللغة العربية في الجامعة الإسلامية العالمية بإسلام أباد '- الانعام: ٩٠.

# الفصل الأول: اسمه، نسبه وإسرنه، مولده ووفانه

فيه مبحثان:

# المبحث الأول: اسمه، نسبه وأسرته

هو: محمود أحمد بن محمد أحمد بن ظريف أحمد بن عبد الله الفاروقي وأمه: السيدة أمة الرب مازالت حية –أطال الله بقاءها في طاعته– يصل نسبها إلى سيدنا أبي بكر الصديق رضى الله تعالى عنه.

أما الشيخ محمود أحمد غازي رحمه الله تعالى فيصل نسبه إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه. فهو فاروقي من قبل أبيه و صديقي من قبل أمه، نجيب الطرفين، رحمه الله تعالى. ومازالت الأسرة تحتفظ بشجرة كاملة لنسبها موصولا إلى أميرالمؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه.

#### أسرته:

ينتمي الشيخ غازي لأسرة علمية معروفة بمدينة "تمانه بهون" بالهند. وهي أسرة تعتز وتفتخر ببعض تقاليدها وعاداتها، فمن عجيب التقاليد المعروفة لدى الأسرة كابرا عن كابر" تسلسل و استمرار" الاهتمام بتحفيظ القرآن الكريم، حيث لم يخل حيل -من أجيال الأسرة على مرالتاريخ المعلوم لها- عن حافظ من حفظة كلام الله تعالى.

ووالده الشيخ محمد أحمد، أحدالعلماء الخريجين بالمدرسة المعروفة بــــ مظاهر العلوم "سهارنبور، بالهند، حفظ القرآن الكريم، وكان من تلامذة الشيخ المحدث محمد زكريا الكاندهلوي رحمه الله تعالى.

عاشت الأسرة في نيودلهي بعد تأسيس دولة باكستان الإسلامية سبع سنوات، وكان الشيخ محمد أحمد والد الشيخ غازي موظفا لدى السفارة، ثم هاجرت الأسرة إلى كراتشي، عام ١٩٥٤م واستقرت بكراتشي، إلى أن نقلت العاصمة من كراتشي إلى إسلام آباد في عهد الرئيس الراحل محمد أيوب حان سنة ١٩٦٤م فنقل الشيخ محمد أحمد إلى إسلام آباد فأقام هناك إلى أن تقاعد، وتوفاه الله تعالى عام ١٩٨٦م.

وكان الشيخ غازي رحمه الله يعيش مع والدته السيدة امة الرب حفظها الله تعالى – وهي الأحرى تنتمي إلى أسرة علمية معروفة، وأحيه الأصغر منه سنا، الدكتور محمد الغزالي (القاضي في المحكمة العليا الشرعية).

و لهما أحت وهي السيدة الفاضلة عذرا نسيم رجمها الله تعالى (نوفمبر ١٩٥٦م- ١٤ أغسطس ٢٠٠٤م) وهي زوجة الشيخ الدكتور محمديوسف فاروقي حفظه الله أحد العلماء، عميدكلية الشريعة والقانون الأسبق بالجامعة الإسلامية وأستاذ زائر بها حاليا، ومدير عام أكاديمية الشريعة بالجامعة، كانت عالمة ، ولها ولع كبير بالقرآن الكريم و تدريسه، ونشاط في الدعوة إلى الله تعالى في الأوساط النسائية وبخاصة حينما كانت تعيش مع زوجها في بريطانيا تأتيها النساء الإنجليز يسألنها عن الإسلام ويلقين عليها الأسئلة فتجيبهن عليها فتسلم منهن من وفقها الله تعالى للهداية. كتبت عدة رسائل في مسائل الدعوة إلى الله تعالى، ورسالة القرآن الكريم باللغة الأردية والإنجليزية (الرسائل بالإنجليزية) هي:

The Qur, an Speaks to Us, Purification Of Soul

كما قامت بنقل رسالة الدكتوراه للدكتور محمد حميد الله \_\_ رحمه الله تعالى \_\_ الله \_\_ رحمه الله تعالى \_\_ إلى اللغة الأردية، وكانت الرسالة بعنوان: The Muslim Conduct of State وكان

المرحوم نال بما درجة الدكتوراه من جامعة باريس، فرنسا.

ومن أعمالها التي تشكر عليها، نقل كتاب «المحتمع المدني في عهد النبوة» إلى اللغة الأردوية باسم «مدنى معاشره (عمد رسالت ميس)» طبعه ونشره مجمع البحوث الإسلامية، بالجامعة الإسلامية العالمية، إسلام آباد.

#### أو لاده:

تزوج الشيخ محمود أحمد غازي يوم ١٥ أبريل ١٩٨٠م بالسيدة حامدة، وهي ابنة العالم الأديب الهندي المعروف صدر الدين عامر الأنصاري رحمه الله تعالى،

تولى إدارة المحلة العربية الشهيرة بــــ" تقافة الهند"سنين طوالا إلى ان توفاه الله تعالى، في فبراير ١٩٨٠م بدلهي.

و رزق منها بخمس بنات هن:

السيدة نائلة غازي: تزوجها السيد محمد هشام، نائب رئيس مصرف إسلامي" بنك الميزان المحدود".

السيدة مارية غازي: تزوجها العميد أبوبكر الصديقي، وهو ضابط في الجيش الباكستاني.

السيدة رملة غازي: تزوجها الدكتور وقاص أمين فاروقي، طبيب مقيم في أستراليا.

السيدة حفصة غازي: طالبة جامعية، في السنة الثالثة بكلية أصول الدين، بالجامعة الإسلامية العالمية، إسلام آباد.

السيدة هالة غازي: طالبة تدرس في السنة الأولى، في الكلية الحكومية للبنات، إسلام آباد.

كلهن مثقفات بالثقافة الشرعية و درسن العلوم العربية والإسلامية.

و له في ذلك شبه كبير بالنبيين لله تعالى: لوط وشعيب عليهما الصلاة والسلام حيث رزقا البنات دون الذكور من الأولاد.

#### المبحث الثابي: مولده ووفاته:

ولد صاحبنا يوم الإثنين، الثامن عشر من شهر سبتمبر عام ألف و تسعمائة و خمسين (١٩٥٠/٩/١٨) الموافق السادس من شهر ذي الحجة عام ألف و ثلاثمائة و تسع و ستين من الهجرة النبوية. (١٣٦٩/١٢/٦هـــ)

و ذلك في المنطقة السكنية الخاصة بسفارة جمهورية باكستان الإسلامية، بدلهي،

حيث كان والده موظفا بالسفارة منذ استقلال باكستان يوم ١٤ أغسطس ١٤٧٨م

#### و فاته:

توفي الشيخ محمود أحمد غازي، صباح يوم الأحد بعد صلاة الفجر مباشرة ، السادس والعشرين من شهر سبتمبر من عام 1.0.0 الموافق الثامن عشر 1.0.0 حسب الرؤية المحلية) من شهر شوال من عام ألف و أربعمائة و واحد وثلاثين من الهجرة النبوية، و ذلك نتيجة نوبة قلبية أصيب بها قبل ذلك بليلة، نقل إثرها إلى مستشفى النبوية، و ذلك نتيجة نوبة قلبية أصيب بها قبل H-11 قرب المقر الرئيسي للجامعة الإسلامية العالمية.

الفصل الثانى: نشأته و شيوخه

#### فيه مبحثان:

المبحث الأول: نشأته و دراسته

المبحث الثاني: شيوخه

المبحث الأول: نشأته و دراسته

تلقى العلوم العربية والإسلامية على أيدي مشايخ عدة، منهم والده درس عنده اللغة الفارسية، وحفظ القرآن الكريم عند المقرئين الشيخ عبد العزيز والشيخ وقاء الله والشيخ نذير أحمد، ثم درس العلوم الدينية ابتداء في مترله على يدي والده الشيخ محمد أحمد التهانوي الذي كان حريجا لمظاهر العلوم (سهارنبور - الهند) وكان من أحب تلامذة الشيخ محمد زكريا الكاندهلوي رحمه الله تعالى.

أكمل حفظ القرآن الكريم سنة ١٩٥٨م

تخرج في العلوم الإسلامية(العالمية)١٩٦٦م

شهادة الماجستير في اللغة العربية.

شهادة الماجستير بكالوريوس الشرف في اللغة الفارسية مع التفوق والميدالية الذهبية.١٩٦٨م

شهادة الماحستير في اللغة العربية – جامعة بنجاب لاهور،١٩٧٢م

شهادة المرحلة الأحيرة لدورات اللغة الفرنسية ، مركز الثقافة الفرنسية، إسلام آباد.

شهادة الدكتوراة في الدراسات الإسلامية، كلية العلوم الشرقية ، جامعة بنجاب، لاهور (١٩٨٨م). والموضوع: الحركة السنوسية في شمال إفريقيا.

وكان رحمه الله تعالى يتقن من اللغات: العربية والإنجليزية والفارسية والفرنسية بالإضافة إلى اللغة الأردية، كما كان له إلمام باللغة الألمانية والهندية.

#### المبحث الثانى: شيوخه

نذكر فيما يلي بعض من عثرناعليه من أسماء شيوخ الشيخ محمود أحمد غازي رحمه الله تعالى، ولعل الله ييسرتسجيل معلومات أكثر عنهم في المستقبل:

والده الشيخ الحافظ محمد أحمد الفاروقي رحمه الله تعالى المحفظ عبد العزيز (بكاندهله بالهند) رحمه الله تعالى الشيخ عبد الجليل البستوي رحمه الله تعالى (بكاندهله بالهند) الشيخ زين الدين البستوي رحمه الله تعالى (بكاندهله بالهند) المقرئ المحود وقاء الله بن لقاء الله رحمه الله تعالى بكراتشي المقرئ المحود نذير أحمد رحمه الله تعالى بكراتشي

الشيخ مولانا عبد الله كاكاخيل رحمه الله تعالى بكراتشي

الشيخ المحدث مولانا محمد يوسف البنوري رحمه الله تعالى، بكراتشي السيخ الحدث مولانا محمد يوسف البنورية، درس عنده الأدب العربي و بخاصة المقامات للحريري

الشيخ محمد إدريس المبرقمي، حامعة العلوم الإسلامية، كراتشي الشيخ عبد القيوم، حامعة اعلوم الإسلامية، كراتشي الشيخ محمد يوسف عطية، منتدب من الأزهر.

الشيخ المحدث مولانا المفتى عبد الرشيد النعماني رحمه الله تعالى، بكراتشي الشيخ المحدث مولانا ظفر أحمد العثماني رحمه الله تعالى صاحب إعلاء السنن، بمدينة تعدو الله يار ،بالسند

الشيخ المحدث مولانا بدرعالم الميرتمي رحمه الله تعالى بمدينة تندو الله يار، بالسند.

الشيخ المحدث مولانا عبد الرحمن الكاملبوري رحمه الله تعالى (؟-سبتمبر ١٩٧٠م) بمدينة راولبندي

الشيخ المحدث مولانا عبد الشكور رحمه الله تعالى. هو شيخ والده و حده من قبل الأم يمدينة راولبندي

الشيخ صاوي علي شعلان رحمه الله تعالى، و كان تلقيه عنه والاستفادة عندما توفرت له فرصة العمل معه، عام ١٩٦٧-١٩٦٨م في مشروع تقريب رسالة محمد إقبال الشعرية للناطقين باللغة العربية.

### المُصل الثالث: ندريسه، نلامذنه، وأنشطنه العلمية الأذرى

علم المشايخ والعلماء ينشره تلامذهم ومن تلقى العلوم على أيديهم، ومعروف أن علماء شبه القارة الهندية يقصرون جهودهم العلمية على التعليم والتدريس ونشر العلم عن طريق تدريب التلامذة الذين يخلفوهم في نشر العلم والدعوة إلى الله تعالى في أقوامهم وشعوهم وقبائلهم بعد أن رجعوا إليهم، أما تأليف الكتب وكتابة المقالات ونشر البحوث والدراسات فلا يهتمون ها.

وكان الشيخ غازي رحمه الله تعالى وحيد عصره من بين أقرانه، فقد جمع بين الحسنيين، حيث ألف الكتب وكتب البحوث والدراسات، و درس التلامذة ودربهم في الجامعات والمدارس.

#### التلامذة:

كان الشيخ غازي من مؤسسي الجامعة الإسلامية العالمية بفكره وجهوده، فكان من أوائل من قاموا بالتدريس في كلية الشريعة والقانون بالجامعة، وتخرج على يديه كثير من الطلاب من كثير من الدول الإسلامية ومن دول الأقليات، لا يحصى عددهم، ولكن يمكن أن نقول: إن معظم من يُدَرِّسُ الآن في كلية الشريعة بالجامعة هم من تلاميده.

#### تدريسه:

وقبل ذلك قام بتدريس العلوم الإسلامية بحومن بينهاالفقه وأصوله جالمدرسة الفرقانية براولبندي عام ١٩٦٧ - ١٩٦٨م.

تم بالمدرسة الملية الإسلامية، براولبندي عام ١٩٦٨م. وكان مؤسسها الشيخ عبد الجبار غازي، أمير الجماعة الإسلامية باكستان بالنيابة (عند ما سحن أميرها السيد أبوالأعلى المودودي في الخمسينات).

وكان له ولع كبير باللغة العربية فكان يقوم بتدريس اللغة العربية وقواعدها بمجمع اللغة العربية، بدأه عام ١٩٦٩م واستمر حتى عام ١٩٨٠م.

كما درس مادة "العلوم السياسية وتطورهاالتاريخي" لطلاب القانون والعلاقات الدولية ، بجامعة القائد الأعظم بإسلام آباد. عام ١٩٧٤م.

ومعظم تدريسه كان بالجامعة الإسلامية العالمية، بإسلام آباد،فدرس طلاب البكالوريوس والماحستير بكلية الشريعة والقانون، بها المواد الآتية:

الفقه الدولي .

نظام الحكم والإدارة في الإسلام

المرافعات الشرعية

تطبيق الشريعة في العصر الحاضر، مشاكل و حلول.

دراسة قانونية لآيات وأحاديث الأحكام

الفقه الجنائي

الدعاوي والبينات (Claims and Plaints in Islamic law)

الشهادة ووسائل الإثبات

تقنين الشريعة

أصول الفقه دراسة نصية

الأحكام السلطانية والفقه الدستوري في الإسلام

القواعد الفقهية

فقه الحقوق والواجبات

وكان قيامه بالتدريس منذ تأسيس الجامعة الإسلامية عام ١٩٨١م إلى أن تقاعد.

الإشراف على الرسائل العلمية:

اشرف الشيخ غازي على طلاب الدراسات العليا، في مرحلة الماجستير و الدكتوراة بالجامعة الإسلامية العالمية نفسها، وجامعة العلامة إقبال المفتوحة بإسلام آباد، وجامعة بنجاب بلاهور، وعدة جامعات أخرى.

وناقش الشيخ رسائل الماجستير والدكتوراة بعدد كبير حدا، وكان أسلوبه أسلوبا تعليمياغير معقد ولا معوق لمسيرة الطلاب العلمية بل يحاول أن يساعدهم في مواصلة الدراسة، و يمهلهم لاستدراك الأخطاء وتصويبها.

ولعل الله يوفق بعض الطلاب لإحصاء الرسائل العلمية التي أشرف عليها والتي ناقشها.

#### الخطابة:

الخطابة موهبة إلهية، وأداة مهمة في سبيل الدعوة إلى الله تعالى. وقد رزق الله الشيخ غازي رحمه الله تعالى منها الحظ الأوفر، حيث بدأ يلقي خطب لجمعة

بحامع الملك فيصل عندما افتتح سنة، (١٩٨٧-١٩٩٤م) فكان يرتجل الخطب وفيها علم و بصيرة وإرشاد للجمهور، وهو أول خطيب رسمي لجامع الملك فيصل رحمه الله تعالى. فمازال يمارس عمله الوظيفي والدعوي بإلقاء الخطب يوم الجمعة أمام الجمهور، الذين فيهم الأكاديميون الجامعيون، و المثقفون، والدبلوماسيون، وعامة الناس الذين يفدون من كل حدب وصوب يوم الجمعة لأداء صلاة الجمعة بجامع الملك فيصل رحمه الله تعالى.

عضويته للهيئات والجحالس العلمية

عضو المجمع العلمي العربي، دمشق.

عضو الاتحاد العالمي للعلماء المسلمين برياسة الدكتور يوسف القرضاوي.

عضوهيئة الاستشارات العلمية، لمعهد البحوث الاستراتيجية (.I.P.S) حضوهيئة الاستشارات العلمية، لمعهد البحوث الاستراتيجية (.I.P.S)

عضو مجلس الأمناء للمدارس والمعاهد التعليمية النموذجية ، التي أسستها باكستان.(١٩٩١-١٩٩٤م)

عضو مجلس اكاديمية الدعوة،بالجامعة الإسلامية العالمية. إسلام اباد عضو مجلس أكاديمية الشريعة، بالجامعة الإسلامية العالمية. إسلام آباد عضو المجلس التنفيذي لمجمع البحوث الإسلامية. بالجامعة الإسلامية العالمية. إسلام آباد.

عضو لجنة التعليم القانوني،برعاية لجنة التعليم والمنح الجامعية. (١٩٩١-

عضو لجنة المناهج القانونية،برعاية مجمع البحوث الإسلامية، لوضع المناهج الشرعية والقانونية لكلية الشريعة والقانون بالجامعة (١٩٧٨–١٩٧٩م)

توليه المناصب والمسؤوليات الإدارية

تولى الشيخ رحمه الله تعالى مناصب عديدة ومسئوليات كبيرة، فكان قويا أمينا أدى حق هذه المناصب والمسئوليات.

يقول شقيقه الشيخ محمد الغزالي:قلت له مرة: يتشوف الناس للمناصب وبخاصة الوزارة و يستهدفون إما المال، أو الجاه.و أنت مارست الوزارة زاهدا فيها مستغنيا عنها، وقد حردتما من جميع المغريات المال والجاه والامتيازات والتشريفات.

ولقد شاهده كاتب هذه السطوروهو وزيريتجول في أحد الأسواق الأسبوعية التي أقامتها أمانة العاصمة لعامة الناس. رأيته يشتري بعض حاجات أسرته وكأنه يريد أن يتعرف و يراقب الأسعار وغلاءها، و ليس معه أية مراسم التشريف والحراسة الرسمية. وكان تجول وزير من الوزراء بدون حراسة أو مراسم تشريف حرق للمعهود والعادة في البلد، فكدت أن أطير من الإعجاب وأعلن عن ذلك كاشفا لسره، ولكني أحجمت عنه مؤثرا ما يراه أولى وأفضل.

كان الشيخ رحمه الله يرى أن الاتصال بالحكام والمسئولين لاستخدامهم لدين الله و أحكام الشريعة، ولمصلحة الناس ليس أمرا مباحا فقط بل هو واحب في ظل الظروف الراهنة حيث برز واشتد حرص غير المستأهلين على طلب المناصب و استغلالها لمآريمم الشخصية، أو مصالحهم الغير المشروعة.

و لذلك نراه يقبل إمامة صلاة الجنازة على الرئيس الراحل ضياء الحق اعترضت عليه بينظير بوتو مرة في غيابه: هذا الذي صلى على الدكتاتور ضياء" كأنما كرهها. فرد الشيخ على كراهتها : دعيت لإمامة الصلاة عليه فاستحبت، وكان واحبا، فلو عجل الله وقضى عليها الموت قبلي، ودعيت إلى

إمامة الصلاة عليها لأستجيب لذلك".

و من هذا المنطلق نرى الشيخ كان على اتصال وعلاقة شخصية بالعديد من رجال الدولة والقضاء والإدارة. وكانوا يجلونه ويكرمونه فكان أن أسند إليه عدة مناصب ومسئوليات، منها مثلا:

رئيس الجامعة الإسلامية العالمية، إسلام آباد (٢٠٠٢-٢٠٠٦م)

نائب الرئيس للشئون الأكاديمية،للجامعة الإسلامية العالمية، إسلام آباد (١٩٩٤-٢٠٠٤م)

وزير الأوقاف والشئون الدينية، لحكومة باكستان(٢٠٠٠-٢٠١٦م) عضو مجلس الأمن القومي لحكومة باكستان(١٩٩٩-٢٠٠٠م) القاضى الشرعى بالمحكمة العليا، فرع الاستئناف والمرافعة الشرعية

الفاضي الشرعي بالحكمة العلياء فرع الاستنبا*ت والمرافعة السرعي* (١٩٩٨م-١٩٩٩م)

عضو بمحلس الفكر الإسلامي، (١٩٩٠-١٩٩٣م ثم ١٩٩٧-٢٠٠٠م) المدير العام لأكاديمية الشريعة، الجامعة الإسلامية العالمية، (١٩٩١-٢٠٠٠م) المدير العام لأكاديمية الدعوة، الجامعة الإسلامية العالمية، (١٩٨٨-١٩٩٤م) الخطيب بجامع الملك فيصل،إسلام آباد،(١٩٨٧-١٩٩٤م)

رئيس تحرير مجلة" الدراسات الإسلامية" الفصلية العربية المحكمة، مجمع البحوث الإسلامية، بالجامعة الإسلامية العالمية. (١٩٨١-١٩٨٧م ثم ١٩٩٧-١٩٩٨م)

رئيس تحرير مجلة "فكرونظر" الفصلية الأردية المحكمة، مجمع البحوث الإسلامية، الجامعة الإسلامية العالمية (١٩٩٤–١٩٨٧م)

رئيس هيئة الرقابة الشرعية، مصرف باكستان الرسمي،

رئيس هيئة الاستشارات المصرفية الشرعية، الجامعة الإسلامية العالمية، إسلام

آباد.

رئيس لجنة الرقابة الشرعية، لشركة التكافل،باكستان كراتشي،(٢٠٠٥-

وكيل كلية المعارف الإسلامية، الدوحة، قطر.

القاضي بالمحكمة الشرعية الفيدرالية، إسلام آباد إلى أن توفاه الله تعالى.

# الفصل الرابع: أنشطنه وأثاره العلمية وثناء العلماء عليه

ذكرنا فيما سبق التدريس و الإشراف على الرسائل العلمية، والخطابة، وعضوية الهيئات والمؤسسات الاكاديمية، وهذه كلها من الأنشطة العلمية.

والشيخ غازي رحمه الله تعالى – في رأيي- أحد العلماء الأفذاذ الذين خدموا الشريعة على عدة مستويات: الخطابة، الدعوة، تقنين الشريعة، الإعلام، الوزارة، القضاء، والمؤتمرات والندوات. وإليكم بعض التفصيل:

المؤتمرات والندوات وحلقات النقاش والورش العلمية:

شارك الشيخ رحمه الله تعالى ما يبلغ حوالي مائة ما بين مؤتمر وندوة علمية وحلقة نقاش وورش عمل، إما بحضورها فقط ، أو بكلمة رئاسية، أو مقال مكتوب، أو بحث علمي محكم، أو نقاش المقالات. و ذلك على الصعيدين المحلي والدولي، الرسمي و غير الرسمي.

### رحلاته وأسفاره:

أما أسفاره ورحلاته ، فكان رحمه الله تعالى كثير الأسفار والرحلات، وحلها رحلات علمية، وأسفار بحثية. وكان يسافر داخل باكستان ومعظم أسفاره إلى الجامعات والمدارس الدينية أو المكتبات و دور الكتب.

و كذلك له رحلات وأسفار عديدة بل كثيرة خارج باكستان، و بخاصة خلال توليه المناصب الدعوية والتعليمية بالجامعة الإسلامية العالمية إسلام آباد.

فسافر وزارمرة واحدة، كلا من: الكويت،قطر، الإمارات العربية المتحدة، قرغيزستان، وبرونئي دار السلام، وجزر الفجي، الدنمارك، هولنده، إيطاليا، كينيا، أستراليا، West Indies ، الصين، هونج كونج، هنغاريا.

وزار أكثر من مرة، كلا من : المملكة العربية السعودية، سوريا، ليبيا، جمهوية مصر العربية، تركيا، فرنسا، المملكة المتحدة بريطانيا، الهند، حنوب إفريقيا، الاتحاد السوفيتي، ماليزيا، المغرب، الولايات المتحدة الأمريكية، قزاقستان، أزبكستان، تاجكستان، سنغافوره، إيران، إسبانيا، ألمانيا، بنجلا ديش، وتايلندة.

#### المحاضرات:

كان الشيخ يحاضر، وهذا أسلوبه المفضل، حتى كتبه المطبوعة أو معظمها هي ثمرة محاضرات ألقاها الشيخ، ثم طورها وحسنها، ووثقها، فصارت كتبا علمية نافعة. ومحاضراته تستوعب محالات كثيرة، دينية وعظية، علمية، سياسية وغير ذلك. ومحاضراته تبلغ المئات في مواضيع شتى.

#### الكتب:

وهو صاحب المؤلفات العلمية النافعة (حوالي ما يقارب ثلاثين كتابا مطبوعا)، في عدة لغات منها اللغة الإنجليزية، والأردية، والعربية.

نذكر منها البعض المطبوع- في حياته وبعد موته.

أما المخطوط فلا بد وأن يكون منه ما ينفع أهل العلم وطلابه فإنه كان ينوي تأليف "موسوعة الفقه الدولي الإسلامي مقارنا بالقانون الدولي الوضعي" في ستة بحلدات على غرار "التشريع الجنائي الإسلامي مقارنا بالقانون الوضعي" للمستشار الشهيد عبد القادره عودة رحمه الله تعالى، و لكنه لم يكمله.

وكان رحمه الله تعالى ينوي تعريب كتاب الشاعر الإسلامي" محمد إقبال" الشهير بالإنجليزية: (Reconstruction of Religious Thought in Islam.)

كتبه ومؤلفاته العلمية

#### أولا: اللغة الإنجليزية

- 1- The Hijrah: Its Philosophy and Message for the Modern Man.
- 2- An Analytical study of the Sannusiyyah Movement of North Africa

- 3-Renaissance and Revivalism in Muslim India: 1707-1867
- 4-The Shorter Book on Muslim International Law
- 5-State and Legislation in Islam
- 6-Prophet of Islam: His Life and Works(Translated from French)
- 7- Qadianism

#### ثانيا: اللغة الأردية:

أدب القاضى (ط. مجمع البحوث الإسلامية، عام ١٩٨٣م)

مسوده قانون قصاص وديت(مشروع قانون القصاص والدية) شارك في إعداد المشروع و ترجمته إلى اللغة الإنجليزية، عام ١٩٨٦م

أحكام بلوغت(أحكام البلوغة على ضوء المذاهب الفقهية الأربعة والمذهب الجعفري) ط. مجمع البحوث الإسلامية عام ١٩٨٧م

إسلام كاقانون بين الممالك( مجموعة ١٢محاضرة حول فقه العلاقات الدولية في الإسلام)ط ١ هماولبور عام ١٩٩٧م وط ٢ إسلام آباد عام ٢٠٠٧م.

محاضرات قرآن (مجموعة ١٢محاضرة حول القرآن وعلومه) ط. مكتبة الفيصل، لاهور عام ٢٠٠٤م

قرآن: ایك تعارف( القرآن الكريم: تعریف موجز) ط. عام ٢٠٠٣م إسلام آباد.

محكماتِ عالمِ قرآني(دراسة حول أفكارالشاعر الإسلامي محمد إقبال حول القرآن الكريم)

محاضرات حديث (مجموعة ١٢ محاضرة حول الحديث وعلومه) ط. مكتبة الفيصل، لاهور عام ٢٠٠٤م

محاضرات فقه (مجموعة ١٢ محاضرة حول الفقه الإسلامي، ومصادره ) ط. مكتبة الفيصل، لاهور عام ٢٠٠٥م

محاضرات سيرت ( مجموعة ١٢ محاضرة حول السيرة النبوية)

محاضرات شريعت وتجارت(مجموعة محاضرات ألقاها الشيخ حول الاقتصاد، والتجارة والشريعة)

الشريعة الإسلامية و العصر الحديث

أمر بالمعروف اورنمي عن المنكر. ط. عام ١٩٩٢م إسلام آباد. أصول فقه( الجزء الأول والثاني) ط. عام ٢٠٠٤م إسلام آباد قواعد فقهيه: تاريخي ارتقاء،منتخب قواعد كا مطالعه(الجزء الأول والثاني) ط. عام ٢٠٠٤م إسلام آباد.

تقنين شريعت . ط. عام ٢٠٠٥م إسلام آباد.

الإسلام والغرب: العلاقة ونوعها

المناهج التعليمية العصرية والدينية للمسلمين

المصرفية الإسلامية: تعريف و تحليل

واجب الدعوة والتبليغ

إسلام او رمغرب

#### ثالثا: اللغة العربية

السير الصغير للإمام محمد بن الحسن الشيبان (تحقيق و تعليق و ترجمة باللغة الإنجليزية) ط. مجمع البحوث الإسلامية. إسلام آباد، عام ١٩٩٨م

القرآن الكريم، المعجزة العالمية الكبرى. ط. عام ١٩٩٤م إسلام آباد.

يا أمم الشرق(تعريب وشرح الشعر الفارسي للشاعر الإسلامي الكبير محمد إقبال بالاشتراك مع شاعر مصري)ط. دمشق، عام ١٩٨٦م

تاريخ الحركة المحددية (دراسة تاريخية تحليلية لحياة الإمام المحدد أحمد السرهندي) دار الكتب العلمية، ( ٢٠٠٩/٠٦/١٥)

مبادئ الفقه الدولي الإنساني في الشريعة الإسلامية، دار البشائر الإسلامية، بيروت(٢٠١٠/١٠/٢م)

العولمة أكبر التحديات الحضارية للأمة الإسلامية في الحاضر والمستقبل، دار البصائر للطباعة والنشروالتوزيع (٢٠٠٨ / ٠١/٢٧م)

المدخل الوحيز إلى دراسة الإعجاز في الكتاب العزيز، اعتناء وتخريج الأحاديث: محمد رحمة الله حافظ الندوي، دار البشائر الإسلامية ، بيروت، (ط. ١ صلحادیث)

#### المقالات:

وله مقالات عديدة باللغة الأردية والعربية والإنجليزية، تزيد على مائة مقال، حول الفقه الإسلامي، والصحوة الإسلامية، والتعليم الإسلامي، والسيرة النبوية، والتاريخ الإسلامي والاقتصاد الإسلامي، نذكر منها:

أهمية الحوار بين الحضارات في تحقيق السلام العالمي (في المؤتمر الإسلامي العالمي للحوار ١٤٢٩هـ = ٢٠٠٨م.

# الأسناذ محمود أحمد غازي وملامح أسلوبه وفكره في ضوء مؤلفانه العربية

\* الدكتور فضل الله

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وأصحابه المتقين وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد!

فمن المعلوم أن منطقة شبه القارة الهندية قدأ أنجبت رجالاً كباراً في ميادين مختلفة من العلوم الاجتماعية لاسيما في مجال الدراسات الإسلامية، فعلى سبيل المثال الشاه ولي الله الدهلوي، ومجدد الألف الثاني الشيخ أحمد السرهندي وعبد الحي اللكهنوي وصديق حسن خان القنوجي، والسيد أبو الحسن على الندوي، والأستاذ الدكتور محمد حميد الله. والأستاذ محمود أحمد غازي كان حلقة من هذه السلسلة المباركة، ووفاته خسارة كبرى لمسلمي شبه القارة الهندية عامة وأهل باكستان خاصة؛ لأن الأستاذ كان مرشداً ومربياً ومفكراً ومدبراً. وكانت شخصية الأستاذ بحمع بين العلم والمعرفة، والذكاء والحكمة، والتعليم والإدارة، وهو كان موضع احترام وتقدير عند جميع الاتجاهات الدينية والعلمية.

والاعتراف الكامل والتقدير البالغ لمثل هذه الشخصيات الجليلة أمانة في أعناق مراكز العلوم الإسلامية وطلابها ومسئولية المهتمين بالثقافة الإسلامية، فلذا أردت تسليط الأضواء على ملامح أسلوبه وفكره بأمر الأستاذ الدكتور على أصغر جشتي، عميد كلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية، جامعة العلامة إقبال المفتوحة ومدير مجلة معارف إسلامي الذي يود أن يصدر عدداً خاصاً عن حياة الأستاذ

<sup>\*</sup> الأستاذ المشارك في كلية اللغة العربية، الجامعة الإسلامية العالمية، إسلام آباد.

الدكتور محمود أحمد غازي وفاءً لخدماته وجهوده في مجال الدراسات الإسلامية والحضارة الإسلامية وثقافتها، فجزاه الله خير الجزاء.

أدعو الله سبحانه وتعالى أن يوفقنا أن نسلك سبيل الأستاذ غازي والاستمرار في دربه آمين.

### 1- حياته في سطور:

ولد الأستاذ محمود أحمد غازي في ١٨ سبتمبر ١٩٥٠م في منطقة كاندهله (الهند) في أسرة علمية. حفظ القرآن الكريم في ١٩٥٨م، ودرس اللغة الفارسية من والده الحافظ محمد أحمد فاروقي ودخل في المدرسة الابتدائية، وانتقل مع والده من الهند إلى كراتشي وبدأ يدرس في جامعة بنوري تاون، وتعلم مبادئ علوم اللغة العربية، من هنا انتقل والده إلى إسلام آباد في ١٩٦٤م؛ لأن والده كان موظفا حكوميا. استمر في حصول العلم حتى تخرّج من مدرسة تعليم القرآن براولبندي في حكوميا. استمر في حصول العلم حتى تخرّج من مدرسة تعليم القرآن براولبندي في ١٩٦٦م وحصل الأستاذ على درجة الماجستير في اللغة العربية من جامعة بنجاب في ١٩٨٨م والدكتوراه في الدراسات الإسلامية من نفس الجامعة في ١٩٨٨م.

وكان الأستاذ غازي- رحمه الله- شغوفا بالعلم والقراءة، ولذا يزور مكتبة مجمع البحوث الإسلامية حينا بعد حين. وهناك التقى الأستاذ بالشيخ صاوي علي شعلان (١) ومكث معه حوالي سنة كاملة، وكان الأستاذ غازي يترجم شعر إقبال باللغة العربية نثرا ليحوله الشيخ الصاوي إلى الشعر.

وبعد هذا عُين في مجمع البحوث الإسلامية موظفا في ١٩٦٩م واستمر في المجمع حتى عُين مديرا لمجلة الدراسات الإسلامية (اللغة العربية) من ١٩٨١م إلى ١٩٨٧م ومن ١٩٩١م إلى ١٩٩٣م، ومديرا لمجلة "فكر ونظر" (اللغة الأردية) من ١٩٨٧م إلى ١٩٨٧م، وعُين خطيبا في مسجد الفيصل في ١٩٨٧م ومديرا لأكاديمية الشريعة في ١٩٨٨م ومديرا لأكاديمية الدعوة ١٩٩١م كما عين نائب رئيس الجامعة الإسلامية العالمية في ١٩٩٨م ورئيسا من ٢٠٠٤م إلى ٢٠٠٦م. ثم سافر إلى دوحة،

<sup>(</sup>١) الشاعر المصري المعروف الذي ترجم كلام إقبال من الأردية إلى العربية.

قطر كأستاذ في كلية المعارف الإسلامية. ورجع من قطر بعد سنة فعُيّن قاضياً في المحكمة الشرعية العليا واستمر في هذا حتى توفي في ٢٧ سبتمبر ٢٠١٠م... إنا لله وإنا إليه راجعون.

## 2- مؤلفاته المشهورة.

ألف الأستاذ كتبا عديدة ومقالات متنوعة في موضوعات شتى، وفيما يلي نذكر أشهرها لاسيما كتبه ومقالاته باللغة العربية:

١- يا أمم الشرق (ترجمة كلام إقبال) ١٩٨٦م.

٢- القرآن الكريم المعجزة العالمية الكبرى ١٩٩٤م.

٣- تحقيق وتعليق السيرة الصغيرة للإمام محمد بن حسن الشيباني ١٩٩٨م.

٤ - العولمة ٢٠٠٨م (القاهرة).

٥- تاريخ الحركة المحددية ٢٠٠٩م بيروت.

وأما مقالاته العلمية المكتوبة باللغة العربية فهي كثيرة منها:

- ١- الحقوق الأساسية التي جاء بماء الرسول الأكرم ١٩٧٦م.
- ٧- لمحة خاطفة على الاتجاهات العلمية والفكرية في شبه القارة ١٩٨١م.
  - ٣- آفاق التربية الإسلامية ١٩٨١م.
  - ٤- صراع هام بين الإسلام والقوى الإلحادية ١٩٨٢م.
    - ٥- كتاب مسلم الغد عرض وتحليل ١٩٨٣م.
- ٦- حركة توجيه العلوم الإنسانية وجهة إسلامية في باكستان ١٩٨٦م.
- ٧- عقائد أهل السنة والجماعة للإمام المجدد أحمد بن عبد الأحد السرهندي -٧

٨- القرآن حامع لأحكام الشريعة للإمام المحدد أحمد بن عبد الأحد السرهندي
 ٢٠٠٤م.

وهناك كتب ومقالات كثيرة باللغة الإنجليزية والأردية والفرنسية، تصل عددها أكثر من مائة ومن أشهر كتبه في اللغة الأردية سلسلة من المحاضرات باسم محاضرات قرآن، محاضرات حديث محاضرات سيرت، محاضرات فقه، محاضرات شريعت وعلاقة الإسلام بالغرب، والشريعة الإسلامية والعصر الحديث.

اشترك الأستاذ حوالي ١٠٠ من المؤتمرات العلمية ويصل عدد كتبه المطبوعة حوالى ٢٤.

## 3- خلقه وأوصافه.

كان الأستاذ محمود أحمد غازي عالمًا ربانياً، وفقيهاً ماهراً، ومفكراً حازقاً، ومربياً عطوفاً، ومحققاً دقيقاً، وفيلسوفاً متعمقاً، ومدبراً حريئاً، وخطيباً مفوهاً، وكاتباً بارعاً، ومترجماً عظيماً. كانت عنده صفات عديدة ومتنوعة وكان خلقه وأطواره وسلوكه مُصبَّعة بصبغة الله تعالى حما قال الله تعالى صبغة الله ومن أحسن صبغة .... (1)

وكان يكره التصنع والتكلف في حياته، رغم تبحره العلمي وسعة أفقه كان متواضعاً، ودائماً يقول من تواضع لله رفعه الله تعالى .... (٢)

كانت حياة المرحوم حياة مليئة بالجهود وهو يعرف قيمة الوقت معرفة تامة، وهو من القليلين المحظوظين الذين استفادوا من الحياة حق الاستفادة.

قد منحه الله تعالى ذكاءً نادراً وفطانة عجيبة، وكان يجيب على الأسئلة ارتجالا ويدرك مشاكل الوقت وتحدياته في ميدان الفكر والفلسفة وعلم الاجتماع والقانون، وكان يحلل هذه التحديات والمشاكل بكل دقة ثم يُقدِّم حلولاً مناسبة،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم.

وكان يقول إن التحديات كثيرة فينبغي على المسلمين مواجهتها بعقل يقظ ووعي تام، كما فعل أسلافنا والتاريخ خير شاهد على هذا.

ومن خصائله الكريمة الزهد والتقوى من المنافع الدنيوية، كان رحمه الله تعالى لا يأخذ من الجامعة بدل السكن وغيرها من المنافع الرسمية المسموحة له من قبل الحكومة وكذلك لا يستخدم شيئاً من الجامعة والحكومة لمنفعته الشخصية.

ومن أبرز خصائصه الحميدة علاقته الوطيدة بالقرآن الكريم، كان رحمه الله تعالى كثير التلاوة، وقيل إنه كان يقرأ كل يوم مترلاً من القرآن. وكثيراً ما يجزن عندما يرى ضعف علاقة المسلمين بالقرآن والسنة ويدعوهم إلى التدبر والتعمق في كتاب الله تعالى والسنة، وكذلك كان يحب الرسول صلى الله عليه وسلم حباً جماً، سئل يوماً عن عنوان بريده الإليكتروني فقال: mahmoodghazi23@yahoo.com ووضح أن عدد ٢٣ إشارة إلى مدة نبوة سيد المرسلين عليه الصلاة والسلام، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على حبه الشديد وعلاقته برسول الله صلى الله عليه وسلم.

ومن صفاته الحسنة الجمع بين الكتابة الجيدة والكلام الفصيح البليغ، وهذه الظاهرة قلما نجدها عند العلماء ولكن الله تعالى أعطاه قلماً حاداً ولساناً حازقاً، وذلك فضل الله يعطى من يشاء .

ومن عاداته النبيلة حب الكتب والمكتبات، والكتاب خير صديق وجليس له في الحضر والسفر، ولذا كلما يسافر إلى خارج البلد يزور المكتبات العريقة ويشتري كتباً ويقول لزملائه وهذا شغلي المحبّب إلي في السفر. ولا يترك القراءة والبحث رغم أشغاله المزدحمة ومسئولياته الهامة. وكان ميدان القراءة عنده واسعاً وكان رجلاً موسوعياً يحيط جميع أطراف العلوم الإسلامية بدءاً من علوم القرآن وعلوم الحديث ومروراً بالفقه وأصوله والاقتصاد وانتهاء بالفلسفة ومقارنة الأديان والأدب. هذه بعض صفاته، وهي غيض من فيض، أما الإحاطة بجميع أوصافه فهذا أمر مستحيل في مثل هذه العجالة.

## 4- ملامح أسلوبه:

كما ذكرنا سابقاً أن الله تعالى منح الأستاذ محمود أحمد غازي – رحمه الله تعالى – كفاءة فائقة في الكتابة، وهذه القدرة الفائقة واضحة وساطعة في جميع كتاباته باللغات الثلاث (أي الأردية، والعربية والإنجليزية). وفيما يلي نقدم بعض ملامح أسلوبه.

#### ١ - اللغة الراقية:

كان أسلوبه راقياً خالياً من الخلل والتعقيد اللفظي والمعنوي، ومزيناً بالتشبيهات النادرة والاستعارات الجميلة وبضروب الأمثال والكنايات اللطيفة. وفيما يلى نورد مثالين ليكونا نموذجاً ما قلناه:

"يقول الأستاذ غازي في كلمة العدد لمجلة "الدراسات الإسلامية" ... وقد أكثر بعض إخواننا من الأخذ والقبول من أهل المغرب بدون أي نقد وتمحيص. ولم يدر هؤلاء أن المكثار دائماً كحاطب ليل، لا يستطيع أن يفرق بين الغث والثمين أو يميز بين الخبيث والطيب، وأخذوا من مفكريهم بكل رحابة الصدر وسعة الباع، وتكلموا بكل ما هجست به خواطر أهل الغرب من الآراء الخام والنظريات الزائفة والأفكار الهدامة، فكثر عندهم الرطب واليابس والجيد والردئ، والحسن والقبيح، وهم لا يدركون إلى أي داهية يقودون قومهم وما يكون مصير أمتهم، وهم يحسبون أهم يحسنون صنعاً.

ولقد بلغ السيل الزبى والسيف العظم، فترى إخواننا ألهم تركوا التفكير الجاد، وذهبت عنهم عادة التبصر والتأمل، وضاعت عنهم تقاليد التفكر والتدبر، فلا يرون الأشياء بمنظورها الحقيقي، ولا يأخذون الأمور بعد امتحالها على محك الشريعة والعقل والمنطق، بل يكفي لهم قبولاً لأمر وإحلالاً لشيء وإكبارا لعادة وتعظيماً لنظام

انظر مثالاً آخر للغة الراقية "إن العبودية الفكرية التي سلطها الغرب على عقول المسلمين وأذهانهم قد غيرت عقلياتهم وذهنياتهم تغييراً جذرياً زعزع كيانهم الفكري وأوشك أن يقضي على وجودهم الحضاري، والمؤسف أن المسلمين – أو على الأقل أغلبيتهم الغالبة – لم يدركوا مدى خطورة هذه العبودية، اللهم الا شرذمة قليلة من الناس الذين رأوا حقائق الأشياء كما هي ونظروا إلى الأمور في منظورها الحقيقي، وأنذروا قومهم من الخطر الذي أحدق هم.

وأما الأغلبية الغالبة من إحواننا المسلمين فقد تجاهلوا هذا الاستيلاء الفكري ورحبوا بالتغلغل الحضاري الذي ترك آثاراً كثيرة في تفكير المسلمين وأنتج نتائج كبيرة هددت حياهم الثقافية وأحدث تغييرات حبارة أثرت عيشتهم الحضارية. وهذه الآثار والنتائج لم يعرفها التاريخ الإسلامي، ولم تأنسها الحضارة الإسلامية. وقد راحت بسبب ذلك بين المسلمين آراء لم يكن الرعيل الأول من المسلمين يعرفها، وقد انتشرت أفكار لم يكن للسلف الصالحين عهد ها. (٢)

وهذان المثالان من مئات الأمثلة في مؤلفات الأستاذ غازي خير دليل على امتلاكه ناصية اللغة العربية وقدرته البارعة على استعمالها، وفوق هذا أنه ترجم الكتب المختلفة من الأردية إلى العربية، ولا نحد فيها تعقيداً ولا ركاكة، وخير مثال على هذا كتابه "تاريخ الحركة المحددية للشيخ السرهندي وكتاب إقبال باسم "أمم الشرق" والكتابان كلاهما في قمة الفصاحة والبلاغة.

#### ۲ – رعاية مقتضى الحال:

من المعلوم أن رعاية مقتضى الحال أثناء الكلام تعد من صميم البلاغة، بل هي البلاغة. والمقصود من رعاية مقتضى الحال هو تقديم الكلام حسب مقتضى المقام

<sup>(</sup>۱) ينظر: بحلة الدراسات الإسلامية الصادرة عن مجمع البحوث الإسلامية، ع: ٥، ١٤٠٣هــــ/ ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) مجلة الدراسات الإسلامية، ع: ٤، جـ ١٩٨٦ ٢١م، ص: ٥١.

وضرورة المخاطب ومستواه العقلي والعلمي.

والأستاذ غازي خير من كان يراعي مقتضى الحال ويقدم كلامه حسب أحوال المخاطب وضرورته ومستواه العلمي والعقلي. وكانت عنده مهارة عجيبة في تسهيل الموضوعات الصعبة وتقديمها في صورة ملائمة بالمقام، وكان يعرف المقولة البلاغية "لكل مقام مقال" حق المعرفة. وكان يستخدم الكلمات والتراكيب والصور والأفكار حسب المخاطب، وكانت عنده قوة الإقناع، وكثيرا ما يستعين بالأمثلة الواقعية لتفهيم المشاكل وترسيخ المسائل في أذهان المخاطبين، وأسلوبه يتسم بالجمال والنضارة.

وقد وضح هذا بنفسه أثناء كلامه عن تدريس القرآن قائلاً "علينا أن ننظر أثناء التدريس والتعليم المحاطبين؛ لأن مستواهم يختلف باختلاف الزمان والمكان والأشخاص، والكلام المناسب والأسلوب الجيد لمخاطب أو لفئة قد لا يكون مناسباً للآحرين. وهكذا، فعلى المعلم أن ينظر المخاطب وثقافتهم وضرورتهم وخلفيتهم. (1)

#### ٣- التأثر بالقرآن الكريم والأحاديث النبوية:

بما أن الأستاذ غازي يواصل الليل بالنهار في قراءة القرآن الكريم والأحاديث النبوية والتدبر فيهما، ولذا يوجد أثر القرآن الكريم واضحاً، لأن الإنسان كلما كرر الشيء في لسانه قرر في ذهنه. وكثيراً ما يجمّل الأستاذ جمله وكلامه بأساليب القرآن وهناك أمثلة كثيرة في هذا، نكتفي بتقليم مثال من كلامه...

أن الفلسفات الوهمية والأنظمة الوضعية مهما نجحت في توفير الأموال وجمع القناطير المقنطرة من الذهب والفضة وكسب اللذات ولكنها لم تضمن للإنسانية الاطمئنان الروحي والسكون النفسي والنجاح الأخروي. فإن الله سبحانه وتعالى لم يكتب الفلاح والنجاح إلا للذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر.

<sup>(</sup>۱) ینظر محاضرات قرآن، ص: ۲۹.

وأشهد الله تبارك وتعالى التاريخ كله - العصر - على صدق هذه الحقيقة، فأقسم سبحانه وتعالى بالدهر لما فيه من أحداث لمن رأى ونظر، ولما فيه من بصائر لمن تبصر، وعبر لمن اعتبر، ففيه السراء والضراء، والصحة والسقم، والغنى والفقر، والراحة والتعب، والحزن والفرح، والبؤس والرحاء، وكل هذا إن دل على شيء فإنما يدل على أنما كلها آيات الله، ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر. (1)

هذه العبارة تدل على أن الأستاذ غازي يُكثر الاقتباس من القرآن الكريم وأن أسلوبه مصبغ بالصبغة القرآنية.

وكذلك نجد في كتابات الأستاذ غازي التأثر الواضح والاقتباسات الجميلة من الأحاديث النبوية صلوات الله ومسلامه عليه والمثال الآتي نقدمها للقراء ليلاحظوا بأنفسهم هذا التأثر بالمصدر الثاني من مصادر الشريعة، يقول الأستاذ غازي.

"أن أكبر برهان وأسطعه، وأفضل دليل وأقطعه على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى علو الرسالة التي جاء بها، وعلى سمو شريعته السمحة السهلة البيضاء التي ليلها كنهارها، هو القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تتريل من حكيم حميد. فيشرع للناس حراسة دينهم وسياسة دنياهم، ويضمن لهم سعادة الكونين، وتتضمن أوراقه الهداية الربانية الكاملة لكل من اهتدى بهديه وتنور بنوره. فهو مأدبة الله لخلقه، وحبله المتين، ونوره المبين، وهو الشفاء النافع، وعصمة لمن تمسك به، ونجاة لمن اتبعه، لا يزيغ فيستتعب، ولا يعوج فيقوم، ولا تنقضى عجائبه، ولا يخلق على كثرة الرد. (٢)

### ٤ - التكرار:

ولا يخفى على من له إلمام بالبلاغة والأدب أن أسلوب التكرار من المباحث البلاغية ومظهر من مظاهر الأدب، فقد كرر القرآن الكريم بعض الكلمات والتراكيب والآيات والقصص أكثر من مرة لغرض من الأغراض البلاغية والتشريعية

<sup>(</sup>١) ينظر مجلة الدراساتِ الإسلامية ع : ٤، جــ ١٨، ١٤٠٣هـ / ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٤، جــ، ٢١، ١٤،٧ هـ / ١٩٨٦م.

وغيرها من المقاصد السامية. ولذا ليس التكرار معيباً عند البلاغيين والأدباء إذا كان له سراً بلاغياً أو مغزى معنوياً.

يوجد في أسلوب الأستاذ محمود أحمد غازي أسلوب التكرار كثيراً ولكنه يختار الكلمات والتراكيب المختنفة لتفهيم غرض واحد وترسيخ مقصد نبيل فمثلاً يقول الأستاذ في كلمة العدد لجحلة "الدرسات الإسلامية".

"إن الذين درسوا التاريخ البشرى دراسة متعمقة، وسبروا غوره، وعرفوا ظاهره من باطنه وحليه من خفيه، ووقفوا على حلائله ودقائقه يعرفون أن لكل عهد من عهود التاريخ مسائل مختلفة، ومشاكل مختلفة، وأحوال خاصة، وظروف خاصة، وأوضاع خاصة، ولكن على الرغم من هذا الاختلاف وهذه الفروق نجد أن هناك روحاً أساسية تصل حاضر القوم بغابرهم، وتنبئهم في حالهم عن مستقبلهم.

مثل التاريخ في ذلك كمثل الكائن الحي الذي تمر عليه أدوار مختلفة، وعهود متغيرة، ومراحل متطورة. فيمر بالصغر والمراهقة، ثم يدخل في عهد الشباب، ويتمتع بريعانه ويفتخر برونقه وغضارته، ثم تنتابه الكهولة والشيخوخة، ثم يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً. وتختلف مسائله ومشاكله، وتتغير ضروراته وحاجاته، وتتجدد آراءه ونظرياته، وتتبدل عاداته وخصائله في كل عهد من هذه العهود، وفي كل دور من هذه الأدوار. (1)

نحد في الفقرة السابقة التراكيب المختلفة لغرض واحد فمثلاً "عرفوا ظاهره من باطنه، وحليه من خفيه ووقفوا على حلائله ودقائقه وكذلك تكرار كلمة "مختلفة"، و"خاصة" الخ، ولكن هذا التكرار لم يكن مملاً ولا بدون فائدة بل كان وراءه فوائد بلاغية حليلة.

وكذلك من ملامح أسلوبه أنه كان يستشهد بالتاريخ والأشعار حسب الضرورة، وهذه الظاهرة كثيرة وواضحة في مؤلفات الأستاذ غازي.

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٢، جـ ١١، ٢٠٢ هـ ١٤،٢ ١٠.

#### ٥- أفكاره:

بما أن الأستاذ غازي كان مفكراً كبيراً من المفكرين الإسلاميين في العصر الحديث، وله آراء قيّمة وسديدة في القضايا الإسلامية المعاصرة، وقد أسهم الأستاذ في المؤتمرات العلمية والعالمية، وكتب الكتب والمقالات، وقدم آراءه بكل أمانة علمية ودقة. واستيعاب جميع أفكاره لا يمكن لقلة بضاعة كاتب السطور وضيق الوقت، ولذا يكتفي الباحث بتقديم بعض أفكاره الهامة عن الأمة وقضاياها المعاصرة وتحدياتها، لعلها تكون نبراساً للذين يسلكون مسلك الحق وسبيل الرشاد.

#### ١ الجمع بين الأصالة والمعاصرة:

كان الأستاذ غازي من الثلة القليلة الذين عندهم معرفة تامة بالتراث الجليل والعلوم العصرية، وكان يحب التراث حباً كثيراً، ويشتكي من الجيل الحديث بالجهل عن أسلافه لأن المدارس، والمعاهد الدينية والجامعات الحديثة لا تثمن ولا تغني من جوع، وهي لا تؤدي دورها الإيجابي تجاه التربية دوراً مناسباً ولا يقدمون للحيل القادم مادة مناسبة عن التراث وجهود الأسلاف، ولذا هم لا يعرفون عن الأعلام الكبار والمسائل المشهورة، وكان الأستاذ يدعو الأمة الإسلامية إلى التمسك بالتراث؛ "لأن الشعوب الغيورة ذات المروءة والحيوية لا تطلب سبباً أو دليلاً للتمسك بتقاليدها المعروفة وتراثها التليد وماضيها الجيد امتداداً لحياتها الاجتماعية، اللهم إلا إذا كانت بعض التقاليد قابلة للترك من أجل معارضتها لدينها ونظام حياتها أو لمصلحتها الاجتماعية. وأما إذا ضاعت الغيرة وفاتت واضمحلت الحيوية فيصبح الأمر كما قالت العرب قديماً: إذا فاتك الحياء فافعل ما شئت". (1)

هذا في جانب وفي جانب آخر كان يدعو الأمة الإسلامية وعلماءها إلى الاستفادة من العلوم العصرية؛ لأنه كان يؤمن أن معرفة العصر الحديث وتحديات لابد منه لمواجهة التحديات ولتقديم الحلول المناسبة لها، وكان يرد على هؤلاء الذين

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٤، حـ ١٨، ٣٠٤ (هـ/ ٩٨٣ م.

يكتفون بإصدار فتوى ويصرّح أنه لا يكفي الفتوى؛ لأنه لا يغير الواقع، ولذا نجد الصلال ينتشر يوماً فيوماً رغم كثرة الفتوى وتنوعه؛ وأن الغرب قد استولى على أذهان المسلمين وأدخل فيهم أسئلة معينة، وهذه الأسئلة تكرر في الشرق والغرب على السواء، فعلى المسلمين أن يواجهوا هذا الواقع المؤلم بحلول مناسبة، وأن لا يستسلموا أمام الغرب وعلومه وحضارته بل عليهم أن يستفيدوا ما هو أنفع وأنسب لهم ويتركوا ما هو مضر بقاعدة "خذا ما صفا ودع ما كدر" ويوضح بكل صراحة أثناء كلامه عن تأسيس الجامعة الإسلامية العالمية قائلاً: "... إن الجامعة سوف تعمل لتطوير نظام تعليمي إسلامي يجمع بين الأصالة الإسلامية الحقيقية وبين مقتضيات العصر الحديث ليؤدي حاجات الأمة الإسلامية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والفنية والطبيعية والفكرية والجمالية في ضوء تعاليم الإسلام الحقة وأحكام الشريعة الغراء. وسوف تعمل هذه الجامعة لتجديد بناء الفكر البشري بكل أنواعه على أسس العراء. وسوف تعمل هذه الجامعة لتجديد بناء الفكر البشري بكل أنواعه على أسس

وكان الأستاذ يوجه طلابه أن يعرفوا مشاكل العصر ليمكن لهم التفكير عن التحديات الموجودة فيه ويمكن لهم تقديم الحلول المناسبة لها؛ لأن العالم الذي لا يعرف مشاكل عصره ولغة أهله فهو لا يستطيع أن يفهم المسائل فهماً صحيحاً وبالتالي لا يمكن له تقديم الحل. ولذا قال الإمام أبو يوسف - رحمه الله تعالى - من لم يعرف أهل زمانه فهو جاهل" وقال الله تعالى ﴿وها أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه﴾. (٢)

#### ٢- الاعتدال:

كان الأستاذ عالماً معتدلاً ويعطي كل شيء حقه بدون إفراط وتفريط، وهذا ما صرّح حينما سئل عن سر سيد أحمد خان وجهوده" وقال من المؤسف جداً أننا ننكر إسهامه وخدماته للإسلام والمسلمين لأجل بعض آرائه، علينا أن نأخذ ونقبل ما

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ١، جـ ١٤،٣،١٧هـ / ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٤.

هو جيد ومقبول ونرفض ما هو مخالف عن النصوص الثابتة ونعطي الرجل حقه". (١)

كان لا يتعصب لمذهب ولا لفئة معينة، بل يرحب آراء العلماء والفقهاء، وفوق هذا أنه دعا إلى تأسيس الفقه العولمي (Cospmopliton Fiqh) ولا يمكن مواجهة (Global Village)، ولا يمكن مواجهة التحديات والمسائل إلا بجهود احتماعية ولذا لا حرج في قبول رأي أي فقيه حسب الضرورة، وأن توضع مصلحة الأمة أمام الأعين أثناء العمل وأن لا نصد طرق الاجتهاد وأبوابه. (٢)

وكذلك اعتدال الأستاذ غازي كان واضحاً في قضية المستشرقين وقبول آرائهم أو رفضها، فنجد أنه يعطي كل صاحب حق حقه ونورد هنا رأيه ونظرته تحاه هذه القضية:

"لازال المسلمون في قضية المستشرقين بين طائفتين. طائفة يبالغون في تعظيم قدر المستشرقين، ويغلون في إحلال شأهم وإعلاء مكانتهم، ويعتبروهم أعلام الفكر واثمة الهدى. وأغلبية هذه الطائفة تحتوي على تلاميذ المستشرقين الذين يحذون حذوهم ويقتدون بقدوقم ويستنون بسنتهم، ويمكن أن نسمي هؤلاء التلاميذ الأبرار لأساتذهم والأوفياء لكبارهم مستغربين، فإلهم قوم ارتضعوا من ثدي أمهاهم الفكرية ويأنسون بآبائهم في العلم، فإن الثكلي تحب الثكلي. ومن هذه الطائفة أمة لا يعرفون كثيراً عن الاستشراق وتاريخه وأهدافه، بل كلما راقتهم مقالة لأحد المستشرقين، أو وحدوا في قراءة شيء لهم لذة وهجة حكموا عليهم جيعاً بالحسن والقبول. وليس من عادة العاقل الحكيم الحذر أن يصدر حكماً عاماً جميعاً بالحسن والقبول على علم أو مؤلف لم يستوعبه بالبحث والدراسة لمجرد أنه قرأ منه شيئاً ساحر النفوس وخلاب الأسلوب بغض النظر عما لم يقرأه و لم يعرفه.

وطائفة أخرى ليست بأقل بعدا من العدل والانصاف من الطائفة السابقة.

<sup>(</sup>۱) ینظر محاضرات سیرت، ص ۱۳۲، ۱۳۹، ۱۴۰.

<sup>(</sup>۲) ینظر محاضرات فقه، ص: ۵۱۰.

وهم الذين لا يعترفون لذي فضل فضله، ويرون أن كل من درس العلوم الإسلامية العربية في البلاد الغربية فمن أجل عدائه للإسلام وبغضائه للمسلمين. وإن تعجب فعجب قولهم أن كل من قرأ كتب المستشرقين، أو راقه شيء منهم، أو اتخذ أسلوهم في البحث والتأليف، أو اعترف بفضل أولي الفضل منهم، فقد خرج من ربقة الإسلام، أو يخشى أن يتطرق إلى دينه الفساد، ويتسرب إلى فكره الزيغ والضلال.

فكانت الحاجة ماسة إلى أن يجتمع رجال من أهل العلم والفكر في العالم الإسلامي ويدرسوا قضية المستشرقين، وما قاموا به من أعمال علمية، ومزاياها وجوانب الضعف والنقص فيها، لتتبلور وجهة نظر العالم الإسلامي الصحيحة نحو حركة الاستشراق، وليكون الناس على بصيرة من الأمر، وليصل المسلمون إلى موقف متزن بين تطرفين ووسط بين نهايتين، وليتراءى لهم الرأي القائم على ميزان العدل والانصاف والتقدير، ولا وكس فيه ولا شطط. (1)

### ٣- أسلمة العلوم العصرية وتطوير المناهج:

قد أدى الأستاذ محمود أحمد غازي دوراً بارزاً في أسلمة العلوم العصرية وكذلك (Islamization of Knowledge) وتطوير المناهج؛ لأن العلوم العصرية وكذلك العلوم الإسلامية تحتاج إلى تغيير جذري حسب حاجات العالم الإسلامي والعصر الحديث. وإن موضوع التربية والتعليم في البلاد الإسلامية موضوع حطير ذو أهمية قصوى ولا ينكر أهميته لإنجاح أية حركة تمدف إلى النهوض بالمسلمين وبعثهم من جديد على أسس إسلامية خالصة. وقدم الأستاذ مقالاً مفصلاً في الملتقي الرابع للفكر الإسلامي المنعقد في الجزائر في ٣١ أغسطس إلى ٧ سبتمبر ١٩٨٠م، وصرّح فيه أهمية التربية والتعليم وقدّم فيه حلاً مناسباً حسب ظروف العصر ومقتضيات الزمن وقال: "فالقضية عندنا ليست قضية بعث نظام قديم ولا استعارة نظام من النظم الأجنبية، بل القضية هي على العكس من ذلك تماماً: هي قضية تأسيس نظام تعليمي ثقافي إسلامي حديد على أسس إسلامية حالصة وفق روح العصر ومتطلبات العالم

<sup>(</sup>١) محلة الدراسات الإسلامية ع: ٢، حـ ١٤٠٢، ٢٠١٤هـ/ ١٩٨٢م.

الإسلامي ومقتضياته في القرن الخامس عشر الهجري. فالقضية قضية هدم ما عندنا من النظم القديمة أو الحديثة (هدما تاما أو جزئياً في مراحل متطورة وفق ظروف كل شعب من الشعوب الإسلامية) ثم تمييز الصحيح من السقيم والسليم من الفاسد بين انقاضها وحطامها ثم تجديد البناء من هذه الأجزاء الصحيحة السليمة الصالحة لهذا العصر على خطوط إسلامية خالصة وأصيلة، ونبذ ما بقي من الأجزاء السقيمة الفاسدة.

ولكن يجب للبداية في هذا العمل الجبار أن نثور قبل كل شيء على إمامة أوربا (وليست أمريكا إلا امتداد واستمرار فكري وسياسي وثقافي وحضاري لأوربا) الفكرية والثقافية ونرفض الاستسلام أمام زحفها الحضاري والفكري كما قمنا بثورة بطولية على إمامتها السياسية والعسكرية ورفضنا الاستسلام أمام قواتها المادية واستعمارها التوسعي. وإني الآن من حسن الحظ والتوفيق في منطقة إسلامية سجلت أروع آيات البطولة والتضحيات على هام التاريخ لأنها رفضت أن تستسلم أمام زعامة أوربا السياسية وتفوقها العسكري. أفليس من الطبيعي أن نتوقع أن تقوم هذه المنطقة بين مناطقنا الإسلامية في ثورتها على زعامة الغرب الفكرية والثقافية؟

وتأتي بعد هذا الرفض مرحلة الهدم البناء. ونعني بمرحلة الهدم رفض العلوم والثقافة الغربية كلها كما هي كأساس لنظام التربية والتعليم عندنا واعتبارها كالمواد الخام على حد قول الأستاذ أبي الحسن الندوي، نأخذ منها ماصفا وندع منها ما كدر. ويمكن أن نسمي هذه العملية عملية نقد العلوم الغربية ثم تأتي مرحلة تجديدها على أسس صحيحة صالحة توافق فكرنا الإسلامي وفلسفتنا الإسلامية ونظام حياتنا الإسلامي وعلومنا الإسلامية. وإليكم تفاصيل موجزة لهذه العملية الجبارة." (1)

ووضح خطورة القضية قائلاً: "وهذا النظام التعليمي الذي طبقه الاستعمار في العالم الإسلامي والذي لم نرثه منه فحسب بل ننفق الملايين والمليارات هو نظام استعماري بحت، وطبقه الاستعمار لمجرد أهدافه الاستعمارية وهذا ما صرّح المفكر

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٤، حـ ١٦، ١٤٠٢هـ / ١٩٨١م.

التعليمي الانكليزي الشهير اللورد ميكالي في تقريره الذي قدّمه إلى الحكومة البريطانية في ١٨٣٥م، "يجب أن ننشئ جماعة تكون ترجماناً بيننا وبين ملايين من رعيتنا، وستكون هذه الجماعة هندية في اللون والدم وانحليزية في الذوق والرأي والتفكير."(١)

وما أصدق هذا الطاغوت التعليمي الاستعماري ألسنا نحن اليوم متفرنجين أو متمركنين في الذوق والرأي واللغة والتفكير؟ ألسنا وحاصة الطبقة المثقفة "المتنورة" منا بقينا مسلمين في اللون والدم والاحتتان فقط؟(٢)

ولذا يجب علينا أن نهتم؛ لأن هذا العمل يحتاج إلى حركة علمية فكرية واسعة المدى متواصلة العمل، وتطوير العلوم وتطهيرها عملية متواصلة لا تنتهي ولا تكتمل في يوم من الأيام بل يستمر مع مر الدهور وكر العصور، ولذا وضّح العلامة محمد إقبال أهمية القضية حيث قال:

"إن واجبنا هو أن نراقب تطور الفكر البشري بكل يقظة وانتباه ونحتفظ بوجهة نظر حرة انتقادية تجاه هذا التطور." (٣)

ثم أشار الأستاذ إلى العلوم العصرية التي تحتاج إلى التطوير والتطهير قائلاً:

وأما العلوم التي ينبغي أن نعطيها الأولوية في عملية النقد والتطهير والتجديد فهي في رأيي المتواضع كما يلي:

- ١- الفلسفة الغربية الحديثة مع جميع فروعها.
  - ٢- العلم الطبيعي مع جميع فروعه.
    - ٣- فلسفة التعليم و التربية.

<sup>(</sup>١) تاريخ التعليم لسيحر باسو، ص: ٨٠، نقلاً عن أبي الحسن علي الندوي، نحو التربية الإسلامية، طبع بيروت ١٩٦٩م، ص: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) مجملة الدراسات الإسلامية ع: ٤، جــــــ ١٦، ١٤٠٢هــــ / ١٩٨١م، ص: ٧٨.

The Reconstruction of Religious ) محمد إقبال، تحديد الفكر الديني في الإسلام (The Reconstruction of Religious) طبع لاهور، في آخر المقدمة.

- ٤- الفكر السياسي.
- ه القانون والدستور.
  - ٦- علم النفس.
  - ٧- علم الاجتماع.
  - ٨- الاقتصاد وما إليه.
- ٩- علم الإنسان (الانثر وبولوجيا).
- ١٠ فلسفة الآداب والنقد الأدبي. (١)

لم يكتف الأستاذ بأسلمة العلوم العصرية وتطويرها وتطهيرها بل أظهر رأيه عن العلوم الإسلامية الكلاسيكية وضرورة تدوينها على أسلوب عصري حديث يوافق مقتضياتنا اليوم. قائلاً: "وختاماً أريد أن أنوه إلى مرحلة حاسمة لا تقل أهمية عن التي ذكرتها في المقالة وهي مرحلة تدوين العلوم القديمة تدوينا جديداً على أسلوب عصري حديث يوافق مقتضياتنا اليوم ويلبي حاجاتنا والعلوم التي تحتاج إلى تدوينها تدوينا جديداً وتجديدها وفق الحاجات العصرية في رأي المتواضع كما يلي:

- ١ التفسير وعلوم القرآن
- ٧- الحديث وعلومه والسيرة النبوية.
- ٣- علم الكلام والفلسفة الإسلامية.
- ٤- الفقه الإسلامي وأصوله وفلسفة التشريع.
  - ٥- الاقتصاد الإسلامي وعلم الأموال.
- ٦- السياسة الشرعية بما فيها الأحكام السلطانية والسير.
  - ٧- التاريخ الإسلامي وفلسفة التاريخ.

ولكن لا يمكن هذا مع الجمود والصلابة وإنما يمكن بالروح الانتقادية النقدية

<sup>(</sup>١) مجملة الدراسات الإسلامية ع: ٤، جــ ١٤٠٢، ١٤٠٢هــ / ١٩٨١م.

التي يمكن أن نسميها الروح القرآنية الخالصة. فإن روح القرآن ليست الجمود والصلوبة والركون والتقليد الأعمى بل هي التقدم العلمي والفهم والعقل والتفكر والاحتهاد.(1)

#### ٤- الرد على الحضارة الغربية وفلسفتها:

كما ذكرنا سالفاً أن الأستاذ غازي يعرف الحضارة الغربية وفلسفتها معرفة تامة، وكثيراً ما يوجه نقداً عليها بكل صراحة بأدلة قامعة دامغة. وقد ذكر فشل الأنظمة الغربية والاشتراكية في العالم وأخطارها على العالم الإسلامي وصرحها قائلاً:

"لا يخفى على كل من كان له قلب أو القى السمع وهو شهيد وله أدبى بصيرة في شئون العالم المعاصر الفكرية والثقافية أن المدنية الحديثة التي هي في الحقيقة امتداد للحضارة الأوربية المسيحية الإلحادية قد باءت بالفشل فشلا كاملاً في إقرار السلام السياسي والاطمينان النفسي والروحي في هذا العالم المضطرب الحائر على مفترق الطرق. فلا زال الصراع الفكري بين الأمم والشعوب يزداد كل يوم شدة و قديداً للكيان البشري في هذا الكوكب الأرضي.

فالفلسفات الشيوعية والاشتراكية التي ظهرت على وجه الأرض بدعاوى عالية وبصرخات كبيرة لصالح الإنسانية وفلاح البشرية حاءت بأكثر بكثير مما جاءت كالرأسمالية المادية من مصائب ومتاعب وكوارث.

وهذا، ولا شك، يجعل الإنسان المفكر المعاصر يميل عن جميع هذه الفلسفات الضالة والأنظمة الفاسدة والنظريات الفاشلة وبدأ يلفت نظره إلى فلسفة حديدة ونظام حي ونظرية شاملة للحياة تحميه من نتائج ما اعتنقه من قبل من دين ونظام وفلسفة، وتقيه من أن يقع في هاوية الهلاك وتحفظ مباني المدنية وحدران الحضارة وأسس الإنسانية من أن تنقض.

ومنذ أن استولى الغرب على العالم الإسلامي فكراً وسياسة وحضارة تسلل

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه.

الفكر الغربي اللاديني في الكيان العقلي والثقافي الإسلامي. وأصبح المبادئ الإسلامية الثابتة عرضة – بل أضحية – لما يسمى بالاستعراض النقدي أو الانتقاد العلمي. وكان من نتيجة هذا الواقع المر أن بدأت الفوضى الفكرية التي ذاقها الغرب واجتازها طوال القرون تتسرب إلى البلاد الإسلامية تسربا هائلاً. ومن المعلوم أن الفوضى الفكرية التي أتى كما الغرب وأوردها في العالم الإسلامي تتبعها ردة فكرية واختلال النظام الفكري والثقافي.

ولا يخفى على كل من له علم وبصيرة في تاريخ العلوم وتطور الثقافة في أوربا أن الحضارة الغربية بجميع نواحيها وبجميع ما فيها من العلوم والفنون والنهضة العلمية مطبعة بطابع علماني خالص ومتشربة بروح المادية البحتة." (1)

وجعل العصر الحديث عصر الطواغيت في كلمته حيث يقول:

"إن هذا العصر الذي نعيش فيه هو عصر الطواغيت، كثرت فيه أنواع الكفر والطغيان، وتنوعت فيه أقسام الشرك والعدوان. وزادت خطورة هذه الأقسام ومفاسد تلك الأنواع عن خطورة أخواتما التي تواجدت فيما مضى، وتضاعفت مفاسدها عن مفاسد أمثالها ونظائرها في فائت الزمان وغابره". كانت طواغيت العصور الفائتة قزما بالنسبة لطواغيت العصر الحاضر. فكانت تجول وتصول في نطاق واحد أو نطاقين اثنين، وكانت سيئاتما منحصرة في دائرة نشاطاتما المحدودة ... أما طواغيت هذا العصر فليست جولاتما وصولاتما منحصرة في دوائر محدودة أو معلومة بل انتشرها فسادها في الآفاق كلها ....". (٢)

ومن هنا يتضح أن الأستاذ لم يكن أستاذاً ضيّق الأفق بل إنما كان مفكراً وفيلسوفاً وصاحب نظرة صائبة عن العالم وما فيه من الحركات والمؤسسات.

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٦، حــ ١٤٠٣، ١٤٠هـ / ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>٢) محلة الدراسات الإسلامية ع: ٥، حــ ١٤٠٢ (٢٠ هــ / ١٩٨٢م.

ولذا نجد أنه حينما تكلّم عن حركة الاستشراق وضع بصراحة وضوح الخلفية التاريخية لهذه الحركة وقال:

"كانت حركة الاستشراق حركة سلبية من أول يومها، ولم يكن أساسها على هدف إيجابي بنّاء. بل كانت تهدف إلى الدفاع عن عقيدتهم الدينية التي وضع لهم القديس بولس، وكانت تقصد إلى تشويش أذهان المسلمين وإفساد عقليتهم. ومع أن أهدافهم لازالت متحدة متماثلة عبر تاريخهم. ولكن المراحل المختلفة التي مرت بها هذه الحركة أعطت كل واحدة منها طابعاً خاصاً ولونا خاصاً لهذه الأهداف.

فنرى أن حركة الاستشراق في القرنين السادس عشر والسابع عشر كانت تمدف إلى تنصير المسلمين وتمسيحهم إذا جاز التعبير. ونرى مظاهر هذه الأهداف في كتابات كثير من الآباء المسيحيين والمبشرين النصارى الذين ظهروا في زي العلماء والمستشرقين. ولكن بعد جهود دامت قرنين أو أكثر وصلوا إلى نتيجة أن تنصير المسلمين وتمسيحهم ليس بالأمر السهل الهين. فغيروا استراتيجيتهم، وركزوا جهودهم على الإشادة بالحضارة الغربية وإبراز مزاياها المزعومة والإعلان بفضلها على الحضارة الإسلامية والنيل من الثقافة الإسلامية والانتقاد على الحضارة الإسلامية وإبراز ما زعموا أنه من حوانب الثقافة الإسلامية والانتقاد على ألله الحضارة الإسلامية وليست عالمية ولا النقص فيها والتأكيد على أن الحضارة الإسلامية حضارة محلية وليست عالمية ولا يمكن لها أن تضمن للبشرية النجاح الثقافي والفوز الحضاري.

وكان بين هؤلاء المستشرقين جمع غير قليل كانوا يعملون من أجل توفير المعلومات والإحصاءات عن الإسلام والمسلمين والبلاد الإسلامية المختلفة لمصالح المحابرات وهيئات التحقيق وبعثات الاستطلاع، وحتى ولوزارات الخارجية والدفاع، وأصبحوا بذلك طليعة الاستعمار ووسيلة استعباد الشعوب، وما أسوأ هذا الاستعمال المؤسف للعلم والأدب! فمن ذا الذي لا يعرف كتابات أولف كيرو وأمثاله عن المسلمين الأفغان؟ ومن ذا الذي لم يقرأ رحلات الرحالين الأوربيين والأمريكان الذين بجهل بحولوا في البلاد الإسلامية في نهاية القرن التاسع عشر الميلادي؟ ومن ذا الذي يجهل

دور داؤتي وفلبي وأمثالهم في الحياة السياسية في الجزيرة العربية؟(١)

اتضح من التفصيل السابق أن الأستاذ لم يكن مكتفيا بالمعلومات السطحية وقشور الأشياء، بل كان يتعمق في الأفكار، ويحللها تحليلاً علمياً دقيقاً، وهذا كان دأبه.

#### الخلاصة:

کان:

في الحقيقة أن استيعاب جميع أفكار الأستاذ محمود أحمد غازي أمر في غاية الصعوبة لكثرتها وتنوعها؛ لأنّ الأستاذ قام بجهود مضنية في محالات مختلفة وفي كل محال له رأي خاص. وإحاطة كل هذه الجوانب أمر يحتاج إلى تأليف كتاب ضخم ولا يمكن في مثل هذه العجالة. ولكن مع هذا أحاول أن أقدم ملخص آرائه وفكره في العلوم والثقافة والحضارة.

لا يخفى على كل من نظر نظرة فاحصة في مؤلفات الأستاذ وحطبه أنه

- ١ آية من آيات الله في الذكاء والفطنة واليقظة.
  - ٢- صاحب إيمان وعقيدة قوية.
- متكلماً وفيلسوفاً بارعاً في العلوم الإسلامية والثقافة والحضارة.
  - ٤- يملك قوة الاجتهاد والاستنباط.
    - ٥- واسع الأفق.
    - ٦- معتدلاً في الأسلوب والفكر.
  - ٧- ملمّاً بالموضوعات الجديدة مثل العولمة وفكرة الفقه العولمي.
- ٨- مدركاً أخطار المراكز التبشيرية والاستشراقية المالية والصناعية.
  - ٩- صاحب نظرة متكاملة.
  - ١٠ مهتماً بأمور المسلمين ومشاكلهم وتحدياتهم.

<sup>(</sup>١) مجلة الدراسات الإسلامية ع: ٢، ح..: ١٧، ٢٠٢هـ / ١٩٨٢م.

- ١١ عارفاً أسس الحضارة الإسلامية وأحوال الأمة الإسلامية ومسئولية المسلمين
   تجاه أحوالهم وحضارتهم.
- 17 عالمًا واقعياً، يدرس الواقع ويحدد المشاكل فيقدّم الحلول المناسبة لها بكل أمانة و جدية.
  - ١٣- غزير العلم وعميق الفكر.
  - ١٤- ناقداً بارعاً على الحضارة الغربية وثقافتها.

في الحقيقة أن موت الأستاذ محمود أحمد غازي لم يكن حسارة لأهله وأقربائه فقط بل كانت حسارة كبرى لعلماء الدراسات الإسلامية والعلوم الاجتماعية ومسلمي باكستان أولاً والعالم الإسلامي ثانياً؛ لأن من النادر في العالم الإسلامي أن يوجد شخص يجمع مثل هذه الصفات المتنوعة والكفاءات المختلفة من الفطانة والذكاء الحازق والعلم الغزير والفهم العميق والحكمة البالغة. وهذا معني قول الرسول صلى الله عليه وسلم:

"إن الله لا ينسزع العلم من الناس انتزاعاً ولكن يقبض العلماء فيرفع العلم معهم ويُبقي في الناس رؤوساً (رؤساء) جهالاً يفتولهم بغير علم فيضلون ويُضلون". (١)

اللُّهم اغفره وارحمه – آمين.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن حديث رقم (٤٨٢٩).

# جهود المدكتور محمود أحمد غازي العملمية دراسة من خلال كتابه القانون الحواي الإسلامي"

د. محمد على غوري

عرفت الجامعات والهيئات العلمية والمراكز الثقافية في شبه القارة الهندية سلاسل من المحاضرات في العلوم والفنون النادرة والهامة ألقاها كبار علماء شبه القارة، ومن ذلك سلسلة المحاضرات التي ألقاها العلامة الفيلسوف محمد إقبال في أحد المراكز العلمية في مدينة مدراس جنوب الهند، وكانت سبع محاضرات، وكان موضوعها هو الفكر الإسلامي، (۱) وألقى الشيخ سليمان الندوي في نفس المركز ثماني محاضرات في موضوع السيرة، وتذكر سلسلة محاضرات الأستاذ محمد مارماديوك في مدينة بكتهال التي ألقاها في العقدين؛ الثالث والرابع من القرن العشرين. (۲)

تبنت جامعة بهاولفور في مدينة ملتان الباكستانية هذا التقليد العلمي، فألقى الدكتور محمد حميد الله فيها أول سلسلة من المحاضرات، وكانت في موضوع السيرة، وذلك في عام ١٩٨٠م، بدعوة من رئيس جامعتها الدكتور عبد القيوم قريشي، فألقى فيها اثنتي عشرة خطبة، (٢) تناول فيها أغلب جوانب سيرة المصطفى صلى الله عليه

<sup>\*</sup> أستاذ مشارك ورئيس وحدة اللغات بكلية اللغة العربية في الجامعة الإسلامية العالمية بإسلام أباد '- طبعت ونشرت في بريطانيا عام ١٩٣٠م.

 <sup>&#</sup>x27;- "إسلام كا قانون بين الممالك" أي القانون الدولي الإسلامي، (خطبات بهاولفور - ۲)، د. محمــود
 أحمد غازي، شريعة أكاديمي، بين الأقوامي إسلامي يونيورستي، إشاعت أول، ۲۰۰۷م.

<sup>&</sup>quot;- جمعت في كتاب أصدره مجمع البحوث الإسلامية بالجامعة الإسلامية العالمية تحت عنوان "خطبات هماولبور" الباء الثانية فارسية، وخطبات في اللغة الأردية جمع خطبة، وكان علماء شبه القارة الهندية يستخدمون هذه الكلمة بمعنى محاضرة.

وسلم، وبعد انقطاع دام خمس عشرة سنة القى الدكتور محمود احمد غازي السلسلة الثانية من المحاضرات، وكانت حول القانون الدولي الإسلامي، استعرض فيها بكل حوانب هذا الموضوع، ومما يميز هذه المحاضرات قيام صاحبها بمقارنة القوانين الإسلامية بالقوانين الوضعية.

ولد الدكتور محمود أحمد غازي بن الحافظ محمد أحمد فاروقي في الثامن عشر من شهر سبتمبر عام ١٩٥٠م في مدينة دلهي في الهند<sup>(۱)</sup>، وأكمل حفظ القرآن الكريم وهو في الثامنة من عمره، ودرس في المدارس الدينية، وتعلم العربية والفارسية، ثم حصل على شهادة الماجستير في اللغة العربية من جامعة البنجاب، ثم على الدكتوراه في الدراسات الإسلامية من نفس الجامعة وذلك في عام ١٩٨٨م.<sup>(۱)</sup>

وسلسلة المحاضرات التي نحن بصدد الحديث عنها ليست السلسلة الوحيدة الني ألقاها الدكتور غازي، فهناك سلسلة القرآن الكريم وسلسلة الحديث وسلسلة الفقه الإسلامي وسلسلة السيرة وسلسلة الشريعة الإسلامية وسلسلة الاقتصاد والتجارة، (٢) قامت دار الفيصل بنشر هذه السلاسل من المحاضرات بين عامي ٢٠٠٤م و٢٠٠٩م. (٤)

ألف الدكتور محمود أحمد غازي أكثر من ثلاثين كتاباً باللغات العربية والإنجليزية والأردية في المجالات المختلفة وخاصة في مجال الفقه والقانون، فقد فاض قلمه ودبج هذه الكتب، وكانت حول القضايا الفكرية والتشريعية والسياسية والاقتصاد الإسلامي والتعليم والتربية والتاريخ والسير، وقد نشرت له دار البشائر الإسلامية في بيروت كتابين بعد وفاته، هما "مبادئ الفقه الدولي الإنساني في الشريعة

<sup>&#</sup>x27;- ذكر الدكتور غازي نفسه ذلك في مقابلة لم تطبع في حياته أحراها الأستاذ عرفان أحمد، نشرتما مجلة الشريعة في عددها الخاص بالدكتور غازي، رقمي ١ و ٢، المجلد ٢٢، يناير وفيرايـــر مــن عـــام ١٠٠١م، الصادرة من مدينة جوجرانوالة (من مدن إقليم البنجاب في باكستان)، ص٢٢.

<sup>&#</sup>x27;- المرجع السابق، ١١.

<sup>&</sup>quot;- مقال للدكتور علي أصغر شاهد منشور في المرجع السابق، ص٣٦٣–٣٦٤.

أ- المرجع السابق، ص١١.

الإسلامية" و"المدخل الوحيز إلى دراسة الإعجاز في الكتاب العزيز"(1) وقد تولى مناصب هامة مثل وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية وكان مديراً عاماً لكثير من أقسام الجامعة الإسلامية العالمية في إسلام أباد، مثل أكاديمية الدعوة وكلية الشريعة والقانون، كما كان نائباً لرئيس الجامعة، ثم رئيساً لها، كما تولى أعلى المناصب القضائية، ولم ينقطع عن التدريس منذ أن وضع قدمه في الجامعة الإسلامية العالمية بإسلام أباد عام ١٩٨١م، وإلى حانب ذلك لم ينقطع عن إلقاء المحاضرات القيمة في أكبر المراكز العلمية والثقافية في شبى بقاع العالم.

جمع هذا الحبر بين علم الفقه وعلم القانون الأمر الذي لا يتفق لكثيرين وحاصة في شبه القارة الهندية، كما أن الخوض في هذه المباحث يتطلب جرأة كبيرة، وكان الدكتور غازي يملك هذه الجرأة، كما كان يملك سلاح العلم في هذا المجال بشكل حاص، ومن ذلك رحلته العلمية إلى إيران، حيث زار جامعة دار العلوم في زاهدان عام ١٤٣٠هـ، وبقي فيها أسبوعاً كاملاً، ألقى خلالها محاضرات قيمة في مختلف الموضوعات الفكرية والثقافية. وقد عقدت هذه الجامعة حفل تأبين للمرحوم تحدث فيه ثلة من العلماء الأفاضل أمثال المفتي محمد قاسم القاسمي والشيخ عبد الحميد إمام وخطيب مسجد أهل السنة والجماعة قال في كلمته إن رحيل الدكتور غازي خسارة كبيرة للعالم الإسلامي، فقد كان شخصية المرحوم شخصية عالمية، وفيه وفي أمثاله قيل المثل التالي: موت العالم موت العالم.

والكتاب الذي بين أيدينا عبارة عن سلسلة المحاضرات التي ألقاها في عام ١٩٩٥م في حامعة بماولفور كانت بعنوان القانون الدولي الإسلامي، ولم تدون في كتاب إلا في عام ٢٠٠٧م حين قامت أكاديمية الشريعة في الجامعة الإسلامية العالمية بجمعها وطبعها، وفي هذا الصدد لا بد من ذكر جهود كل من الدكتور شير محمد زمان مدير أكاديمية الشريعة وقت نشر الكتاب، والدكتور محمد يوسف فاروقي اللذان كان لهما دور كبير في جمع هذه المحاضرات ونشرها في شكل كتاب.

<sup>&#</sup>x27;- دار البشائر، ط۱، ۱۶۳۱هــ، بيروت. وقد صدر الكتابان بتاريخ ۲۱ من أكتـــوبر ۲۰۱۰م، أي بعد وفاته بشهر تقريباً.

قبل محاضرات الدكتور غازي في جامعة بهاولفور لم تكن "خطبات بهاولفور" تعني إلا محاضرات الدكتور محمد حميد الله، أما بعد عام ١٩٨٠م فقد أخذ اسم الدكتور محمود أحمد غازي ينافس الدكتور محمد حميد الله في هذا المسمى، فبدأنا نعرف خطبات بهاولفور (١) وخطبات بهاولفور (٢)، وليس ذلك إلا لأهمية المحاضرات التي ألقاها الدكتور غازي رحمه الله، وإنها لا تقل شأناً عن خطبات بهاولفور الأولى.(١)

وفيما يلي موضوعات خطبات بهاولفور (٢) أو محاضرات الدكتور غازي في بهاولفور:

- الخطبة الأولى: تعريف عام بالقانون الإسلامي.
- الخطبة الثانية: تعريف بالقانون الدولي الإسلامي.
- الخطبة الثالثة: القانون الدولي الإسلامي، دراسة مقارنة.
- الخطبة الرابعة: القانون الدولي الإسلامي، دراسة تاريخية.
- الخطبة الخامسة: التصور الإسلامي للحكومة من المنظور الدولي.
  - الخطبة السادسة: الهجرة وفلسفتها في ضوء العلاقات الدولية.
  - الخطبة السابعة: الحكومة الإسلامية وعلاقتها بغير المسلمين.
    - الخطبة الثامنة: قانون الحرب وموقف الإسلام منها.
      - الخطبة التاسعة: تصور الحياد في الإسلام.
      - الخطبة العاشرة: القانون الدولي الخاص في الإسلام.
  - الخطبة الحادية عشرة: أهمية القانون الدولي في العصر الحديث.

<sup>&#</sup>x27;- سماها الدكتور غازي محاضرات، ولكنها حين نشرتما أكاديمية الشريعة بالجامعة الإسلامية العالمية في محتلب التخذت اسم خطبات على عادة علماء شبه القارة الهندية. انظر "خطبات بحساولفور (٢)" اسلام كا قانون بين الممالك" للدكتور محمود أحمد غازي.

الخطبة الثانية عشرة: الأقليات المسلمة في الدول العلمانية الحديثة.

بدأ الدكتور غازي خطبته الأولى<sup>(۱)</sup> وهي بعنوان "تعريف عام بالقانون الإسلامي" بالتنبيه إلى أهمية القانون الإسلامي أو الفقه الإسلامي في زمن يزخر بالقوانين الوضعية المختلفة، التي عجزت عن حل كثير من المشاكل التي تعاني منها البشرية اليوم، وقد نبه العلامة إقبال مبكراً إلى هذا الأمر، وذلك حين ربط بين بذل الجهود لتخليص الأمة الإسلامية من براثن الاستعمار الغاشم، والعمل على إعادة إحياء القانون الإسلامي، وعودته إلى واقع حياة الأمة الإسلامية من جديد.

وأضاف قائلاً إن الغرب يدرك معنى عودة القانون الإسلامي إلى واقع الأمة الإسلامية أو تطبيق الشريعة الإسلامية في البلاد الإسلامية. فالقانون الإسلامي هو البديل الذي يمكن أن يسحب البساط من تحت القوانين الوضعية، ويحرر البلاد الإسلامية من قبضة القوى العالمية التي تحاول السيطرة عليها. إن القانون الإسلامي هو الذي يمكن أن يمنح المسلمين الشخصية المستقلة، التي تميزهم عن غيرهم، وبالتالي يحررهم من أسر الثقافات الغربية والشرقية. وحتى لا يعود هذا القانون إلى حياة المسلمين نراهم يضعون العراقيل أمامه، ويثيرون الشبهات حوله وحول صلاحيته لهذا الزمان.

على المسلمين اليوم أن يبذلوا قصارى جهدهم من أجل إعادة القوانين الإسلامية إلى واقع المسلمين، وخاصة القانون الدولي الإسلامي الذي ينظم علاقات الدولة الإسلامية بغيرها من الدول والهيئات والمنظمات ليعرف العالم أن الإسلام صالح لكل زمان ومكان، ومما لا شك فيه أن القوانين الإسلامية قوانين شاملة، تشمل جميع جوانب الحياة الفردية والجماعية، كما تنظم حياة الأفراد والجماعات والدول.

<sup>&#</sup>x27;- "إسلام كا قانون بين الممالك"، د. محمود أحمد غازي، من ص٣ إلى ص٤٧. نستطيع أن ندرك مدى التفصيل الذي تحدث به المؤلف في هذه الموضوعات من عدد الصفحات التي دونت فيها هذه المحاضرات.

وحتى محقق ذلك علينا ان نعيد صياغة هذه القوانين الإسلامية لتنسجم مع متطلبات العصر الحديث، وأن نقدمها بلغة العصر التي يفهمها.

وقال الدكتور غازي: كلنا نؤمن بصلاحية الإسلام وقوانينه لكل زمان ومكان، وأن فيه حلولاً لجميع مشاكل العالم، ولكن من منا حاول أن يثبت ذلك عملياً؟

لم يعد للقوانين الإسلامية وجود في عالمنا اليوم، فقد أصبحت هذه القوانين أجنبية حتى في البلاد الإسلامية، بتأثير الأفكار الغربية والنظم الغربية التي انتشرت في كافة بحالات الحياة فيها. على سبيل المثال حين صدر قانون الحدود والقصاص الإسلامي في عام ١٩٧٩م في باكستان اعترض عليه كثير ممن يتسمون بأسماء إسلامية في البلاد، وهذا الأمر الذي لا يمكن تصور صدوره من مسلم يؤمن بالله ورسوله، وسبب جرأة هؤلاء ألهم ألفوا القوانين الغربية واستمرؤوا الحياة في ظلها، ولم يعودوا يستسبغون القوانين الإسلامية. قبل صدور هذا القانون الإسلامي لم يكن الزنا جريمة يعاقب عليها القانون إذا تم برضا الطرفين! كما اعترض هؤلاء المتغربون على قطع يد يعاقب عليها القانون الإسلامي الذي ينص على ذلك بالهمجية والرجعية والدموية، وهكذا اعترضوا على قانون الشهادة الإسلامي الذي صدر عام ١٩٨٤م اعتراضاً أشد من اعتراض غير المسلمين، كما رفعوا أصواقم ضد قانون القصاص اعتراضاً أشد من اعتراض غير المسلمين، كما رفعوا أصواقم ضد قانون القصاص على ذات النبي صلى الله عليه وسلم.

قد يكون ثمة مبرر لاعتراض غير المسلمين، ولكن لا يمكن قبول اعتراض المسلمين على هذه القوانين الإسلامية على الإطلاق، ومن الجدير بالملاحظة أن أسباب اعتراض المسلمين على هذه القوانين لا تختلف عن أسباب اعتراض غير المسلمين. أتواصوا به بل هم قوم طاغون.

من أسباب غربة القوانين الإسلامية في بلادنا -كما يرى الدكتور غازي-أن المشتغلين في محال القانون عندنا يجهلون أحكام الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي، إلا من رحم ربي، فاكثر هؤلاء درسوا القوانين الغربية وخاصة القوانين الإنجلوسكسوني، والقوانين الإنجليزية، لأن النظام القانوني المطبق في بلادنا هو النظام الإنجلوسكسوني، والقوانين المطبقة عندنا منذ احتلال بريطانيا للقارة الهندية عام ١٨٥٧م وحتى الآن هي القوانين الإنجليزية، رغم استقلال باكستان عن بريطانيا عام ١٩٤٧م.

ولا يمكن حل هذا الإشكال وتغيير النظام باستخدام القوة أو بمجرد إصدار فتوى تحرمه، فالأمر يحتاج إلى جهود فكرية حبارة لإعادة صياغة القوانين الإسلامية بلغة العصر ووفقاً لمقتضيات هذا الزمن ومتطلباته، وشرح هذه القوانين وتوضيحها، وبيان أهدافها ومميزاتها والفلسفة الكامنة خلف كل حكم أو قاعدة فيها، وإثبات صلاحيتها لكل زمان ومكان، بالأدلة العقلية قبل النقلية، وعدم الاكتفاء بالحماس الديني.

وقال الدكتور غازي إننا نعيش في عصر تصطرع فيه الأفكار والنظريات والمذاهب والثقافات، والغرب قد شمر عن ساعديه ينشر أفكاره ونظرياته وأفكاره بكل ما أوتي من قوة، حتى يضمن تبعية العالم له، مدعياً الحياد وعدم الانحياز، ورغم ادعاء الغرب أن أفكاره التي يدعو إليها لا علاقة لها بالدين، فإننا نجده يحاربه بشتى الطرق والوسائل، ويحاول نشر الأفكار الإلحادية اللادينية. وإذا قبل الدين فإنه يحصره في حياة الأفراد، ولا يتصور له وجوداً احتماعياً.

والإسلام كما هو مجموعة من العقائد والعبادات هو في نفس الوقت نظام الحتماعي وسياسي واقتصادي أيضاً، فيه قوانين تنظم جميع شئون المسلمين، ينطلق من تصور خاص لا تنفصل فيه الحياة الفردية عن الحياة الجماعية. فهناك آيات قرآنية وأحاديث نبوية لا يمكن تصورها، ولا يمكن العمل بها إلا من خلال دولة، مثل الاهتمام بإقامة الصلاة جماعة، ومثل الزكاة والحج والجهاد، وأحكام المعاملات كلها احتماعية، فالإسلام ليس كغيره من الأديان، فهو دين ودولة، وشريعة وحياة. ولكن هذا لا يعني أن الإسلام لا يهتم بالفرد أو بالتربية الفردية، فالإسلام المتمثل في قوانينه يهتم بالفرد كما يهتم بالجماعة سواء بسواء، لذلك نجد في الإسلام جميع أنواع القوانين؛ المدنية والجنائية والدستورية، والقانون الدولي العام والخاص، ولتطبيق هذه

القوانين وخاصة القانون الدولي العام لا بد من وجود دولة إسلامية محكم بالشريعة الإسلامية أو ما يمكن أن نطلق عليه الحكومة الإسلامية.

وبين الدكتور غازي معاني مصطلحات كثيرة بالتفصيل مثل مصطلح الشريعة ومصطلح الفقه مستنداً في شرحه على القرآن الكريم وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم ومعاجم اللغة العربية، ضارباً الأمثلة المختلفة ليسهل فهمها على الناس. وحين قارن بين الشريعة والفقه قال: عدد آيات القرآن الكريم أكثر من ستة آلاف آية، وآيات الأحكام من بينها لا تتجاوز المئات، وكذلك لدينا عدد هائل من الأحاديث، يتراوح بين أربعين ألف إلى خمسين ألف حديث، وأحاديث الأحكام من بينها يتراوح عددها بين ألفين وخمس مئة إلى خمسة آلاف حديث، وآيات الأحكام وأحاديث الأحكام هذه تمثل الشريعة، ولتفهمهما نحتاج إلى الفقه، والفقه يتمثل في الجهود التي بذلها الجحتهدون من العلماء عبر القرون لمحاولة فهم تلك الآيات وِالأحاديث، واحتار الدكتور غازي بين تعريفات الفقه التعريف الذي ذكره الدكتور عبد الكريم زيدان، وهو: العلم بالأحكام الشرعية العملية عن طريق أدلتها التفصيلية. والفقه محاله واسع جداً، فهو يبحث في شئون الإنسان قبل ولادته حتى بعد وفاته. وقد قسم العلماء -قديمًا- الفقه إلى عبادات ومعاملات، وفي العصر الحديث يميل العلماء إلى تقسيم أكثر اتساعاً، متأثرين بالتقسيمات الحديثة للقوانين، ومن الجدير بالذكر أن هذه التقسيمات الحديثة قد تبدو جديدة في عناوينها ولكنها –في الحقيقة– قديمة في مضامينها. وقد استفاد أستاذنا الدكتور غازي من كتب الدكتور مصطفى الزرقا والدكتور عبد الكريم زيدان وفقهاء معاصرين آخرين فيما يتعلق بتقسيمات الفقه الإسلامي، فذكر العبادات وأحكام الأسرة أو الأحوال الشخصية والمعاملات، وذكر تحت المعاملات الفقه المالي والاقتصادي والتجاري والعقود والإسقاط والإبراء والذمة والالتزامات، ثم ذكر فقه التعامل الاجتماعي والأحكام السلطانية وفقه الجنايات وفقه المرافعات أو أدب القاضي، وأخيراً ذكر الفقه الدولي أو السُّيّر.

وعن الفقه الدولي قال الدكتور غازي إن العلماء قديماً استخدموا له مصطلح السير، وذلك منذ القرن الهجري الثاني، والمسلمون هم أول من وضع قواعد شاملة

لهذا النوع من القانون، كما سبقوا الاخرين في وضع قواعد قانون المرافعات او ادب القاضي، وهذا الأمر يعترف به الغربيون أنفسهم، فأقدم ما ألف في هذا الموضوع هو "السير الصغير" و"السير الكبير" للإمام محمد بن الحسن الشيباني المتوفى سنة السير العضر الأحكام التي ترتقي إلى أن تسمى بأحكام القانون الدولي منثورة في كتب مثل الويد —كتاب الهندوس المقدس والتوراة والإنجيل وفي قانون حمورابي وحستنيان، ولكنها لا تعطينا صورة كاملة عن القانون الدولي.

قال الدكتور غازي -متحدثاً عن خصائص الفقه الإسلامي- إن الفقه الإسلامي نظم كل جوانب الحياة، فليست ثمة شعبة من شعب الحياة أغفلها الفقه الإسلامي، ثم إن الفقه الإسلامي أو القانون الإسلامي قانون مترابط، فلا يمكن فصل جانب منه عن الجوانب الأخرى، أو جزء واحد منه عن الأجزاء الأخرى، فالقانون الإسلامي كالجسد الذي تسرى فيه روح واحدة، وفوق هذا وذاك هو قانون رباني، وضعه رب العباد، العالم بهم وبما يصلح لهم، ألا يعلم ما خلق وهو اللطيف الخبير.

والمسلم يعبد ربه بتطبيق شرعه وقانونه، وفي هذا دافع قوي له بالالتزام به، لا يمكن تصوره في أي قانون وضعي. وفي ظل القانون الإسلامي ترتبط الدولة بالدين ارتباطاً لا ينفك، وهذا ما عبر عنه سيدنا عثمان بن عفان رضي الله عنه حين قال: "الإسلام أساس، والسلطان حارس". وأي شيء لا أساس له يسقط وينهار، وإذا لم يكن له حارس يحرسه سُلب ونُهب. فالإسلام يقيم التوازن بين الدين والدنيا، الأمر الذي لا يفهمه كثير من الناس.

والخصيصة الرابعة للقانون الإسلامي - كما يرى الدكتور غازي - أنه نشأ في أوساط العلماء بعيداً عن السلطة، وذلك منذ اليوم الأول. كان العلماء يقومون بدورهم في بيان حكم الله سبحانه وتعالى في كل القضايا منطلقين من واجبهم تجاه الأمة ببيان ما نزّل الله عليهم وتوضيحه لهم، وتأثماً حتى لا يحاسبهم الله سبحانه

<sup>&#</sup>x27;- قام الدكتور غازي بتحقيق كتاب "السير الصغير"، وعلق عليه، وقد أصدر مجمع البحوث الإسلامية في الجامعة الإسلامية العالمية هذا الكتاب عام ١٩٩٨م.

وتعالى على كتمان العلم، وكانوا يعلمون حيدا إن الساكت عن الحق شيطان اخرس، فلم ينتظروا الإذن من الحكام أو السلاطين ليقوموا بواجبهم، فبحثوا في القضايا المختلفة، وأبدوا فيها آراءهم دون خوف من أحد إلا الله، وهكذا نشأ الفقه أو القانون الإسلامي. (١)

كان القانون الإسلامي منذ البداية ولمدة اثني عشر قرناً واجباً قومياً يقوم به من يملك شروط الاجتهاد من العلماء. وقد ظهرت عبر التاريخ الإسلامي هيئات ومجالس مثل أهل الحل والعقد ومجلس الشورى، ولم يكن لأي منها الحق في تشكيل القوانين وفرضها على الناس، ومن الخطأ تشبيه هذه الهيئات بمجالس البرلمان اليوم، المناط به مهمة تشريع القوانين.

وقال الدكتور غازي إن الإمام مالكاً رفض اقتراح الخليفة العباسي في أن يجعل من الموطأ قانوناً عاماً يطبق في كل أرجاء العالم الإسلامي آنذاك، وأضاف قائلاً: إن مثل هذا الكلام ربما لا يتقبله اليوم الذين اعتادوا أن تفرض عليهم القوانين فرضاً من قبل هيئات مثل البرلمان أو السلطة التنفيذية. وهناك أحكام فقهية كثيرة نطبقها في حياتنا دون تدخل من الحكومات، مثل العبادات والمعاملات الخاصة بين الأفراد، ومثل قضايا الزواج والطلاق التي نلجاً فيها إلى من نثق بهم من الشيوخ والعلماء.

<sup>&</sup>quot;- ربما بالغ أستاذنا في هذا الأمر، فنفى أي أثر للحكومات الإسلامية في تشكيل القوانين الإسلامية. إن الحكام كانوا دائماً يلحأون إلى العلماء يجمعونهم فيما يسمى مجلس الشورى، ويضعون أمامه، القضايا المحتلفة ليقولوا فيها رأيهم، ثم يختارون من تلك الآراء ما يناسب الأمة في حينها، فيقررونه، كما حدث أيام الحلفاء الراشدين في قضية جمع القرآن وحروب الردة وتقسيم أرض السواد وغيرها من القضايا، وكذلك ما حدث أيام الدولة الأموية والدولة العباسية ومن جاء بعدهم، وإلا ما معنى تعيين الإمام أبي يوسف قاضياً للقضاة في الدولة العباسية، وما معنى أهل الحل والعقد، ومحلة الأحكام العدلية خير شاهد على ما أقول. ولكن هذا لا يعني أن العلماء كانوا دائماً في حدمة الحكام والأمراء، فهناك علماء تجنبوا الحكام مثل الإمام أبي حنيفة النعمان والإمام مالك والإمام أحمد بن حنبل، وقد أشار أستاذنا الدكتور غازي إلى هؤلاء.

نقل المسلمون إلى اللغة العربية كتبا كثيرة وفي بحالات مختلفة مثل الفلسفة والمنطق والطب والأدب، ولكنهم لم ينقلوا إلى العربية أي كتاب في القانون، لألهم كانوا على يقين من أن القوانين التي لديهم أفضل من أي قانون في الأرض.

في كل الدنيا نشأت الدول أولاً ثم ظهرت فيها القوانين، ولكن الأمر معكوس في الإسلام، فقد ظهر القانون الإسلامي أولاً ثم نشأت الدولة الإسلامية، أي أن الدولة الإسلامية قامت على أسس من القانون الإسلامي، وكان الهدف من الدولة الإسلامية هو تطبيق تلك القوانين، ويعني أيضاً أن الدولة في الإسلام تستمد شرعيتها من القانون الإسلامي. مشكلتنا اليوم تكمن في غياب القوانين الإسلامية رغم وجود دول إسلامية كثيرة. أزمتنا أننا في بلادنا الإسلامية نطبق قوانين غير إسلامية.

وفي المحاضرة الثانية (۱) قال الدكتور غازي إن الفقهاء استخدموا مصطلح "السير" للتعبير عن القانون الدولي، والسير جمع سيرة، والمقصود به طريقة المسلمين في الحرب والسلم، وعلاقات الدولة الإسلامية بغيرها من الدول والهيئات الدولية، ثم تطور هذا النوع من القانون عند المسلمين بمرور الزمن، وقد تتبع الدكتور غازي نشأة هذا القانون وتطوره في هذه المحاضرة، وقال إن علم السير ظهر منذ القرن الهجري الأول، واستقر في شكل قانون له أصوله وضوابطه قبل منتصف القرن الهجري الثاني. وقد تناول الدكتور غازي في هذه المحاضرة بالتفصيل موضوعات علم السير، ومصادر هذا العلم، والخصائص التي ميزته عن غيره، وأهدافه ومقاصده.

وفي المحاضرة الثالثة قارن الدكتور غازي بين القانون الدولي الإسلامي بغيره من القوانين الدولية من حيث الأحكام والتصورات عبر التاريخ الإنساني، وحرج من هذه المقارنات بحقيقة تفوق القانون الدولي الإسلامي على غيره. بدأ بتصور أرسطوطاليس الذي وضع كتابه "السياسيات" على أساس تفوق اليونانيين على غيرهم، وأن غير اليونانيين خلقوا ليكونوا عبيداً لليونانيين، وتساءل أين هذا من

<sup>&#</sup>x27;- "إسلام كا قانون بين الممالك"، د. محمود أحمد غازي، من ص٥٥ إلى ص١٠٣٠.

القاعدة التي رسخها عمر بن الخطاب رضي الله عنه اللذي رباه النبي صلى الله عليه وسلم حين قال لعمرو بن العاص: متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً. ونعرف أن كثيراً من أفكار أرسطو تمثل الأساس الذي قام عليه الفكر الغربي الحديث.

وفي المحاضرة الرابعة (١) تتبع الدكتور غازي بالتفصيل نشأة علم السير أو القانون الدولي الإسلامي، وكيف انفصل عن القوانين الإسلامية الأخرى وأصبح قانوناً قائماً بذاته، والمراحل التي مر بها، كما تحدث عن جهود علماء المسلمين في هذا المحال.

وفي المحاضرة الخامسة (٢) تحدث الدكتور غازي عن هدف الإسلام من إقامة الحكومة الإسلامية، وهو المحافظة على كيان الأمة الإسلامية، فالحكومة الإسلامية وسيلة لازمة لبقاء الأمة الإسلامية، والقرآن الكريم بدءاً من السورة الأولى دعا إلى تشكيل هذه الأمة. وأضاف أن الهدف من تشكيل الحكومة الإسلامية يختلف عن تشكيل الحكومات الأخرى قامت على أساس تشكيل الحكومات الأخرى قامت على أساس تقديس الأشخاص أو الطبقات أو الأغلبية، بينما الإسلام يقيم الحكومة الإسلامية على أساس الحق والعدل والمساواة.

وفي المحاضرة السادسة (٣) بين الدكتور غازي أن الهجرة لم تكن حادثة تاريخية عادية وقعت في زمن النبي صلى الله عليه وسلم ضمن تسلسل أحداث السيرة النبوية، وإنما كانت نقطة الانطلاق نحو تشكيل الحكومة الإسلامية، لذلك لم يبدأ التاريخ الهجري بترول القرآن الكريم ولا بوفاة النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما بدأ بالهجرة، وما ذلك إلا لأهميتها التي تتجاوز كونها مجرد واقعة تاريخية، وقد توسع الدكتور غازي في معاني الهجرة وآثارها في حياة المسلمين رابطاً ذلك بالمحور الأساسي لمحاضراته وهو القانون الدولي العام.

<sup>–</sup> المرجع السابق، من ص١٤٧ إلى ص١٨٣.

<sup>&#</sup>x27;- المرجع السابق، من ص١٨٧ إلى ص٢١٩.

<sup>&</sup>quot;- المرجع السابق، من ص٢٣٥ – ص٢٦٢.

وفي المحاضرة السابعة (۱) حاول الدكتور غازي أن يدحض المقولة التي يثيرها العلمانيون من أنه لا يمكن إقامة حكومة على أساس الدين، وأثبت -بالمنطق والواقع- أن الحكومة القائمة على أساس الدين الإسلامي هي أحدر الحكومات على حل المشاكل التي تعاني منها البشرية اليوم، وأقدر الحكومات على مواجهة تحديات العصر.

وقال الدكتور غازي في المحاضرة الثامنة إن التاريخ البشري مليء بالحديث عن المعارك والحروب، ولكن حدة هذه المعارك والحروب كانت تخف حين تعلو عقيرة الدين، وخاصة الأديان السماوية، التي عملت على توحيد الناس على كلمة سواء، والقضاء على كثير من اختلافاهم وتنازعاهم. والقانون الدولي الإسلامي وضع أصولاً وضوابط للحروب من خلال القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة وأقوال المجتهدين من الفقهاء، و لم يتركها لأهواء الناس ومصالحهم، وجعل الهدف منها هو إعلاء كلمة الله على أساس العدل والرحمة والتسامح.

وهكذا استمرت محاضراته اليومية في جامعة بهاولفور عام ١٩٨٠م حسب العناوين التي سبق بيانها تتبعها أسئلة المستمعين –وحلهم أساتذة في الجامعة– وإجاباته عليه إجابات وافية تدل على طول باعه في مجال القانون الدولي المقارن، وما يتعلق به، بأسلوب جذاب ومشحون بالأدلة من القرآن والسنة وأقوال الفقهاء.

في المحاضرات التسعة الأولى ركز الدكتور غازي على القانون الدولي العام، وفي المحاضرة العاشرة تكلم على القانون الدولي الخاص مبيناً أسسه وأحكامه في الإسلام مقارنة بالقوانين الوضعية المختلفة قديماً وحديثاً.

وموضوع المحاضرتين الأخيرتين المحادية عشرة والثانية عشرة الحتلف عن موضوع المحاضرات السابقة كلها، فقد تحدث الدكتور غازي فيهما عن أهمية القانون الدولي الإسلامي العام والخاص في العصر الحديث.

<sup>&#</sup>x27;- المرجع السابق، من ص٢٧١ – ص٣٠٢.

 $<sup>^{\</sup>mathsf{T}}$  المرجع السابق، من ص $^{\mathsf{T}}$  – ص $^{\mathsf{T}}$ 

يرى الدكتور غازي في كتابه "القانون الدولي الإسلامي" اننا جميعا مسئولون عما نحن فيه من انحطاط؛ حكاماً وشعوباً، جماعات وأفراداً، والحكام والأفراد مسئولون أيضاً عن الإصلاح والنهوض من جديد، انطلاقاً من قول المصطفى صلى الله عليه وسلم: كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته.

ويرى أن ما عليه الأمة الإسلامية من انقسام إلى فرق ومذاهب وجماعات لا يمنع من تطبيق الشريعة الإسلامية، بل إن تطبيق القانون الإسلامي سوف يقلل من المسافات بين الناس، وسيعمل على توحيد الصف الإسلامي.

إن الكتاب الذي بين أيدينا وهو كتاب "خطبات هاولفور (٢)" للدكتور المرحوم محمود أحمد غازي يشتمل على ٥٣٥ صفحة من القطع المتوسط، وهو كتاب مفيد حداً للحميع، وخاصة للمتخصصين في مجال القانون عموماً، وبشكل أخص للمشتغلين في مجال القانون الدولي المقارن؛ العام والخاص. وقد أردف الكتاب بمجموعة من الفهارس زادت من قيمته مثل فهرس الرجال أو الأعلام، وفهرس الأماكن أو البلاد، وفهرس للقبائل، بالإضافة إلى فهرس الموضوعات الموجود في بداية الكتاب.

أرحو أن أكون قد وفقت في إلقاء بعض الضوء على حهود الدكتور محمود أحمد غازي العلمية من خلال كتابه القيم "القانون الدولي الإسلامي".

غادر الدكتور محمود أحمد غازي هذه الدنيا الفانية صباح يوم الأحد بتاريخ ١٧ من شوال ١٤٣١هـ إثر نوبة قلبية، تاركاً وراءه فراغاً كبيراً. رحمه الله رحمة واسعة، وتغمده فسيح حناته، اللهم آمين.

# The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1 by Mahmood Ahmad Ghazi: A Reading

\*Dr. Muhammad Junaid Nadvi\*

"If a book is worth reading, it is worth buying." John Ruskin (1819-1900)

#### Introduction

Sirah or Life of the Prophet of Islam (Sal'lallahu 'Alayhi Wa Sallam) has been a subject of great significance for Muslim scholarship and common man as a normative source of guidance. Sirah has been a subject of endless series of writings and studies done by historians, traditionalists, jurists and scholars interested in the disciplines of social sciences.<sup>1</sup>

In the 1<sup>st</sup> century of Islam, Sirah became a vital source of developing the religious, socio-economic and political laws of Islam, interpretation of Holy Qur'an, of Islamic history and other areas of the activity. The first three centuries of Islam is a period of compilation and classification of the available

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Seerah & Islamic History, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad

information about the life, conduct, personality and statements of the Prophet of Islam (peace on him). In the later period, the scholars focused on the interpretation of the collected data and the transformation of Sirah as a systematic discipline.<sup>2</sup>

The arrival of Western colonial powers to the Muslim World in the late 19<sup>th</sup> century opened a new era of studying Sirah. Because of the intense intellectual encounter between the Muslim orient and colonial occident, new aspects of studying Sirah were discovered and a new genre of literature emerged in response to the large quantity of work produced by the Western writers on Sirah.<sup>3</sup>

With this brief preamble of Sirah, we shall now present a tour de force on Sirah of the late 19<sup>th</sup> century. This will help the readers to understand the nature of this work.

### Background of the Work

In 1959, Dr. Muhammad Hamidullah (1908-2002) produced a masterwork in French language on Sirah entitled: Le Prophete del' Islam: Sa Vie et Son Oeuvre (in two volumes). The work has gone through several editions in French and Turkish Languages. A Turkish scholar also translated the first edition of this work in English language. He updated this translation in the light of eighth edition, in which the author had incorporated his latest findings. This translation

was also incomplete at several places and needed improvement and completion because the translator had left the material un-translated in some chapters.<sup>4</sup>

In 1997, Dr. Mahmood Ahmad Ghazi (1950-2010) revised and edited this work with a fresh English translation entitled: *The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1.* The English translation was edited by Mehboob Ahmad (Lecturer of Economics in International Islamic University, Islamabad), who also assisted all through its publication process.<sup>5</sup>

In 1998, this work was published by *Islamic Research Institute*, P. O. Box No. 1035, Islamabad, Pakistan with a price of PKR350, US \$30; ISBN: 969-8413-00-6.6

While discussing the above work, it would be appropriate and interesting for the readers to recall the academic contributions of the two prominent Muslim scholars of their time (Dr. Muhammad Hamidullah and Dr. Mahmood Ahmad Ghazi), who contributed their scholarship to the above work and other disciplines of Islamic social sciences.

#### Introduction of the Author of French-Work

The author of the book "Le Prophete del' Islam: Sa Vie et Son Oeuvre", Dr. Muhammad Hamidullah<sup>7</sup> (February 19, 1908-December 17, 2002), was one of the most widely read and renowned Islamic scholar of the 19<sup>th</sup> and 20<sup>th</sup> century. He represented the unique combination of several academic and

intellectual traditions of the East and the West. He extensively wrote on different aspects of Islam but Sirah was his main area of interest. He introduced new avenues in the study of Sirah and produced a large volume of literature of the subject, characterized by the novelty of its approach, extensive nature of its treatment and the originality of its content. He kept engaged with Sirah for more than six decades and produced dozens of books, hundreds of studies and research papers on different aspects of Sirah. His field of interest included all the disciplines of Islamic Social Sciences. He authored more than one hundred sixty five books and over a thousand research articles in Arabic, Urdu, English, French and German languages.8

#### Introduction of the Translator/Author of English-Work

The book "Le Prophete del' Islam: Sa Vie et Son Oeuvre" was translated in English and published with the title "The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1", by Dr. Mahmood Ahmad Ghazi (1950-2010). Dr. Ghazi was a globally renowned 20<sup>th</sup> Islamic scholar of the late and  $21^{\rm st}$ centuries. acknowledged for his intellectual and academic contributions to Islamic Social Sciences, with special reference the concept of cosmopolitan Islamic to jurisprudence.9

Justice Dr. Mahmood Ahmad Ghazi was born on September 18, 1950 and died on September 25, 2010 (in Islamabad). He was serving as the Judge of the Federal Shari'at Court of Pakistan (from 26.03.2010 until he expired) and Professor of Shari'ah, Faculty of Shari'ah and Law, International Islamic University, Islamabad from 1987 till 2008.<sup>10</sup>

Professor Ghazi had thorough knowledge of Arabic, English, Persian, Urdu and French languages. During his lifespan, he held numerous academic and administrative positions, fellowships of several national and international scholastic bodies, and attended around 100 national and international conferences. For details, see the endnote.<sup>11</sup>

Dr. Ghazi was an extensively published scholar of English, Urdu and Arabic languages. He has produced more than thirty books in the areas of Islamic law, Muslim political thought, Islamic resurgence, Islamic economics and Islamic education. His major published, unpublished and incomplete works are cited in the endnote<sup>12</sup> of this article.

With this brief introduction of the two Islamic scholars, we shall now present a brief statement of the work and its contents.

#### Statement of the Work

The volume contains 522 pages; translator's note (p. i); preface to the 1st English edition (p. iii), preface to the 5th

French edition (p. v); preface to the 4<sup>th</sup> French edition (p. vi); preface to the 2<sup>nd</sup> French edition (p. vii); preface to the 1<sup>st</sup> French edition (p. ix); 5 parts; 51 chapters; name index (pp. 492-512); subject index (pp. 513-517), and a corrigendum (pp. 518-522).<sup>13</sup>

The book is divided into five main parts namely, 1-Introduction, 2-The Appearance, 3-The Mission, 4-The Hijrah or Immigration to Madinah and 5-The Politico-Religious Life. These parts contain fifty-one chapters having different themes.

In the following segment, we shall provide a glimpse of the major themes of these chapters. While studying these chapters, we notice that the matter is brief, but has genuine references.

#### Themes of the Work

1-The Prophet of Islam: Why to Study his Life?, emphasizes that without studying and following the life of the Prophet, a Muslim cannot become a Muslim, and for a non-Muslim, an unbiased study of the life of Muhammad (peace on him) as a reformer is important to get awareness of the truth (pp. 3-5).

2-Material and Primary Sources, about Prophet Muhammad (peace on him) is abundant. The principal sources are Qur'an, Hadith or Sunnah. There are hundreds of thousands of secondary sources for instance the narrations of Prophet's companions, inscriptions, dedications, biographies, poetry and historical records. However, the contemporary chronicles of the West unfortunately still lacks in having the complete record of Muhammad (peace on him). Therefore, classical and other material available in different languages has been used to produce this work (pp. 6-8).

3-Environment and Circumstances, highlights the religious, social, economic and political state of affairs of the neighbours of Arabs i.e. China, India, Turkestan, Mongolia, Byzantine empire, Iran and Abyssinia, before the advent of Islam. Wars, foolish prejudices of race, colour, language or religion, poverty and unequal distribution of wealth was common in that period. Humans had forgotten that all of them were the descendants of one couple: Adam and Eve (pp. 9-13).

4-Choice of the Venue, explains the geographical, sociological, psychological, linguistical reasons, and the wisdom and judgment of Allah (Subhanahu Wa Ta'ala), in choosing the venue for His last message to humanity (pp.15-19).

5-Choice of Mecca as the Centre, discusses the religious, socio-economic conditions and the customs and habits of the people of that period, and advocates that Makkah was the

central and suitable place for the emergence of Islam, in that period of history (pp. 20-22).

6-Choice of Muhammad for the Supreme Divine Mission, suggests the rationale and wisdom of Allah (Subhanahu Wa Ta'ala) in choosing Muhammad (peace on him) for the divine mission. On the eve of Islam, the City of Makkah was inhabited and ruled by the Arabs of the Quraysh tribes, and a number of residents amounted to about 10, 000. Instead of monarchy, oligarchy of ten principle families reigned over the City-State. Among these was BanuUmayyah who held the military power and Banu Hashim who seized the religious power, being the two most prominent but rival clans (pp. 23-25).

7-The Prophet's Ancestors, gives a brief historical account of the ancestors of Muhammad (peace on him) in the light of Islamic traditions. The description of this ancestry starts from Isma'il (Alay Salam), Jurhamis, Adnanis, Qahtanis, Mudrs, Kinanis, Qurayshis, Qusay, Khuza'is, 'Abd al-Manaf, Hashimis, Abd al-Muttalib and ends to Abdallah (pp. 26-29).

8-Birth of Muhammad, is a description about Prophet's birth and the family incidents of demise, which took place till he reached the age of eight (pp. 33-37).

9-The Orphan at his Uncles's House, gives a brief account of the life of Muhammad (peace on him) as an orphan at his uncle Abu Talib's house. The event of meeting the monk

Bahira during the business trip to Basra (Syria) has also been reported, when the Prophet (peace on him) was nine years old (pp. 38-41).

10-War of Profanation and the Order of Chivalry, reports the incidents of Prophet's gallantry during the period of his youth hood (pp. 42-45)

11-Life of Independence, speaks about the economic activities of the Prophet (peace on him) before marriage with Khadija (Allah be pleased with her) (pp. 46-48).

12-Marriage and Family Life, reports about the Prophet's marriage with Khadija (Allah be pleased with her) and their family life (pp.49-54).

13-Awakening of Religious Conscience, states the experience of the revelation during Prophet's private life and the beginning of public life (pp.55-62).

14-Beginning of the Mission, describes the beginning of the sacred mission of the Prophet (peace on him). Commentators of the Qur'an have noted that the messages attributed to Zoroaster, Buddha, Moses and Jesus have all mentioned of the coming of someone who will put the finishing touches to what they have not been able to accomplish (pp.65-69).

15-Communication of the Divine Message, gives a detail account of the spreading and acceptance of the divine message by the people like Rukanah, 'Umar and Hamzah

(Allah be pleased with them). Miracle of the splitting of the Moon has also been reported (pp.70-86).

16-Emigration to Abyssinia, is an account of the persecution of the Muslims in Makkah, the worsening situation and difficulties faced by Muslims which compelled them to migrate from Makkah Abyssinia (pp.87-90).

17-Social Boycott, reports the hardships of the Prophet (peace on him) and his followers in the form of social and economic boycott in Makkah by the Quraysh (pp. 91-92).

18-In Search of Asylum, is an account of the persecution, worsening situation and difficulties faced by the Prophet (peace on him) in Makkah, which compelled him to take the option of asylum to Ta'if (pp. 93-95). (pp. 93-95).

19-Mi'raj and Miracles, gives an interesting detailed account of Isra', Mi'raj or the Ascension of the Holy Prophet (peace on him) towards God and a number of his other miracles. In this detailed account, the author has elaborated some interesting and thought provoking points in the light of Qur'an and Ahadith (pp. 96-114).

20-Islamization of Madinah, gives a detailed picture of the religious, social, economic and political measures taken by the Holy Prophet (peace on him) to form the Islamic State of Madinah al-Munawwarah (pp. 115-127).

21-The Women's Role in Islam Before the Hijrah, elaborates the contribution of Muslim women for Islam

before migration to Madinah. The women discussed under this topic are: Khadijah, Lubabah Bint al-Harith, Ghuzayyah, Umm Sharik, Fatimah bint al-Khattab, Shifa bint 'Abdallah, Sa'da bint Kurayz, Umm Habibah, Saudah; and the persecuted women, specially Sumayyah, 'Ammar ibn Yasir' mother, Zinnirah and Lubaynah (Allah be pleased with all of them) (pp. 128-132).

22-First Measures Taken in Madinah, describes the socioeconomic steps taken by the Holy Prophet (peace on him) after Hijrah or immigration to Madinah in the Islamic State of Madinah. Important measures were rehabilitation of immigrants and forming the faith-based bond of fraternity between the Ansars of Madinah and Muhajirs of Makkah (pp. 135-140).

23-Organizing the Community, informs about the typology of the population; the internal affairs of Madinah: implementation of educational system: forming of constitutional law of the first Islamic state by the Holy Prophet Muhammad (peace on him) (pp. 141-153).

24-Constitution of the State, provides the translation of the entire text of the Constitution of the City-State of Madinah and a brief introduction of the New Muslim colonies formed in Madinah al-Munawwarah (pp. 154-164).

25-Relations with the Quraish of Mecca, is an account of the politico-religious life of the Prophet (peace on him) as the head of Islamic State of Madinah with the people (Quraysh) of Makkah al-Mukarramah. This part reports the reasons and results of the battles of *Badr*, *Uhud*, *Khan'daq* (Trench); first Maritime-War between Muslims and Quraysh; Unification of Madinah and Makkah and their administrative organization; the last sermon the Holy Prophet (peace on him) at 'Arafat (pp.166-210).

26-The Ahabish Tribes, gives a detailed genealogical account of the Ahabish tribes of Makkah, their political affiliation with Quraysh and their religious beliefs (pp. 211-214).

27-Relations with the Abyssinians, highlights the relation of Makkans with Abyssinians (in Arabic *Habash*), before and after the Islamic period (pp. 215-230).

28-The Original of the Letter of the Prophet to the Negus, contains an analysis of the objections raised by the Orientalists on this letter of the Prophet (peace on him) (pp. 231-234).

29-Realtions with Egypt, and Makkah are discussed in the historical perspective which starts from Isma'il (Alayh Salam) this chapter (pp. 235-238).

30-The original of the Letter to the Moqauqis, offers contents of this letter written by the Prophet (peace on him) with an analysis on the objections of the Orientalists (pp.239-243).

- 31- Relations with the Byzantine Empire, provides a detail account of the relations of Christian-Muslim States of that era i.e. Ghassans of Syria and Byzantium (pp. 244-256).
- 32-Original of the Letter to Heraclius, offers contents of the letter of the Prophet (peace on him) with an analysis on the objections of the Orientalists and its evaluation (pp. 257-263).
- 33-Relations with Iran, provides a detail account of the important relations of Iranian empire with its Arab neighbours before and after the Islamic era. Contents of the letter written to the Emperor of Iran, is discussed (pp. 264-273).
- 34-Original of the Prophet's Letter to Kisra, reports about the discovery of this letter; peregrination of this document; analysis and comments on this document (pp. 274-280).
- 35-Relations with the Iranian Colonies, provides a detail account of the important relations of Iranian colonies with Arabs before and after the Islamic period (pp. 281-287).
- 36-The Original of the Letter to Al-Mundhir, offers contents of this letter written by the Holy Prophet (peace on him) to al-Mundhir ibn Sawi, Persian ruler of Bahrain with an analysis on the objections of the Orientalists and its evaluation (pp. 288-292).
- 37-Other Persian Colonies in Arabia, provides a geostrategic, religious and political introduction of the non-

Arabs colonies, specifically the tribe of Tamim of Bahrain (modern al-Ahsa'); tribe of Bakr ibn Wa'il, neighbours of Bahrain (modern al-Ahsa'); tribe of Banu Taghlib, descendants of the brother of the tribe of Bakr ibn Wa'il, who were Christianized; tribe of 'Abd al-Qays, who lived south of Bahrain (modern al-Ahsa'); tribe of Banu Hanifah, who lived near Najd; tribe of Banu Mustakbir of 'Uman (Oman) on the extreme south of east coast of Arabia; tribe of Samawah, who lived on the extreme north of Arabia, on the Western bank of river Euphrates (pp.293-314).

38-The Original of the Letter of the Prophet to the Cosovereigns, Jaifar and 'Abd of 'Uman, depicts the history of the discoveries (since 1854,) of the original letters written by the Holy Prophet (peace on him) to al-Muqauqis, al-Mundhir ibn Sawa, to Negus, to Kisra, to Heraclius. Translation of the particulars of these letters has also been cited (pp. 315-323).

39-Arab Tribes of the peninsula, firstly, provides a brief socio-economic and geo-political history of tribes Damrah, Mudlij, Juhainah and Muzainah situated in the Arabian peninsula, and secondly, informs about the conquests, pacts and reforms done by the Holy Prophet (peace on him) with these tribes (pp. 324-338).

40-The Ambassador par Excellence, 'Amr ibn Umaiyah, provides a brief biography, attributes and contributions of

'Amr ibn Umayyah, for the propagation of Islam (pp.339-343).

41-Other Arab Tribes, provides a brief history of the tribes Banu Khuza'ah and Banu Sulaim, and describes their important role in the early history of Islam (pp. 344-365).

42-Hawazin Tribe and Town of Ta'if, gives an introduction and the details of the treaty made by the Holy Prophet Muhammad (peace on him) with this tribe (pp. 366-383).

43-Other Tribes, describes the dialogue and military expeditions against the neighbours of Ta'ifi tribes of Azd, Jurash, Banu Ghatfan, Taiy (originated from Yemen), Banu Asad, Banu Quda'ah, Banu Kalb, residents of Dumat al-Jandal, tribe of Judham and other tribes which were left aside (pp. 384-409).

44-Denunciation of the Pacts of Aliance with the Pagans, or disapproval through revelation is the subject of matter of this chapter, which portrays the condemnation of Allah (Subhanahu wa Taʻala) of the Pagans that they can stay in the Islamic State, but are not allowed to enter Makkah because of their polytheistic beliefs (pp. 410-412).

45-Apostasy and Rebellion of Certain Tribes, states that the act of apostasy and rebellion in an Islamic state is not allowed. The people involved in this act were punished by the Islamic government at times were: Musailimah from Najd, Al-Swad al-'Ansi from Yemen, Dhu't-Taj Laqit ibn Malik in

'Uman, al-Ash'ath al-Kindi in Yemen, Umm Zamil or Umm Ziml among the Ghatfan, and Tamimite Sajaai, who claimed prophesy, within her own tribe (pp.413-414).

46-Relations with the Jews, gives a detailed overview of the history and relations of Arabs and Israelites from the pre-Islamic and post-Islamic period (pp.415-443).

47-Jews outside Madinah, presents an account of the socio-economic state of affairs of the Jewish community of Khaybar, Wadi'l-Qura, Fadk, Taima, Maqna (Tabuk), Jarba', Adhruh, Ta'if, Jews of South and the East of Arabia and their relations with the Muslims (pp. 444-464).

48-Relations with the Christians, have been explained in the historical perspective, who were very rare in Makkah; a large number of Christians of Balharith (abbreviation for Banu'l-Harith ibn Ka'b), a subdivision of Madhhij, in Najran (Yemen); other branches of Balharith; and the Ruha, like Balharith, a branch of Madhhij. Dialogue, military expeditions and treaties are the subject matter of this in this chapter (pp. 465-475).

49-Jesus Christ and Christianity according to the Qur'an, mainly deals with two aspects; his human life and the special nature of his birth. Concerning his personal life, the Qur'an repeatedly endorsed that Jesus was a prophet and messenger sent to the people to guide them about the morals as defined by Allah (Subhanahu wa Ta'ala). Islam considers

miracles as the work of Allah (Subhanahu wa Ta'ala). In a broader sense, they are natural phenomena which Allah (Subhanahu wa Ta'ala) sometimes causes to appear in order to prove the truthfulness of His messengers, thus convincing people of their time to stop persistency in denial of the teachings of these divine Messengers; that miracle is not a necessary requirement for prophets; that they cannot produce miracles on their own; that Allah alone does them (pp. 476-484).

50-Other Religions, apart from Christians and Jews in the pre-Islamic Arabia, among its inhabitants were Magians (Zoroastrians), Sabians, Materialists, Atheists, Idolaters, Fethichists (Sorcerers) and animists, who constituted the majority. A brief discussion on the presence of Buddhism and other religions of China, India and southeast Arabia, at the time of Holy Prophet Muhammad (peace on him) is, also discussed (pp. 485-488).

51-The Frontiers and Administrative Divisions of the State, gives an overview of the administrative structure of the Islamic state of Madinah which starts from the 1<sup>st</sup> year of *Hijrah* till the demise of Prophet Mu Fammad (peace on him), in the 11<sup>th</sup> year of *Hijrah* (pp.489-491).

After understanding the major themes of this work, it would be appropriate at this point to have a brief view of the prominent features of this work.

#### Features of the Work

The Presentation of Sirah with authentic references, within the disciplines of contemporary Social Sciences, i.e. Anthropology, Sociology, Economics, Political Science, and History is a significant contribution of this treatise.

Overall, the work is well organized. It provides an insight to the subject matter of Sirah, and identifies new paradigms, which can coexist alongside older ones.

This volume offers excellent overview to understand Sirah and its classic texts. The wide-ranging and eclectic collection of sources is a particular strength of this volume. Examples from the Islamic history, reference of classical books, geographical names with explanation, relevance, references, footnotes, name index and subject index has made this volume extremely valuable for researchers.

Observations and suggestions are inspirational for Sirah-writing in the 21st century. Jargons of modern social sciences used in this treatise, is a unique quality. Those seeking an overview of Sirah terminologies, themes, and concepts as they emerged in this work will find much of value here, especially historians and Sirah-Writers.

Questions and answers in between the discussion of topics is a motivating source for exploring new vistas for the researchers of Sirah and a valuable contribution to the Institution of Sirah-writing.

Until now, we presented an abstract, introduction of the topic, background of the work, introduction of the author of French-work, introduction of the translator/author of English-work, statement of the work and contents, major themes of the work and prominent features of the work. The purpose of this attempt was to provide a complete view of the work under study to the readers. In the following segment, we shall now present the core thesis of this work.

#### Thesis of the Work

The work proposes that due to the intense intellectual encounter between the Muslim orient and colonial occident, new aspects of studying Sirah should be discovered, and a new genre of literature should emerge in response to the large quantity of work produced by the Western writers on Sirah.<sup>14</sup>

This academic discourse is an introduction of the Prophet of Islam, for the French-speaking community of the world, because a huge amount of material is already available in other languages. It is a strict chronological and pioneering research study on Sirah.<sup>15</sup> This French-work has used all the available material on Sirah from the primary and secondary sources found in several languages.<sup>16</sup>

The Sirah or life of the Prophet should be studied to find the ultimate Truth. Before giving a judgment about Muhammad (peace on him), a person must do an unbiased study of his life.<sup>17</sup> Sirah should be understood in the light of primary and secondary sources found in several languages.<sup>18</sup>

Its seems that the Arabs must have given some information to Muhammad (peace on him) about the religious beliefs of the people of China, India, Turkestan, Mangolia, Byzantine, Iran, and Abyssinia.<sup>19</sup>

There are geographical, sociological, psychological, linguistical and practical, reasons behind the choice of venue (Makkah); his emergence as a Prophet in Arabian Peninsula<sup>20</sup>; and his choice for the supreme divine mission, by Allah (Subhanahu Wa Ta 'ala).<sup>21</sup>

There are lessons in the events of Prophet's birth, orphanage, chivalry, familial and social life and religious values.<sup>22</sup>

What was the message of the Prophet of Islam, and how he accomplished his mission?<sup>23</sup> What were the foundations, how were they placed, how were they administered, and what was the result of this politico-religious state of

Madinah<sup>24</sup>, and how were the International relations of this Islamic State managed.<sup>25</sup>

In the light of the above thesis, we shall now present a reading of this work.

#### Reading of the Work

This works belongs to the genre of early Islamic history, Sirah, or what I term as the *Institution of Sirah*. This work should be considered, as a paradigm for Sirah-writing with a strict chronological and authentic approach to study Sirah from the primary and secondary sources found in several languages.

While reading this work, I have focused on the deep understanding of the author, especially as articulated in his encyclopedic synthesis of Sirah discourse, which seems to be inspired by the scholarship of the new emerging fields of Sirah in the disciplines of contemporary social sciences. This work introduces new methodological framework and uncovers new avenues, to place Sirah as an important discipline of *Islamic Social Sciences*.

This volume offers an excellent overview to understand Sirah as well as classic texts of Sirah. The wide-ranging and eclectic collection of sources is a particular strength of this volume. Examples from the Islamic history, reference of classical books, geographical names, explanation and

relevance to the subject is the quality of this volume. The observations and suggestions are inspirational for Sirah-writing in the 21<sup>st</sup> century in the jargon and methodology of contemporary social sciences.

This French-masterwork on Sirah of the late 19<sup>th</sup> century gives an essence of Sirah or the early history of Islam in a chronological order based on authentic classical references.

This academic discourse describes a stimulating observation and understanding about the biography, struggle and message of the Prophet of Islam (peace on him) from the religious, social, economic and political perspective, for the French-speaking community of the world.

This work has highlighted Sirah as a basic secured institution of Islam. The work shows that the Muhammad (peace on him) has created a nation on the basis of a philosophy, and preserved it by structuring the exemplary State of Madinah. This nation (Ummah), despite its frailty, continuously prevails to this day on its fundamentals and has remained attached to Sirah.

Lastly, Prophet Muhammad (peace on him) can become the role model for the humankind.

#### Critical Evaluation of the Work

In my humble view, this original French-work on Sirah is commendable and extremely useful for the French-speaking community of the globe. However, the English translation of this work (which is still incomplete) perhaps, is not of much value for those who can understand languages, other than English. Because, there are hundreds of thousands of authentic books and articles written or found in the other languages, especially in Arabic, Persian, Turkish, Malay and Urdu, written by the scholars of high repute, some of which are the work of art on Sirah. However, this English translation will help the future researchers to access or reach the authentic classical and contemporary sources or references.

In this treatise, the author has given a brief account of all the significant events related to Sirah, but has perhaps, intentionally ignored the details or incident of demise of Muhammad (peace on him) and the battles (Ghazawat) of the Holy Prophet Muhammad (peace on him), with a reason to present a soft picture of the Prophet (peace on him).

One problem with such kind of literary work is the amount of repetition, especially about the core concepts, principles and its history in practice. For the next edition of this work, we recommend re-editing, proofreading of spelling mistakes, irrelevant material, and repetition of paragraphs, words, sentences and incidents. For instance, the spelling of the word 'Mecca<sup>26</sup>' (chapter 5, 25, and other places) should be written as 'Makkah'.

#### Conclusion

This work deals with Sirah or the Early Islamic history. The original-work appeals to the French audience, that Sirah should be studied to find the ultimate Truth. Moreover, before giving a judgment about Muhammad (peace on him), a person must do an unbiased study of his life.

There was no such kind of Sirah-Book in French literature, which provided full references and much new information based on continuous research by the author. Another, purpose was to translate the authentic study of Sirah to other languages. Another reason of producing this work was to pay back the welcoming hosts (French People), the result of more than 30 years of study and continuous research in the field of Sirah; a study not only of the original sources but also of the works produced by other researchers on the subject in different languages.

Available material of primary and secondary sources on Sirah, found in several languages, has been used in this French-treatise. Authentic references and citations from classical and contemporary literature is a prominent feature of this work.

It also seems that this work is as an intellectual encounter or response to the Western attitude or an effort to harmonize the relations of the Muslims non-Muslims.

This work offers geographical, sociological, practical, psychological, linguistical reasons behind the emergence of Muhammad (peace on him) in the Arabian Peninsula.

In the study of Sirah new aspects should be discovered. New genre of literature should emerge in response to the Western attitude towards Sirah.

Sirah-writing should be used as an instrument for the propagation of peace and harmony.

Sirah should be portrayed as the fundamental secured institution of Islam, which is capable to offer social, economic and political solutions to the humankind.

State of Madinah created by Muhammad (peace on him) still stands as role model for the solution of today's global problems.

#### Notes & References

- <sup>1</sup> Adapted from, Allama Shibli Nomani, *Seerat al-Nabi, vol. 1* (Islamabad: Services Book Club, 1985), pp. 1-7.
- <sup>2</sup> Modified from, Mahmood Ahmad Ghazi, *Muhadrate-e-Seerat* (Lahore: Al-Faisal Nashran, 2008), pp. 136-180.
- <sup>3</sup> Tailored from Translator's Note, Mahmood Ahmad Ghazi, The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1 (Islamabad: Islamic Research Institute, 1998), pp. i-ii.
- <sup>4</sup> Mahmood Ahmad Ghazi, *The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1* (Islamabad: Islamic Research Institute, 1998), p. ii.
- <sup>5</sup> Ibid., p. ii.
- <sup>6</sup> Mahmood Ahmad Ghazi, *The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1* (Islamabad: Islamic Research Institute, 1998), Cataloging page.
- <sup>7</sup> For a detail account of Dr. Hamidullah's life and works, see, "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," *Fikr-o-Nazr, IIUI, Islamabad*, vol.40-41, no.1-4 (2003); also see, "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," *Ma'arif −e-Islami, AIOU, Islamabad*, vol. 2 & 3, no. 2 & 1 (July 2003- June 2004); also see, "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," *Da'wah, IIUI, Islamabad*, vol.9, no.10 (March 2003); also see, *Bed let +*, Hyderabad, Pakistan, vol.7, no. 92 (November 2010), p.13
- <sup>8</sup> Tailored from the articles of "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," Fikr-o-Nazr, IIUI, Islamabad, vol.40-41, no.1-4 (2003); also, "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," Ma'arif −e-Islami, AIOU, Islamabad, vol. 2 & 3, no. 2 & 1 (July 2003-June 2004); also "Special-Issue: Dr. Muhammad Hamidullah," Da'wah, IIUI, Islamabad, vol.9, no.10 (March 2003); also, Bed □r ♣, Hyderabad, Pakistan, vol.7, no.92 (November 2010), p.13.
- <sup>9</sup> Sunni Ulema Forum, at: http://www.sunniforum.com/forum/showthread.php?6353 (2010); Daily Times, at: < http://www.dailytimes.com.pk/default.asp?page=2010%5C09%5C27%5Cstory> [27-9-2010].
- <sup>10</sup> Da'wah, International Islamic University, Islamabad, vol. 17, no. 4-5 (September-October 2010), pp. 165-173; See, <a href="http://www.iiu.edu.pk/index.php">http://www.iiu.edu.pk/index.php</a>>.
- <sup>11</sup> List of Dr.Ghazi's academic, administrative positions, fellowships and international conferences.

Source: Federal Shari'at Court, <a href="http://federalshariatcourt.gov.pk/AJ2.html">http://federalshariatcourt.gov.pk/AJ2.html</a> [retrieved: 01-01-2011].

- Professor/Associate Dean, Faculty of Islamic Studies, Qatar Foundation, Doha.
- Chairman Shari'ah Board, State Bank of Pakistan.

- Chairman Shari'ah Advisory Cell, International Islamic University, Islamabad.
- Chairman Shari'ah Supervisory Committee, Takaful Pakistan, Karachi (2005-2008).
- President, International Islamic University, Islamabad (2004-2006).
- V.P. (Academics), International Islamic University, Islamabad (Nov.1994-June 2004).
- Federal Minister for Religious Affairs (August 2000 to August 2002).
- Member, National Security Council, Government of Pakistan (1999-2000).
- Judge (Adhoc-Member), Shari'ah Appellate Bench, Supreme Court of Pakistan (1998-1999).
- Member, Council of Islamic Ideology (1990-1993 and 1997-2000).
- Director General, Shari'ah Academy, International Islamic University (1991-2000).
- Director General, Da'wah Academy, International Islamic University, (1988-1994).
- Khatib, Faisal Mosque/Director, Islamic Centre, Faysal Mosque (1987-1994).
- Editor, *al-Dirasat al-Islamiyyah*, Arabic journal of the IRI, Islamabad (1981-87, 1991-93).
- Editor, *Fikr-o-Nazar*, Urdu journal of the Islamic Research Institute, Islamabad (1984-87).
- Member of 'Constitution Commission' appointed by President, Islamic Republic of Pakistan(1983-85).
- Associate Professor, Islamic Research Institute, Islamabad (1981-87).
- Research Fellow/Assistant Professor, Islamic Research Institute, Islamabad (1979-81).
- Fellow/Lecturer, Islamic Research Institute (1973-79).

<sup>12</sup> List of Dr. Ghazi's published, unpublished, and uncompleted works in English, Urdu and Arabic languages.

Source: Federal Shari'at Court, <a href="http://federalshariatcourt.gov.pk/AJ2.html">http://federalshariatcourt.gov.pk/AJ2.html</a> [Retrieved 01-01-2011].

#### • Dr. Ghazi's Published Work in English Language

- 1. The Hijrah: Its Philosophy and Message for the Modern Man, 1980, 1988, 1999.
- 2. An Analytical Study of the Sannusiyyah Movement of North Africa, IRI, Islamabad, 2001 (Based on Ph.D. Thesis).
- 3. Renaissance and Revivalism in Muslim India: 1707-1867, Islamabad, 1998.

- 4. The Shorter book on Muslim International Law (Edited and translated), Islamabad, 1998.
- 5. State and Legislation in Islam, Islamabad, 2006.
- 6. Prophet of Islam: His Life and Works (translated from French), IRI, Islamabad, 1998
- 7. Oadianism: Lahore, 1992.

#### Dr. Ghazi's Published Work in Urdu Language

- 1. Adab al-Q@di (comprehensive work on Islamic Law of procedure), IRI, Islamabad, 1983.
- 2. Musawwadah Qanun-i-Qisas-wa-Diyat, (a book on Islamic law of crimes against human body), (Edited and partially translated), IRI, Islamabad, 1986.
- 3. Ahkam-e-Bulughat (the Islamic law of majority), IRI, Islamabad, 1987.
- 4. Islam Ka Qanun Bain al-Mamalik, (A comprehensive book on Muslim International Law), Bahawalpur, 1997, Islamabad, 2007.
- 5. Muhadarat-e-Qur'ãn, lectures on Ulum al-Quran, Al-Faisal Nashiran, Lahore, 2004.
- 6. Muhadarat-e-Hadith, lectures on Hadith, Al-Faisal Nashiran, Lahore, 2004.
- 7. Muhadarat-e-Figh, lectures on Islamic law, Al-Faisal Nashiran, Lahore, 2005.
- 8. Muhadarat-e-Sirat, lectures on the science of Sirah, Al-Faisal Nashiran, Lahore, 2007.
- 9. Muhadarat-e-Shari'at, lectures on Islamic Law, Al-Faisal Nashiran, Lahore, 2009
- 10. Islami Shari'at Awr Asr-i-Hazir, a collection of 8 lectures on the understanding and application of Shari'ah in the modern world, IPS, Islamabad, 2009.
- 11. Quran: Ek Ta'aruf (An Introduction to the Qur'ãn), Da'wah Academy, IIUI, 2003.
- 12. Muhkamat-e-'Alam-e-Qur'ãni (Iqbal's concept of 'Quranic World') DA, IIUI, 2002.
- 13. Amr bil Ma'ruf wa'l-Nahy an-al-Munkar, Da'wah Academy, IIU, Islamabad, 1992.
- 14. Usul al-Fiqh-I (An Introduction), Shari'ah Academy, IIU, Islamabad, 2004.
- 15. Usul al-Figh-II (An Introduction), Shari'ah Academy, IIU, Islamabad, 2004.
- 16. Qawa'id Fiqhiyyah-I (A historical survey), Shari'ah Academy, Islamabad, 2004.
- 17. Qawa'id Fiqhiyyah-II (Study of Selected Qawa'id), Shari'ah Academy, Islamabad, 2005.
- 18. Taqnin al-Shariah, Islamabad, Shari'ah Academy, Islamabad, 2005.

#### Dr. Ghazi's Published Work in Arabic Language

- 1. A Critical Editing of Al-Siyar al-Saghir, by Imam Muhammad ibn al-Hasan al-Shaibani, IRI, 1998.
- 2. Al-Quran al-Karim: Al-Mujizah al-Ilaliyyah al-Kubra, Islamabad, 1994.
- 3. Ya Umam al-Sharq (translation of a Diwan of Allama Iqbal, from Persian into Arabic with commentary in collaboration with an Egyptian poet), Damascus, 1986.
- 4. Tarikh al-Harakah al-Mujaddidiyyah, Beirut, 2009.
- 5. Al-Awlamah, Cairo, 2008.
- Area of Dr. Ghazi's published work: More than one hundred articles on Islamic Law; Muslim resurgence, Islamic education, S□ah, Islamic history, Islamic economics).

#### Dr. Ghazi's Unpublished Works:

- 1. Al-Wajiz fi Dirasat Ijaz al-Kitab al-Aziz (An Introduction to the study of Ijaz al-Qur' an down the ages), approximately pp. 200.
- 2. A Selection of Mujadid's Epistles. (With Arabic translation), pp. 250.
- 3. Mabadi' al-Qanun al-Duwali al-Insani fi'l-Shari'ah al-Islamiyyah ( An Introduction to the Shari'ah Principles of International Humanitarian Law).

#### • Dr. Ghazi's Uncompleted Works

- 1. Islamic Legal maxims, (Urdu).
- 2. A Text Book on Muslim International Law, (Arabic).
- 3. A fresh Arabic translation of Muhammad Iqbal's Reconstruction of Religious Thought in Islam.
- 4. A Textbook on the Philosophy of Islamic Law, (based on Magasid al-Shari'ah).
- 5. Islamic Banking: An Introduction (Urdu), under print in Karachi.
- 6. *Muhadarat-e-Ma'ishat-o-Tijarat*, a collection of twelve presentations on Islamic principles of trade, commerce and economics, under print in Lahore.
- 7. *Islam Awr Maghrib*, lectures on relationship between Islam & West, under print in Karachi.
- 8. A Brief Introduction to Maqasid al-Shari'ah, (Urdu), under print in Karachi.
- 9. English translation of Dr. Hamidullah's <u>Le Prophete de l' Islam: Sa Vie et son</u> Oeuvre, vol.2.
- 10. English Translation of Ghazali's Kitab Qawa'id al-'Aqa'id with notes and Introduction.

| <sup>13</sup> Mahmood Ahma    | d Ghazi, The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1(Islamabad |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Islamic Research              | Institute, 1998), contents.                                        |
| 14                            | , p. i.                                                            |
| 15                            | , p. ix.                                                           |
| 16                            | , pp.6-8.                                                          |
| <sup>17</sup> Adapted from: M | ahmood Ahmad Ghazi, The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol.  |
|                               | ic Research Institute, 1998), pp.3-5.                              |
| 18                            | , pp. 6-8.                                                         |
| 19                            | , pp. 9-13.                                                        |
| 20                            | , pp. 15-22.                                                       |
| 21                            | , pp. 23-25.                                                       |
| 22                            | , pp. 33-55.                                                       |
| 23                            | , pp. 65-115.                                                      |
| 24                            | , pp. 135-154.                                                     |
| 25                            | pp. 167-489                                                        |

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> In the old versions of English and American dictionaries, the meaning of the word 'Mecca' is a 'pub' or 'bar' which serves alcoholic drinks and food to the customers. In new versions, this meaning as been changed as, 'a place that is an important center for a particular activity or that is visited by a great many people'. Also see, Microsoft® Encarta® 2009. © 1993-2008 Microsoft Corporation.

## Traditional Islamic Education and Its Relevance Today

By: Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

#### \* Sumia Aziz

(Following is a text of an esteemed talk by the late Dr. Mahmood Ahmed Ghazi on a very denoting topic of history and relevance of traditional Islamic education in the Sub continent)

Assalmo'alikum Warahmatullah: Bismillah Al Rahmaan Al Raheem. Nahmaduhu wa nussali al'a rasulihil kareem!

My drear brothers and sisters! First of all I must express my deep sense of gratitude to the organizers of this conference who have given me the honor of sharing some of my humble thoughts and ideas with them about the traditional Islamic education, imparted in, what is known now throughout the world as the *Madrasah* in the sub continent. *Madrasah* has become a subject of heated discussion throughout the Modern world, both in the East as well as in the West. It is discussed positively & negatively by the friend and the foe alike. The Western media is painting the *Madrasah* in a

<sup>\*</sup> Lecturer, Department of Tafseer & Quranic Sciences, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad.

different way, which is different from the reality and the portrayal of the *Madrasah* in the western media and the press has almost ignored or painted black the positive contribution of the *Madrasah* throughout Muslim history.

Madrasah literally means "The place of education or the place of teaching". The institution had come into existence in the earliest centuries of Islam and represented the world wide Muslim contribution to the advancement of knowledge, to the advancement of Science and wisdom, in different parts of the world. The Madrasah upheld the unique idea of the unity of knowledge and the unity of education for the first time. For the first time in the history of human thought and knowledge, it was the Madrasah and those associated with the Madrasah who came forward with an integrated concept of knowledge, where reason and revelation were integrated together as whole, where the traditional religious  $\mathbf{a}$ dovetailed with the latest knowledge was human discoveries as intellectual achievements, where the so-called rational sciences, inherited from the Greeks were phrased and coached in such a way that eventually at the end of the day, they turned out to be the servants of the fundamental and perennial principles of Islam. Men like Abu Nasr Al Faarabi, the second teacher, as he was hailed by the Muslims because of his contribution to logic and systematization of Muslim philosophical thought in the third and fourth centuries of *Hijrah*. The men like him came out with the first serious intellectual effort, not merely in the history of Muslim thought but in the history of human thought in general, to integrate the revelation with reason and to come out with a consistent presentation and approach to knowledge as a whole, where the knowledge based on revelation and the knowledge based on human observation and intellectual activity were closely integrated in a systematized and consistent way. How far people like Al Faarabi and his contemporaries were successful in that effort may be debatable, but no one can deny the fact that to people like him goes the credit of laying the foundation of an effort whereby the Madrasah became the hallmark of an integrated knowledge and the unity of reality represented in Muslim academia and the Madrasah.

This tradition which was initiated, not by Al Faarabi and his contemporaries but much earlier by the companions, and the followers and the followers of the followers i.e *Taabieen* and *Atba'a al Tabieen*, continued for more than eleven hundred years. During that eleven hundred years, knowledge as advocated by Muslim scholars and it was said and promoted and imparted in the Madrasah, represented an unparallel unity of human thought and unity of knowledge. It was under one roof that the scientists got training, that renowned physician like Ibn Sina got his

education, which produced the Muhaddith, the Mufassir, the Faqeeh, the scholar, the philosopher and so on and so forth. The greatest religious genius produced by Muslim India, to quote Allamah Iqbal was the product of the Madrasah. Igbal has declared Sheikh Ahmad sir Hindi to be the greatest Muslim genius produced by India. He and Sa'ad Ullah Khan, the Prime Minister of the most successful and leading Muslim empires, The Mughal Empire, that is comprised of today's Afghanistan, Pakistan, Kashmir, India, Nepal, Bangladesh, Burma and some parts of Sri Lanka. He was the Prime Minister of this vast area, and not for a very short time, but for several decades. Ustatadh Ahmad Me'amaar, the founder and the builder of one of the seven marvels of the Earth, the Taj Mahal, these three gentlemen were the class fellows.s They were trained and educated in one and the same Madrasah. To give the example of how the Islamic tradition of the unity of knowledge manifested itself a variety of human achievements and intellectual perfection. The highest of the highest in the area of art and construction and architecture, the highest of the highest in India in the field of intellectual and religious thought and highest of the highest in the field of administration and management were the products of the Madrasah.

The educational tradition in Muslim India had passed through different stages and acquired different dimensions in course of history. There was a time when the Muslim administration in the sub-continent was confined to what today is known as Pakistan, the Sindh valley, the Multan and the areas surrounding this valley. This was the Arab period in the Muslim history of the Sub continent where the traditions of the Muslims of India were derived from the Arab centers of knowledge. Kufa, Basra, Baghdad, Damascus, Mecca and Medinah were the centers of excellence where the scholars from the Sub continent received higher education higher standards their respective in acquired specializations. There are a host of scholars produced by Sindh and Multan, whose contribution was acknowledged by the scholars of the Middle East, Iraq, Arabia and Syria in the fields of Figh, Seerah, Hadith, Arabic literature and so on and so forth. The best collection of selected Arabic poetry, the Hamasah includes passages and poems from the persons belonging to Sindh, Abul Ata'a Al Sindhi is one such poet whose verses have been recorded by Abu Tammam in this well known collection of the selected Arabic poetry, which shows that the level of Arabic understanding and the use of Arabic as the Lingua franca had reached such a degree that it could produce a poet of the stature of Abul Ata'a Al Sindhi.

Abu Ma'asher Najeeh Al Sindhi, another example of the perfection in terms of academic tradition of the Arab world,

who is known for his contribution to the science of Seerah and Hadith. The examples are too numerous to be quoted. That period in the history of education in the Sub continent continued for about four centuries. The people coming from Central Asia and Afghanistan inherited it and with the establishment of the Sultanat of Delhi in the seventh century of Hijrah at the hands of Qutub uddin Aibak, gave rise to a new era of Islamic education in the Sub continent. Now the academic links with the Arab world were weakend in the beginning and finally almost came to an end. Central Asia were established will up the relations. Now the traditions were imported from Central Asia and Afghanistan, where much emphasis was laid on Figh, Usul and Arabic Language and Grammar. This was the time when the traditional, precise and concise texts in different disciplines were imported in to India and became the subjects of study and instructions in the Madrasahs then established in Delhi and different parts of the world.

In terms of dissemination of knowledge and the expansion of academic activity, this was the golden period of Islamic education in the history of India. When Ibn Batuta visited India in the seventh century of Hijrah, he noticed that in Delhi alone there were more than one thousand Madrasahs were higher learning and education was imparted. He noticed scholars from different parts of the world. He met

Sheikh Abdul Aziz Ardh Baili coming from Syria at the invitation of Muhammad Tughlaq to establish a seminary of Islamic teaching and learning. There were almost in every town, in every village Madrassahs imparting education not merely to the Muslims but also to the Hindus.

The Madrasah education was not merely confined to the Muslims. It was extended to Hindus, the Buddhists and others. Up till now according to Hindu traditions knowledge was confined to two different groups. Acquisition of religious knowledge was the monopoly of a class and worldly knowledge was confined to another class. The rest of the classes in Hindu society were denied to any access to knowledge. There were some classes, the down trodden ones who are not only denied but it was considered to be an act of crime and offense if anybody belonging to that class had any access to knowledge even without intention. He was punished with boiling lead to be poured into ear which had committed the mistake and offense of hearing and listening to knowledge. That was the law given by their divine books.

The Madrasah for the first time opened its doors for the Hindus, the Muslims, the Sikhs (the Sikhs were not there), the Janis and the Buddhists. Later on to the Sikhs, it was for the first time in the history of India that Hindus belonging to all classes they got education. They became masters of Persian language, the language of the court and

culture and the market. The Buddhists became experts in Persian and Islamic law. There were many Hindu scholars and the Buddhist scholars and other scholars who left an impact in different areas of knowledge and sciences because of the contribution of Madrassah. But there was a negative aspect of the Madrasah education starting from this period and that was the lack of interest or the dearth of interest in expansion of knowledge and in independent research and study. The knowledge was now by and large confined to the study of the text produced elsewhere in the Central Asian countries or in the Arab world. Those texts in Figh and jurisprudence, law, logic, philosophy, were imported into India and were adopted as the text books. The contribution of Indian Muslim scholars, which was big in terms of quantity but it was confined to the commentaries explanations, marginal notes on the texts imported from from the Arab world. either Central Asia or Their contribution was marginal notes on the marginal notes on the marginal notes. There are examples of the books, when you open the book you will be amazed and be confused perhaps to find out how the book is to be consulted? On one page you will find tens or perhaps more texts at the same time, intermingled with each other. The original text, the commentary, the commentary of the commentary, the commentary of the commentary of the commentary, marginal notes on the first commentary, marginal notes on the second commentary, marginal notes on the third commentary, marginal note on the marginal note. So, this was the area where scholars excelled and focused. This was undoubtedly an academic exercise; it was undoubtedly reflective of the deep mind and perceptive minds of the authors, but it confined their attention on the verbal hairsplitting about the text of the book. It did little service to the expansion of knowledge itself. It created a tendency of lack of growth in different Islamic sciences and disciplines. Whatever was achieved up to fifth or sixth century by earlier Muslim scholars, little contribution was made to it.

But if we forget this negative aspect and see the tendency of preparing the text, we face very interesting and marvelous examples. I do not have the book with me now, but I came across a text where a scholar prepared a text, a running text on one subject and then he divided the verse of the running text into certain columns and if the text was divided in accordance with columns in horizontal way, it represented a different text in a different subject. If the passage was read in column wise, first column represented a different text, second another text, third another text, fourth another text. There were seven texts in one passage to be culled and drawn from those very words and not merely that, three different languages were accommodated into one text. The

running text was Arabic, If you read in column one -for example- it was Persian, If you read in column four -for example- it was Turkish and so on and so forth.

This kind of jugglery -I may say- it may be reflective of genius and the perceptive mind and the mastery over the language and the subject of the scholar concerned but it contributed little to the expansion of knowledge as a whole and to the development of the different disciplines as a whole. This continued to be the tradition up to the fall of the sultant period and the downfall of the Lodhis at the hands of Hindus and then the Mughals. When the Mughals came to India and established themselves after Humayun, another tradition was introduced into Sub continent, the tradition of philosophy, logic as conceived and developed in Iran. Now the academic links of the Sub continent and the Madrasahs were established with Iran. Scholars from Iran were invited in big numbers. Thousands and thousands of Iranian scholars and men of letters came to India. Poets. philosophers, experts in logic and other subjects, they came to India and they introduced Philosophy and what was known as Ma'aqula'at or the rational sciences into the curricula of the Madrasah. From now onwards the Madrasah became the center of two different traditions, the tradition coming from Central Asia and Afghanistan emphasizing the Figh and Usul through text and concise text and text on the

text, and the second tradition of philosophy and rational sciences as conceived by Iranian scholars. That was the basic feature of Madrasah education during the Mughal period. There were various traditions in different cities of India. Two of them deserve special mention; one tradition took place in the city of Lucknow through an institution which is known as Frangi Mehal. Frangi Mehal was a big building allotted by Jahangir to a group of British traders, who were allowed to trade and to do business in India. They used to perform their activities through that building and the office situated there. During the days of Aurangzeb Alamgir there were complaints that they were not abiding by the instructions given to them by Jahangir. Aurangzeb took administrative action against them and took this building away from them and they were expelled from that building. The building was thus given to a group of Muslim scholars who had established a Madrasah there. Since the building belonged to the Frangis, it was popularly known as the Frangi Mehal or the castles of the westerners. The Madrasah also came to be known as Madrassah e Farangi Mehal, the Madrasah established in the castle of Frangis or the Fort of This Madrasah was established by Maulana Nizamuddin Sahalwi; A contemporary scholar of Aurangzeb Alamgir, who had also presided over the academy compiling the Fatawa Alamgiri at the behest of Aurangzeb Almgir. He

was a great jurist and a Fagih and headed the two hundred membered committee of scholars who had compiled the Fatawa Alamgiri. He was given the charge of the building at the Madrassah and he established a Madrasah which created a big impact on the academia of the Sub continent with special emphasis of Figh and Usul. Unfortunately the Figh education also, Figh is the vibrant and living law of the Muslim, it represented the vibrant tradition of Islamic shariah, which is a guidance for all times and climbs to come and the Shariah is that law and that system which has always provided active guidance to the Muslims and enabled them to face any challenge posed to them in any period of their history. But unfortunately the educational Shariah in this Madrasah was not that of a vibrant and living academic tradition. It was also confined to certain texts which were prepared somewhere outside India, either in Central Asia or in Arab world and the ideas of the authors of those respective texts was to show their mastery as to how brief they can write a text. The briefer, the more popular. The more difficult, the more popular. The more difficult, the more profound it was considered. These texts were taught in the Madrasah Farangi Mehal . Students were required to memories those texts and to concentrate on the verbosity of the author and on the verbosity of the commentator. The Grammar was taught in that way, Figh was taught in that

way, Usul al Fiqh was taught in that way. Instead of Usul al Figh being taught as a tool to develop Figh and to deduct new principles of law, it was taught as a jugglery of words, concentrated on the text of a given author. So, also the Fiqh. Therefore, in my humble assessment despite the great contribution made by the Madrasah Farangi Mehal, the impact on Fiqh and Usul al Fiqh in general was very limited. No new book was written on Usul al Figh and even if there were new books, no new idea was propounded; no expansion in the area of or the expense of Usul al Fiqh was added. This continued to be the tradition till the downfall of the Mughal Empire as far as the Farangi Mehal Madrasah is concerned. The second tradition was that of Jaun Pur which was in the South of India, in the South of UP. It was considered to be Shiraz e Hind. The Shiraz of India. The tradition in Shiraz was confined mostly to philosophy and what was known as Ma'aqula'at or rational sciences. Shiraz of India i.e Jaun Pur produced some very competent and good scholars but their interests lay in philosophy and in rational sciences as conceived by Iran and as developed by Iranian scholars. Mullah Mehmood Jaun Puri is considered to be the most prominent figure in the history of Jaun Pur. He, according to

few scholars was equal to Shah Waliullah. According to some

other scholars he was equal to Sheikh Ahmad Sir Hindi in

terms of his intellectual competence and profundity of his

knowledge but, his greatness was confined to the writing of a philosophical text which was a condensation, a summarization of philosophical discussions and ideas which were prevalent and popular in Iran. That was the tradition of Jaun Pur.

When Shah Waliullah returned from Arabia, after some fifteen months stay there, he introduced some amendments or improvements in these educational systems. He deleted the excessive introduction of philosophy. He also dismissed the excessive use of texts and jugglery of words. He also dismissed the excessive use of the texts and commentaries and marginal notes of the books of Grammar. He developed a very simple and a new curriculam which was originally introduced by his father; Shah Abdul Rahim. Shah Waliullah has given the details of that curriculum in his own small autobiography known as 'Al juz al Latif fe tarjumat al abd al Dhae'ef', in which he has given the details of that syllabus which he had studied under the supervision of his father with his own comments on different aspects and texts included in that syllabus. Up till now, neither in the syllabus of Farangi Mehal nor in the syllabus of Jaun Pur , nor in the syllabus of many other institutions and Madrasahs, the Qur'an and Hadith was given any special significance. The education was to some extent general and included a large number of subjects. According to an estimation of a scholar

some fifty six subjects were taught under one roof and under one system. The idea was to introduce a student with the latest development of knowledge through brief texts which he was required to memorize so that he should get the key to the basic issues for different sciences and disciplines. It included Medicine, it included Mathematics, Geometry and similar other subjects which were represented by one or two brief texts as developed by scholars in Iran Central Asia or in the Arab world.

Shah Waliullah noticed that this syllabus was not fit to produce a competent and profound Islamic scholar of the caliber Shah Waliullah conceived. He emphasized the study of Qur'an, the Hadith and the philosophy of the Shariah as against the Greek philosophy introduced in other in institutes. Shah Waliullah wrote the several texts which were introduced into his syllabus. The translation of the Qur'an was made compulsory. The textual study of Hadith through Mua'taa Imam Malik and its commentaries were considered to be compulsory and the excessive emphasis on the text was reduced. This was the first introduction in the history of mankind, in the history of Sub continent, in the Northern part of India where a serious and concerted effort was made to re -structure the syllabus on the foundations of the Qur'an, the Sunnah and the Seerah of Prophet (SAWW).

Earlier, a similar exercise was made by Sheikh Abdul Haq Muhaddith al Dehlawi, where also some books of Seerah and Hadith were introduced but, soon after the demise of Sheikh Abdul Haq, the reforms introduced by Sheikh Abdul Haq were abandoned by the academia in the Sub continent. And soon the situation, which was earlier revived and people started following the same early traditions. This was the situation when the Mughal Empire collapsed. The tradition of Farangi Mehal continued to be the same. The tradition in the East of Sub continent continued to be on the pattern of Jaun Pur and some Madrasahs in Delhi, in Lukhnow, in Thatha and in some other cities of the Sub continent numbering around six or seven- they tried to introduce and implement the syllabus developed by Shah Waliullah of Delhi with emphasis on the understanding of Qur'an and the study of the text the Ahadith.

When, by the middle of the eighteenth century, 1760's or 17 late 50's, the British east India Company occupied Bengal, Bihar and Orissa and a threat was felt by the Mughal Empire, Shah Alam –the second perhaps- that the rising time of East India Company would over run the entire Sub continent, he decided to take some action and then finally, instead of facing the tide by military power or force he decided to reconcile with the rising power and to acknowledge their authority to three provinces. A charter

was issued by the Mughal Emperor to East India Company granting them the authority and permission to revenue collection, to civil administration and to some other civil matters.

This was virtually the legal downfall of the Mughal Empire. They surrendered three major provinces of their empire -The richest provinces of those days- Bengal in those days, was the richest of resources province of Mughal Empire. All the expenses of the campaigns under taken by Aurangzeb were financed by the revenue of Bengal. The main stay of the Mughal Empire was on the revenue collected from Bengal. This province of rich resources was handed down to East India Company and the Mughal Empire abdicated the administration of these three provinces, Bengal, Bihar and Orissa in favor of the Britishers.

But in the agreement, which was signed at the time of abdication – They did not call it an abdication, but it was virtually an abdication – It was provided that as far as the Muslims were concerned, their matters would continue to be decided in terms of Islamic Shariah through courts manned by Muslim judges, *Qadhis* and *Muftis*. The British East India Company agreed to this provision and established courts in different parts of the three provinces. When the East India Company came forward and captured UP and other provinces surrounding Delhi and finally entered Delhi in

1806, the same agreement awarding the diwani to the company was extended to the other provinces and the East India Company was given the authority or formal permission to rule India on behalf of the Mughal Emperor. In those days, when a public announcement was made the legal position was retreated in these words:

"The creature belongs to the All Mighty, Creation belongs to the All Mighty, The kingdom belongs to the king, but the orders or the commandments belong to the *Bahadur* Company."

The company, in the beginning tried at least to show to the Muslims that it was sticking to the agreement and was establishing the Islamic courts. They did establish Muslim courts, did appoint Muslim Qadhis, judges and Muftis to these courts and in order to facilitate the appointment they decided that they would select the Qadhis from the graduates of either Frangi Mehal or those who have graduated under Dars e Nizami. Frankly speaking they had been very methodological people. They are still very methodological and whenever they do something good or bad they do it lawfully and methodologically. They decided the law first, they provide a seminary provisions, they developed a methodology and then they do things –whether good or bad- So, they also decided to do it under a law, under a methodology, the methodology required that the graduates of

Dars e Nizami should be appointed as Qadhis and Muftis. The books of Fiqh Hanafi would be the source material for judges. Hidayah was got translated into English. Fatawa Alamgiri was also summarized into English and some basic texts of Fiqh Hanafi were got translated into English by different British scholars. This was to facilitate the East India Company and its officers to know the legal positions on different issues according to the Hanafi Fiqh.

This made the Dars e Nizami popular throughout the India because it provided the job opportunities to the graduates; it offered higher salaries to the graduates. Those who were employed by others were paid little and less. The Company paid them higher prices and higher salary. That was the cause and the time when the Dars e Nizami became very popular and was known as Dare e Nizami as said in those days.

From now onwards, that is after 1761, Dars e Nizami became gradually more and more popular in parts of India. The Madrasahs started adopting Dars e Nizami as the curriculum for their instructions but, with the rise of British the number of Madrasahs started diminishing for a variety of reasons. There was a very significant Madrasah which was left and continued for a very longer time was known as the *Madrasah Ghaziuddin*. It was know later as "Delhi College". This Delhi College was taken over by the East India

Company after their capture of Delhi and they introduced a new curriculum in that college and appointed some of the leading Islamic scholars in that college. One such scholar was Maulana Mamluk Ali, who was father of Maulana Muhammad Yaqub Nanotvi, the first Sadr Mudarris or the Chief Professor in Darul Ulum of Deoband. He was also a teacher scholar like Maulana Muhammad Qasim Nanotvi and Maulana Rasheed Ahmad Gangohi. All these three gentlemen were the graduates of Madrasah Ghaziuddin or Delhi College as it was known later.

After the down fall of the Mughal Empire and the total collapse of Mughal throne in 1857, East India Company abolished all the Madrasahs, It abolished Auqaf and it also back tracked the agreement which was made with Shah Alam in 1765. Now there were no more Muslim courts, There was no more the implementation of Shariah, no more Qadhis, Muftis. Everything was wound up. The Madrasahs were deprived of the revenue of Auqaf as well as the revenue of grants being given by the Central government or the Provincial governments in different parts of India or the Muslim Principalities in the different areas and there was a crisis of running the Madrasahs and maintaining any remnant of Islamic education.

Under this situation, Maulana Qasin Nanotvi , Maulana Rasheed Gangohi, Haji Muhammad Abid Husain and some other persons, they took the initiative and decided to establish a Madrassah in Deoband, to retain whatever could be retained of the Islamic education ad Islamic tradition in the wake of abolition of all Islamic institutions in India and the abolition of remnants of Islamic education. They were trained in a certain tradition. They adopted for Dars e Nizami so they also adopted Dars e Nizami as the curriculum of the Madrassah with two important modifications. beginning it was decided and it was on the insistence of Maulana Rasheed Ahmad Gagohi that no book of Mantaq or logic and philosophy should be taught. He was of the view that the challenge now or the question now is to retain whatever Islamic education could be retained, therefore according to him the emphasis should be on Qur'an, Hadith, Figh and Usul al Figh and Arabic language, it was needed to study these subjects. There was no need -according to himto study philosophy, logic and other subjects. So in the beginning the modified Dars e Nizami as was adopted by Darul Ulum Deoband, did not include Mantaq, philosophy and other subjects.

The second important modification was the introduction of Hadith at the end of Dars e Nizami. One additional year was added with a concentrated study of Hadith which has also gone some changes and modifications. During the long history of almost ninety years of Darul Ulum Deoband upto

1947, a large number of changes were introduced. Later on some books of Philosophy were added, some books of logic were also added, and some books of Hadith were also added. Later on Al Tahavi was added, Mua'taa Imam Malik was added, Mishkaat was added and Mua'taa Imam Muhammad was added. Four, five, six books on Hadith were added. Much later the translation of the text of the Qur'an was added which started from class two or class three perhaps and continued till the end. This covered the entire Qur'an as subject. Some texts on the principles of interpretation were also added. Shah Waliullah's brief text on the philosophy of tafsir and the principles of the interpretation of the Qur'an, Al fauz al kabeer was also introduced.

These modifications were made later at different intervals. In the beginning of the twentieth century, perhaps in 1913 or 1912 the masterpiece of Shah Waliullah of Delhi, *Hujjat Allah al baligha* was also introduced as a complimentary text. It was taught to a group of selected scholars who had already graduated from Darul Ulum.

That is how the Dars e Nizami had come down to us. During the British days from 1867 when Darul Ulum Deoband was established up to 1947 when India became independent there were two main purposes of running the Darul Ulum and other similar institutions whose number was around one hundred or more in different parts of India. The objectives were two:

- 1. To provide and produce Imams and Khateebs in different mosques.
- 2. To produce teachers and professors for Darul Ulum and similar other Madrasahs.

These two were the main objectives of the eastablishemt of Darul Ulum . After the independence, particularly in Pakistan and now in Bangladesh the objectives of Madaaris should have been reviewed and revised. Now as independent Muslim countries Pakistan and Bangladesh particularly and India to a large extent have some wider objectives to be fulfilled by the Madrasah and by the Dars. Whether it is Dras e Nizami in its original form or the form amended, we require Imams, we require teachers to teach different subjects and disciplines in the Madrasahas whose number is now in thousands as against around the one hundred in the beginning of twentieth century. Now the number odf Madrasahas in Pakistan, India and Bangladesh is around fifty thousand Madrasahs or might be more and the number of students is now in Millions. So the requirement is increasing undoubtedly. The provision of teachers in the Madrasahas is a very important requirement, but beyond these requirements we have three other requirements.

We require teachers to teach Islamic Studies in the main stream schools and colleges where in Pakistan Islamic Studies is a compulsory subject and we have around half a million secondary schools in Pakistan and tens of thousands of colleges and now hundreds of universities. In all these institutions Islamic Studies is a compulsory subject which is taught in every institution. Therefore every institution requires a teacher of Islamic Studies at various levels.

Then, we require senior scholars, professors and guides, renowned jurists to guide the nation in terms of general guidance about the challenges being faced by the Muslim Ummah. Then we require Fuqha, and experts in Islamic Economics to change Pakistan or to facilitate that change and shift over from the present system ito an Islamic compatible or shariah compatibles system that requires another category of scholars.

My humble opinion is that the present Madrasahas can cater for the needs as far as the first two objectives are concerned. The graduates of a Madrasah can serve to some extent as good Imams and khateebs and they can also serve as good teachers in different Madrasahs. Although, I personally feel that in order to become a good Imam some of the courses being taught to a graduate of the Madrassah are not needed for the Imam. An Imam leading prayers in Karachi, Islamabad, Lahore, Dhaka, Chat gang, Delhi or Mumbai

does not require Mabzi or Hidayatul hikmat or Sharah require the hidavatul hikmat. He does not hairsplitting of the commentaries and the marginal notes of sharah Jami. We in the Sub continent, particularly in the province of NWFP (KPK), there is much emphasis on the commentaries of kaafiyah and the commentaries of the commentaries and the commentaries of the commentaries of the commentaries. A student reads Kaafiyah . Kaafiayh is a text of Arabic grammar. Those who read Kaafiyah they never know Arabic grammar. Take it from me. Many of them, ninety nine percent of them are unable to write a sentence of correct Arabic. They are not able to speak a sentence in correct Arabic. That is the level of their mastery of the grammar through Kaafiyah. The kaafiyah is read, the aafiyah studied in such a way that the first line of Kaafiyah is discussed for three weeks without any relevance to Arabic grammar. The poor author of Kaafiyah did not write in the beginning "Bismillah Al Rahmaan Al Raheem! Alhamdulillah .." The first question why the author did not write the Bismillah? Then the scholars come out with imaginations of the intellectual his and then the possibilities, own hairsplitting which has nothing to do with Arabic grammar and the poor student hardly knows anything about the grammar up to that stage. Then he starts Sharh Jami which is a commentary on Kaafiyah. Then there is a marginal note on Sharh Jami which is known as Tahreer e Sumbhat, then Tahreer e Sumbhat has a marginal note know as Sawaleh kabuli. Then there is a marginal note on Saweleh Kabuli, as Saweleh Basuli. All this is taught in the known Madrassahs in the Frontier province and despite the fact that they spend tens of years on the study of these texts they are unable to write a single sentence in Arabic. What is the use of that? And even if there is a use, I do not deny that, but an Imam does not need that. The people offering their prayer with Imam they do not ask these questions. It is wastage of time for the Imam and for the Madrassah. It is the wastage of resources to teach a prospective Imam, a future Imam these subjects which he never needs. On the other hand he needs problems of day to day life. People ask him about Bank interest, People ask him about mortgage here in England, People ask him about leasing, and People ask him about sale and purchase of shares. The poor Imam does not know anything about these because he is never taught these things.

So what I feel that even for an Imam the Dars e Nizami is not sufficient. It requires some purging, some additions of new subjects. As far as the teachers of Dars e Nizami are concerned and for those who are going to teach these very books, they can teach (study) these books or at least some of them can teach these books, but for those who are going to

teach Islamic Studies to a young boy studying O' and A' Levels, the graduates of Madrassah are hardly suitable. They are hardly qualified to teach Islamic studies to a school where the boys are studying at O' or A' Levels. They require something additional.

Those who are called upon to examine -for example- in Pakistan there is a move now to have a Shariah compatible Banking. The state Bank of Pakistan has laid down a legal framework for the Banks in Pakistan who want to operate in Islamic Framework and to develop Shariah compatible moods. The State Bank of Pakistan requires that there should be a Shariah advisor in each Bank or non banking financial institution which desires to opt for Shariah compatible moods and instruments. They have established a Shariah board at the country level. That Shariah board lays down the principles and policies to be implemented and to be observed by other banks. This has the authority of the State Bank of Pakistan. This board has required all banks that every bank should appoint a Shariah advisor to assist the bank and to ensure that the instruments and the products developed by the Bank are Shariah compatible.

We, in the beginning decided that we should require that a Shariah advisor should be a graduate of Dars e Nizami and Darul Ulum and should have some knowledge of English and Banking. After three moths the Banks complained that they

did not find a single - and I can underline this statement that the Banks complained after three months that they did not find a single, individual Islamic scholar with the degree of Dars e Nizami and with some knowledge of English and with some understanding of Banking problems and issues. They came to the board again to review and revise that criterion and now the board is revising the criteria, in order to accommodate such expertise which may be available in the country to be provided to the Banks. This shows that the graduates of the Dars e Nizami in their present makeup are not adequate. They do not have the adequate expertise to provide guidance to the institutions, to the governments, to the bodies engaged in the islamization of laws institutions. In Bangladesh a big Islamic Bank is working and that Islamic bank is one of the most successful Islamic Banks in the modern world. If it requires a group of Islamic scholars and asks the Madrasahas, I do not think that the traditional Madrasahs would be able to provide the required expertise.

Then comes the higher level challenges being faced by the Muslim Ummah. Some ten years back Huntington had written a book 'The clash of civilizations'. Suppose an Islamic scholar is required or called upon to write a rejoinder to 'The clash of civilizations', how many graduates or is there a single graduate of Dars e Nizami in the Sub continent from

Karachi to Raskumari and from Khyber to Chat gang to come out with an answer to that book? I am afraid we do not have any. My submission is that the future of Islam and Muslims in the Sub continent requires that our Islamic education should be reviewed and restructured to accommodate the needs of these five categories.

First of all, we should have a course of two, three or four years after Matriculation for the production of a good Imam. If a person has a matriculation certificate from the mainstream institutions and is also a Hafiz and with Tajweed, he can be taught some Arabic in three years, the text of the Qur'an may be taught to him with translation, one or two commentaries, one in Udru or Bengla and one in Arabic, some selections of the Hadith books, for example, this Ma'arif al Hadith by Maulana Manzoor Nomani or Tarjuman al Sunnah by Maulana Badr e Alam and one Arabic collection like Mishkaat or some other collection and one or two books of Usul al Figh and two, three books on Figh, selected good books, one earlier books like Hidayah and one modern book like 'Al fiqh al hanafi wa adiilatahu' and some books on the modern expositions to Islam dealing with Economic legal and jurisprudential, constitutional matters & issues, dealing with International law and so on and so forth. So that an Imam is to some extent (becomes) competent to give answers to the questions post to him on

different issues . This kind of syllabus can be offered within a period of three years after matriculation. After these three year's elementary Islamic education which would be equal to intermediate or A' Level, there may be another course of two, three or four years for those who want to serve as teachers of Islamic Studies in schools or colleges with some additional subjects to these and some exposure to the issues which are confronted by the Muslim Ummah now. Then comes the traditional Dars e Nizami for those who want to teach in these Madrasahas, even for them Dars e Nizami is to be modified. Some unnecessary books which have been proved to be inadequate or ineffective, they may be replaced by the new books at least in the field of Grammar, Surf and Nahav, and instead of concentrating on the old rational Sciences Ma'agulaat, some books on new philosophies and modern western thought will have to be added. There are books available in Arabic and Urdu on the good exposition of the modern western thought with some critical appreciation and understanding. These may be taught to the teachers of future Darul Ulums, so that they may have an idea of the world in which they are living and the idea of the challenges facing the Muslim Ummah.

Then, we would like to have a higher Islamic syllabus for those Islamic scholars who are required to guide the Ummah, to lead the Muslim Ummah in terms of their international career, in terms of reintroducing of their institutions and law, in terms of rewriting the new systems and new institutions for the future of the Muslim Ummah.

This is, in my humble view, the future need of Islamic education. Fortunately there is an understanding and awareness in different parts of Muslim Ummah in the world about the present and future needs. A large number of institutions, run by both traditional ulema ad by those who combine the two streams and by modern Islamic scholars, are being established. In Bangladesh, I would mention two leading institutions, The International Islamic University established in Chittagong, which seeks to integrate the Islamic knowledge with the contemporary knowledge and to produce an Islamic scholar with a balanced approach with a deep and profound Islamic understanding and a rich exposure to modern knowledge.

There is another institution known as 'Dar al Ehsaan University', established by a very profound Islamic philosopher of twentieth century, Late Professor Syed Ali Ashraf. He had a very clear and perceptive idea of the needs of Muslim Ummah in future and it was under his ideas and messages that the university came in to being.

In addition to these two leading institutions, there are smaller institutions established by some Ulama. Last year, I had an opportunity to visit an institution in Dhaka, where the graduates of Madrasahs are admitted for a course of three to four years and they are taught at a specialized level, Fiqh in comparison with modern law, Hadith in comparison with modern writings and so on and so forth. This was an acknowledgement by the Ulama themselves that a new approach is required and a new dimension is to be adopted for the future of Islamic scholarship.

In Pakistan also you might have heard about International Islamic University, which is operating for similar objectives and which has been adopted by the International Islamic University in Chittagong and Dar al Ehsaan University in Dhaka. In Malaysia, in Egypt and in several other countries. Such institutions are coming up but the time is very short in our disposal and unfortunately the Ulama are taking a very long time unnecessarily to proceed in that direction. They should realize - I may submit - the urgency of this task and the colossal challenge being faced by the Muslim Ummah. If they delay in shifting over to the new paradigm, they will be relegated to the background with the passage of time.

The change and the challenge are very big. The enormity of the challenge and the danger ca not be over emphasized, it is known to everybody. I conclude with a line from a Persian poet, this is addressed to the Ulama – I am sorry if some of you do not follow the Persian- The poet says:

Raftum ke khaar az pa kashum
Mehmal nehan shud az nazar
Yek lehza ghafil ghashtum
Sad sala raahum door shud

He is explaining the situation where he is following the caravan of the beloved. The beloved is being carried away and the camel is back and the poor lover is on foot and he is running behind the camel barefooted. That is the situation. He says 'My foot has caught a thorn and I stopped for a moment to take out the thorn from my feet and with in that moment the caravan disappeared from my eyes. The absence was for a single moment but the distance created is that of hundred years.

So, if we have been victim of forgetfulness for one moment, the disappearance or the distance of the caravan would be of the distance of one hundred years,

Wassalalm Alikum Wa rahmatulla Wa barakatuh ..

## My Brother

## Mahmood Ahmad Ghazi

### \*Muhammd Al-Ghazali

My brother, Dr. Mahmood A. Ghazi (May Allah reward him by His Infinite Grace) has been my role-model, teacher, mentor, benefactor and the most sincere friend. The memories of time spent with him are the most precious thing in my life. He memorized the Qur'an in early childhood, in this age, he greatly inspired by our paternal grandmother, who had a deep understanding of Islam, particularly its early history. She was an embodiment of love and affection, wisdom and a sincerity. The impact of our grandmother was very strong on his personality.

In 1960 he admitted to Madrasa 'Arabiyya Islamiyya established by Mawlana Muhammad Yusuf Binnouri until 1964. Being student of Ustadh Muhammad Yasuf 'Atiyya he acquired an exceptional proficiency in Arabic language which was the backbone of his academic life. After shifting to Islamabad, he completed courses in Dars-i-Nizami at Dar al-Taʻlim al- Qur'an in 1967. Among leading contemporary figures of Islamic thought, he was greatly fascinated with the poetry of Iqbal and writings of Mawlana Maududi. He benefited tremendously from the company of Mawlana Abdul-Quddus Hashimi & Zafar Ahmad Ansari. My brother was chosen by Maulana Ansari for presenting the Islamic point of view with regard to the Qadiani problem before the South African Supreme Court in 1987. He was also associated with the national commission on the Islamization of the Constitution setup in the early 1980s. He developed unusual skills in comprehending and resolving complex problems in the spheres of law, constitution and judiciary.

In his later life he was mostly influenced by several prominent personalities from Pakistan and outside included Dr. Muhammad Hamidullah, Dr. Ihsan Haqqi, Dr. Mustafa al-Zarqa', Mr. A.K. Brohi, Justice Shaikh Aftab Husain & Dr. S.M. Zaman.

He has been the Editor of Fikr-o-Nazar & Al-Dirasat Islamiyyah. He secured his Ph.D. Degree from Punjab University. Due to internal politics & rivalry, he has to submit two theses in the same university to obtain the degree. Rivalries, jealousies and conspiracies constantly came across him by hostile elements throughout his career & till the last hours of his earthly life but he always treated such individuals with kindness and courtesy. He earned honour and respect in the scholarly and learned Muslim community worldwide. He was invited to assume the highest offices & received several honours in this country and abroad, without any initiative or effort on his part. Challenging positions such as Federal Minister, Judge of the superior courts, Member of the National Security Council and President of the International Islamic University did not effect his academic activities & he kept rendering service to the cause of Islamic education and academia till the last breath of his life.

# Dr. Mehmood Ahmad Ghazi and salient features of his style and thinking in the light of his publications in Arabic

#### \* Dr. Fazlullah,

The article sheds light on the life of Dr. Mehmood Ahmad Ghazi in brief describing his birth, his academic and ideological life, in addition to the posts he worked on. The article then discussed his publications on different topics in different languages such as Arabic, Urdu and English. The article pointed d to the moral character of Dr. Mehmood as it pointed to his profound thought, excellent writing rhetoric style his efforts, piety and above all his steadfast relationship with the Holy Quran and his love with the Holy Prophet (P.M.U.H).

The article discussed the features of the style of Dr. Mehmood Ahmad Ghazi exploring that he had command over language. That is why his style was grand not having any type of complications embellished with similes, metaphors, proverbs and metonymies. He attached very much importance to the context of situation, taking care of the audience. Similarly, the impact of Quran and the Sunnah is very clear in his writings. Although repetition is found in his writings & speech there is rhetoric rationale behind it.

The article tried to discuss the thought of Dr. Ghazi briefly, because the topic is vast. So the most important of his preference have been discussed first. They are as follows:-

- 1. Combination between legacy and contemporariness.
- 2. Mildness
- 3. Islamization of Islamic sciences and improvement of the methodologies.

<sup>\*</sup> Associate Professor, Faculty of Arabic, IIU, Islamabad

4. Refutation of the western civilization and its philosophy.

Encompassing all the thoughts of Dr. Ghazi is very difficult because he was a very genius person having intelligence and the sense of revival. He was a philosophers in both Islamic and social sciences, fulfilling the requirements of ijtihad. He also had knowledge of new topics such as globalization, apprehending the dangers of the Christian missionaries. He attached importance to the problem of Muslims and the challenges they face. He knew better the foundations of western civilization and the plight of Muslim community. He felt the need for Muslims to shoulder the responsibility in this critical time. His approach was objective. He studied the situation first and then suggested appropriate solutions. He was a critique of western civilization and culture.

# The scholarly efforts of Dr. Mahmood Ahmed Ghazi Study through his book "International Islamic Law"

## \* Dr. Mohammad Ali Ghory

It has been consistent practice in universities and cultural centers in the Indian sub-continent to arrange series of lectures on the various subjects, for example series of lectures delivered by the philosopher Muhammad Iqbal, Sheikh Suleiman Nadwi, Mohamed Marmadjok in Bacthal city and others.

Bahawalpure University adopted this tradition in the starting with lectures delivered by Dr. Muhammad Hamidullah in the subject of biography of the holy Prophet (pease be upon him), and after fifteen years Dr. Mahmood Ahmed Ghazi delivered the second series of lectures in the same university on the International Islamic law, in which he reviewed all aspects of this subject, comparing the Islamic law with other manmade laws and this is distinguishing feature of this series. Dr. Mahmood Ahmed Ghazi wrote more

Assistant Professor, Department of Arabic, International Islamic University, Islamabad.

than thirty books in Arabic, English and Urdu languages on intellectual and legislative, political and Islamic economical, educational, historical, biographical issues, especially in the field of jurisprudence and law, and his book "The International Islamic Law" is a series of lectures delivered in 1995 at the mentioned university, and published in 2007 by Sharia Academy, International Islamic University, Islamabad.

Topics of this book which is called "Khutbat Bahawalpure" are:

- First speech: General introduction of Islamic law.
- Second speech: Introduction of International Islamic law.
- Third speech: International Islamic Law: a Comparative study.
- Fourth speech: International Islamic Law: a Historical study.
- Fifth speech: Islamic concept of the government from the international perspective.
- Sixth speech: Migration and its philosophy in the light of international relations.
- Seventh speech: Islamic government and its relationship to non-Muslims.
- Eighth speech: The law of war and its position in Islam.
- Ninth speech: Concept of neutrality in Islam.

- Tenth speech: Private International Law in Islam.
- Eleventh speech: Importance of international law in the modern era.
- Twelfth speech: Muslim minorities in modern secular states.

In the first nine lectures, Dr. Ghazi focused on General international law, and in the tenth lecture he spoke about the private international law by pointing towards its basis in Islam comparing with the manmade laws in the past and present.

The subject of the last two lectures - the eleventh and twelfth - is different from previous lectures. In these two lectures Dr. Ghazi spoke about the importance of both General International Islamic Law and Private International Islamic Law in the modern era.

According to Dr Ghazi we are all responsible for what we are suffering from; rulers and subjects, groups and individuals, and he believes that the distribution of the Islamic nation into teams and groups does not prevent the implementation of Islamic law, on the contrary the implementation of Islamic law will reduces the distance between people, and will work for the unity the Islamic community.

### Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

### \* Dr. Asmat ullah

The article attempts to analyze the views and the works of Dr. Mahmood Ahmad Ghazi, one of the most influncal intellectual, scholar and the academican of Islamic world of recent times. Initially trained in the local traditional religious institutions (madrahs) Dr. Ghazi acquired the modern education in the social sciences and became a personality balancing the both Islamic and Western traditions.

This article begins with exploring the important personalites who had played an important role - either through teaching or training – for shaping the persoanlity of Dr. Ghazi.

Perhaps, the most important aspect of Dr. Ghazi's personality is his works on the Islamic Law and Jurisprudence. He has produced at least a baker's dozen books in the field ranging from International Islamic Law, legislation of Islamic Texts and the history of Islamic legal thought. His endeavor for the implementation of Islamic law is also admiring and impersive. As an academican he led the International Islamic University, Islamabad, as jurist he presented many works on the Islamic law legistlation, as judge he worked in the Federal Shariat Court, as a reseracher he produced a plethara of works covering Islamic law, Quran, Hadith and its sciences, Sirah, Economic, Political Science etc. He is truly a role model for those who faithfully want to promote Islam and its Sciences not only in the Muslim Societies but to the whole world.

<sup>.</sup> Assistant Prof. Islami Research Institute I.I.U. Islamabad

# Traditional Islamic Education and Its Relevance Today

### \* Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

For a long period of time now, the dichotomy in the education of Muslims in Subcontinent has put them at an immense detriment. On one hand, the Madaaris teach traditional Islamic education, primarily focusing on the core values of classical Islam and, on the other hand the mainstream educational institutions underscoring modern education, largely lack in Islamic value based mode of knowledge, thereby depriving their students of competence and skills of Islam. The late Dr. Mahmood Ahmad Ghazi had a unique scholarly background where he tasted the both sides of the divide (traditional Islamic and contemporary modernized education). Being well acquainted with the motives and requirements of both, he always played a vital role in trying to establish a harmonious alliance between the two .The following lecture, delivered in United Kingdom is a momentous part of the same series where not only he divulged the illuminated history of the beacons of traditional Islamic education in Subcontinent but also put forward some very invaluable and exquisite recommendations for the upward mobility of Madaaris improvement and Subcontinent.

<sup>\*</sup> Lecture delivered by Dr. M.A. Ghazi and edits by Miss Samina Aziz, Lecturer in Quranic Sciences, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad.

## The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1 by Mahmood Ahmad Ghazi: A Reading

### \* Dr. Muhammad Junaid Nadvi

This article is a reading of the book "The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1", translated in English language by Dr. Mahmood Ahmad Ghazi (1950-2010) in 1997. It was originally written in French language by Dr. Muhammad Hamidullah (1908-2002) under the title "Le Prophete del' Islam: Sa Vie et Son Oeuvre" in 1959. This magnum opus on Sirah, emerged in the French literature of the late 19th century, represents an epitome of the findings on Sirah or early Islamic history in chronological manner. This scholastic treatise portrays an inspiring observation and understanding about the life, labour and message of the Prophet of Islam (peace on him) from the religious, social, economic and political perspective, for the French-speaking world-community. This work endeavors to emphasize that Sirah is one of the fundamental secured institutions of Islam. Prophet Muhammad (peace on him) created and preserved a nation (Ummah) by forming the exemplary State of Madinah. Despite its frailty, this Ummah continuously prevails to this day on its basics; and throughout the entire history. Muslims have remained attached with Sirah.

**<u>Keywords</u>**: Islam, History, Sirah, Muhammad Hamidullah, Mahmood Ahmad Ghazi

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Seerah & Islamic History, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad





### My Brother

### Mahmood Ahmad Ghazi

#### \* Muhammad al-Ghazali

We lived so close to each other for half a century that I could never learn to live this life without him. When he suddenly left, it was quite difficult to cope with the challenge of surviving him in this world. I felt like a lone traveler left behind the caravan amidst shifting dunes of a wild desert.

But what Allah wills and destines is best for us. And despite the natural feeling of a huge loss, we should trust the Divine promise that my brother has been called to live in a higher sphere of existence far superior, infinitely more rewarding and fulfilling. Indeed it is our Creator, Sustainer, Dispenser of Mercy, The Loving Lord who gives us strength to face and surmount every difficulty and live in the hope of fulfillment of all His Promises. All moments of crises are traversed with Divine Support. Given faith, courage and ingenuity, these crises, with Allah's blessings, could easily be turned into veritable opportunities for achieving constructive ends. This level of unflinching faith, however, could be attained by the gifted few. This humble writer could not ever

<sup>\*</sup> These personal impressions have been written by his younger brother, pupil and pal Muhammad al-Ghazali, who acknowledges his debt of gratitude to his revered teacher and guide Dr. S.M. Zaman for his kind help in improving the language of this essay on his request.

imagine himself to belong to this noble lot. Nevertheless, even for ordinary folk like myself, the burden of grief becomes lighter if faced with patience and solicitude. This inner strength is also provided by our Sustainer Lord and ere long, fleeting moments of sorrow are left behind.

It should also be remembered that the present is only a fine line between the past and the future. The present is constantly being turned into a bygone past. Therefore, we should keep our attention focused on the future. Because we could only improve our future, and have no control over our past. Therefore, we should be concerned with whatever is within our capacity and reach. This is the main lesson of life Islam has to teach. That is why our Religion discourages interest in futilities and pursuit of impossibilities. For this is not only wastage of time and opportunity but also brings loss of peace and tranquility. My brother seemed to have learnt this lesson well. I can easily visualize what would have been his counsel for me in this crisis. However, as I said, maintaining this persevering attitude requires constant effort as well as continuously relying on our Creator and Master. It is He Who puts us to tests and it is He who enables us to pass every test and carry on our voyage into eternity. Our faith in Him and reliance on His Help is the greatest source of our strength and fortitude in coping with all difficult challenges to our faith and servitude.

Now without celebrating what is past, let me say that my most precious treasure of life are the pleasant memories of the good times we spent together, doing many things together, sharing many good things of life and enjoying each other's company. And much more importantly, sharing our innermost thoughts and feelings and exchanging views and ideas freely. In all this interactive and intimate relationship that bound us the twain, almost like inseparable indistinguishable twins, I have been the main beneficiary. Though by his largesse, he always treated me as a friend, an equal, not like a younger brother dependant on him, as I actually was.

This trajectory of our shared existential enterprise is now like an attractive picture installed in the view, inscribed in the deepest recesses of soul and permanently decorates our domestic landscape. This is a picture that constantly inspires me toward all the good that my brother stood for and to emulate the example – for me a great ideal – that my brother set by every act and utterance I witnessed and heard during the last fifty years of our common, shared, intimate and gratifying life. But as I said, in this joint enterprise of shared living, however, I always remained at the receiving end. My brother showered his generosity upon me most lavishly and never asked for, nor ever expected any return. He was my role-model, teacher, mentor, benefactor and the most sincere friend and counselor in this human world after my parents and my dearest younger sister. May Allah reward him by His Infinite

Grace; a reward which – I am sure – he is already receiving in abundance.

We always remained so integral and attached to each other that many people who knew us from a distance thought that there lived only one individual. Such people – at times – took any of us for the other. When any such person met one of us, he would talk of things related to the other. And since there was hardly any secret between us, each of us would answer the query relating to the other with the same certainty and confidence. This was done only to save time. Because oftentimes it was difficult to convince such remote acquaintances of the actual duality instead of the assumed unity of the two brothers. On many occasions, Shakespeare's typical *Comedy of Errors* was enacted to our amusement.

Once such a comic situation occurred between this humble writer and the late President Ziaul-Haq. He had been well-acquainted with my brother. One afternoon, I was 'summoned' by him, to my surprise, since I had no familiarity with him. He did not even know my name. Nor was I particularly interested in that 'privilege'. The man who came to fetch me on his behalf suddenly walked into my office at the Council of Islamic Ideology where I then worked, and announced in a self-assured tone that the President had called for me. My spontaneous response was something like questioning his right to 'control' my freedom of movement even for a while. My brother could not be traced on

telephone to check whether I was being mistaken for him by the Protocol Officer resolutely waiting with the official limousine. In the end, I felt obliged to accompany the 'royal' emissary. When I was received by the President, he greeted me with warmth and a show of familiarity. He said: 'where had you been all this while? And he uttered such other phrases clearly indicating that he was mistaking me for my brother. At length, my true self was revealed to him. To overcome his embarrassment and to put my own fear of the unfamiliar at rest, he had a hearty laugh.

Likewise, often it was I who was met by his many friends, students and admirers, in Pakistan and abroad, whose ordinary questions I readily answered and later reported to my brother. Rarely did it happen the other way round.

This, however, does not mean that I always hid this duality for the sake of convenience or advantage. Whenever I was asked any academic question – meant actually for the elder brother – I hastened to reveal the 'duality', again for the sake of convenience. In fact, quite honestly I was never fit to be his substitute. I had often been seen – and rightly so, to my great pride – as an appendage to my brother. And I had been perfectly satisfied and happy with myself as a shadow of my tall brother, a sort of *buruzi* brother, as it were. That is why when the real spirit, the archetype that provided luster and meaning to this common existential pattern of a unique kind of living in unity yet in duality, namely, my brother was recalled to proceed to that stage of life which is

the real stage and hopefully admitted to Heaven, this surviving inferior mortal part felt the greatest pain that a human could possibly suffer. If I were to try an approximate description of this feeling, I could say that I felt like being cut into two uneven pieces, one of which (the real one) has been assigned to the blissful realm of the Hereafter while the other has been consigned to this tormenting *terra incognita*, – as it suddenly turned for him – to face all its melancholy music, its travails and troubles. I hope and pray that with Allah's Infinite Help, unending Support and superabundant Mercy, this phase will soon be traversed and I will be joined with the already liberated major part of the soul once again – *in sha Allah* in Paradise – thanks to sheer Divine Grace alone – and by no means – due to any justification.

I remember my brother faintly since the age of four. We went to the same *Maktab* together for learning the Qur'an when I was five and he was ten. He had, of course, started some five years earlier. By the time I was admitted to the *Maktab*, he had already memorized the Qur'an with late Hafiz Nazir Ahmad. This centre of Qur'an learning was at Karachi. I understand it still functions at a larger scale at the *Jami' Masjid* of Jacob Lines, in the vicinity of which we lived in modest government quarters from 1954 to 1964. When I was admitted to this Qur'anic school by my parents, I found my brother struggling hard with revising the Qur'an and rehearsing its recitation according to the grammar of *tajwid* under the supervision of a seasoned scholar of the Qur'an namely, Qari Waqa Allah 'Uthmni. I was assigned to a junior teacher, the late

Hafiz Muhammad Ilyas. This *maktab* had been established by the famous Mawlana Ihtisham ul-Haq Thanvi, reputed in those days as a popular public speaker in the religious circles of the country. The latter had been an old friend of our father since their early youth.

Early in the morning, we would to go to the Maktab together and returned by sunset. After a quick evening meal and a brief family get-together at home, our father-himself coming home after a long strenuous day of working in his office - would sit with us again for a kind of post-audit of that day's learning. This session was no less vigorous and awe-inspiring than the whole day's 'ordeal' at the Maktab. Those who have been exposed to the rough routine of a typical Qur'an school would well appreciate our Our father-a highly organized and methodical and meticulous, but extremely loving and caring man, continued this daily 'audit' for many years until we reached a certain stage of self-reliance and responsibility in our education. This thorough daily revision of the substance of knowledge gained on each day was continued by our father regularly well into several subsequent years even after we entered the stage of our regular education in the system of Dars-i-Nizami. This daily exercise was maintained more for my sake than for my brother. And looking in retrospect I feel that this daily supplement to regular academic diet was particularly helpful in my case since I was far from being brilliant and never could become hardworking student all my life. Therefore, our dear father (may

Allah reward him tremendously), who was no mere disciplinarian, but a highly intelligent and innovative trainer of mind and tamer of soul, knew well that his younger son was much more in need of supplementary coaching. The case of my brother, however, was entirely different. His was a unique case. He never needed to be convinced even during childhood that acquisition and expansion of knowledge was an essential requirement of human vocation of life.

During the years spent at the Maktab in Karachi, my brother had been greatly inspired by our paternal grand mother. Though not formally educated, not even properly lettered, she had a vast and deep understanding of Islam, particularly its early history. She had a peculiar captivating style of narrating to her grandchildren, stories of the prophets and early heroes of Islam. Immediately after Isha, lights were put off and all activity was suspended in our home. Dear old Amman, as we called her, would attract the children, specially my brother who was more eligible age- wise to listen, grasp and register the morals conveyed in her rich stock of fascinating stories. Even otherwise, he had seen more of her and lived longer under her special care. He was particularly inspired by her charismatic personality like many others who knew her both in our larger family of relations and outsiders. Our dear Amman was an embodiment of love and affection, a repository of wisdom and a source of sincere counsel not only for her children and grandchildren but for so many other people who

became acquainted with her. But my brother was closest to her heart and enjoyed the position of her most favorite child.

Often *Amman* went out of the house- almost as a daily routine- to visit the nearby huts (*jhuggis*) inhabited by swarms of Muslim immigrants that had been coming from India. Our area in Jacob Lines was surrounded by a whole shanty-village in which these *wretched of the earth* fought their battle of existence. These poor but patriotic Pakistanis had still been flooding from India well into the late fifties. The male members of their families would go out in search of small labor to earn their daily bread. *Amman* had made a habit of visiting their ladies – left alone and forlorn having little to do save serving as domestic helpers in the houses of comparatively better off residents of Jacob Line quarters, for meager wages of 5-10 rupees per month. Even this little opening was not available to all.

In due course, Amman, by her regular visits made friends with many elderly ladies of then hutments, helping them with whatever material or money she could afford. Gradually she became a popular figure among these ladies and their children who also lovingly called her Amman. She became a source of solace for them. If she failed to fulfill many of their pressing needs, she would surely provide them some consolation in their miseries. She would often give practical advice to them in solving their small problems and thus rendered a sort of 'counseling' service for these ladies in her own way. After a while, these rootless creatures-

passing through many travails because they had opted for living in Pakistan- became greatly attracted to our grandmother whom they all acknowledged as their common Amman. The latter, however, did not confine her interaction with this community to mere mundane matters. She employed her natural gift of teaching and preaching- a talent she had applied to so many others with success- her own children included. Amman also secured great success with her new audience. She somehow succeeded, in the course of time, to instill into their injured hearts and souls, the soothing consolation that a strong faith in Islam alone could provide. But she did this in a friendly and imperceptible way. Amman was successful in transmitting to these ladies the supreme values of Islam through narrating stories and anecdotes in simple idiom and ordinary medium which they understood and willingly assimilated. On Fridays, Amman would hold a large assembly of these ladies at her own house. On Friday, therefore, our father would invariably spend his whole evening in the mosque till isha to allow full peace and privacy to these hijab wearing ladies.

Eventually, these ladies- the informal students of *Amman*-adopted a positive attitude to life and learnt to overcome problems and worries arising out of their hard living conditions. A large number of their children were attracted to our house to take lessons in Qur'an-reading from our mother – *Amman's* daughter in law – and their regular coming evolved into an informal Qur'an school at our house specially for the girl-children. The latter were

also trained- whenever time permitted- in small crafts of the household like cooking, sewing, knitting, and embroidery. Our mother- may her life be prolonged by Allah's mercy- continued this special service of running an informal coaching centre well after our *Amman*'s demise in 1959.

My brother worked throughout this period as a special lieutenant of Amman. He would often accompany her in her visits to the shanty village. In fact he was her preferred escort in all her visits outside the house. He keenly observed her and seems to have deeply absorbed the spirit of overflowing sincerity and altruism that animated Amman, as he perhaps also learnt the art of persuasive communication from this articulate lady. His impressionable mind at that tender age of 8-9 years seems to have deeply registered her simple method of teaching and effective mode of preaching- a method rooted essentially in sincerity of intention and intensity of speech. In many ways, my brother emulated the qualities of our beloved grandmother. And he loved her passionately as much as she showered her affection upon him. This indeed is a vital psychological factor in effective teaching and learning- a method whose origin is traceable to the Prophet (S.A.W).In many respects, my brother displayed the abiding impact of our grandmother on his over-all traits of character and features of personality. I have often reflected on the issue of upbringing specially with reference to my brother. What fascinated me, often caused bewilderment and always generated great respect for him, was that despite finding very limited opportunities of formal education and spending almost nothing in the form of money and material resources on education, he could excel all those of his peers, cousins and friends who were much more fortunate in finding opportunities of excellent learning and highest standards of education at a very high material cost. Some of our cousins- first second and third- went to celebrated seats of learning in the world – in east and west, north and south, from New Zealand to America, from Japan to Egypt, from UK to the Arabian Gulf, and yet none of them could be compared with my brother in his broad outlook, vast accomplishments and a remarkably high level of originality in thought.

The answer, perhaps, lies to a great extent in the deep influence on him of our grandmother's matchless extraordinary personality- a personality the like of which is rarely seen is this human world, males included. It seems my brother's sincere and innocent service rendered enthusiastically to her very august, altruistic and noble mission- a mission that permeated her heart and soul and engaged her frail physique day and night – earned both the old missionary and her young lieutenant- a certain Divine approval and blessing. This latter fact seems to have been the foremost factor in my brother's unique evolution and singular success. He missed his loving mentor most terribly when she suddenly expired in September 1959 – in the same month on the same date when her illustrious grand son expired also suddenly fifty one years later on the same date: 26th September 2010. And my brother himself always fully acknowledged his debt to her. He

often reminisced about his close emotional attachment with her. He would often relate to his younger brother (the present scribe) and sister some of the most inspiring stories he heard from her. And these stories by no means were ordinary oft-related tales. These were intelligently selected by her and related to decisive events in history. Events that changed the entire course of early Muslim history in the first century of hijra. My brother often revealed the secret that his sharp grasp of the chronological order of the history of Islam had been essentially inculcated by our grandmother. Later readings only added colors. The basic structure had been put in place by her.

We had a younger sister too. She never went out to study anywhere formally. She learnt the Qur'an from our father at home. Later, at the age of forty, she also memorized the Qur'an by help of my parents and brother, she easily herself. With the learnt Urdu, English and Arabic and later rose to high standards of learning by her own personal interest and modest domestic efforts. She wrote and published many articles and booklets on Islam including Urdu translations of two important works from English, before she passed away at an early age of forty five in 2004. Like our grandmother, my sister too remained passionately engaged in teaching Qur'an to ladies of the neighborhood with translation and brief commentary. She completed the whole Qur'an teaching cycle about ten times. Likewise she too spent her leisure in social welfare activities along with other like-minded ladies. She had no children. Instead of treating this vacuum a

tragedy, she successfully converted this void in her life into an opportunity. She lavished her love on our children (of her two brothers) and this seemed to compensate her loss.

After about a year, in 1960, my brother was admitted to *Madrasa 'Arabiyya Islamiyya* – established a few years ago – by Mawlana Muhammad Yusuf Binnouri at Karachi. My brother studied there for four years until 1964 when our family had to be shifted to Islamabad, the new metropolis, since our father was in Government employment.

At the Madrasa 'Arabiyya Islamiyya, my brother had the good fortune to learn Arabic up to a higher standard than usually offered in our madaris. He took lessons in Arabic linguistics and literature, mastering its depths and subtleties, from a very able and outstanding teacher from Egypt who was deputed there by the Al-Azhar University. This teacher namely, Ustadh Muhammad Yasuf 'Atiyya was virtually the founder of a new trend in Arabic learning in Pakistan and during his short sojourn in Karachi, he was able to produce a number of eminent scholars of Arabic in this country, my brother included. He benefited from the exceptional genius of this teacher far beyond the classroom coaching. He established a close personal relation with him and greatly relished this association throughout his life. He used to visit his revered teacher regularly at his house to supplement his learning at the Madrasa. At that early stage of his education (at the age of 15), he had not only learnt to write Arabic prose with facility but also developed a fine literary taste for the language of the Quran. Thus, an exceptional proficiency in Arabic language remained my brother's forte through his academic life. Another teacher who influenced my brother at that time was Mawlana Muhammad Hamid, the younger brother of the famous scholar and teacher of ladith, Mawlana Badr 'Alam, a great scholar of repute who had migrated to Madinah in the later part of his life and taught hadith at the Haram till the last moments of his life. When my brother joined the Madrasa in 1960, Mawlana Badr 'Alam was still on its faculty. Given the greed of my brother for knowledge and its worthy bearers, it is likely that he had occasions - to benefit from this luminary too. The latter's brother Mawlana Hamid, who was no less accomplished than his renowned brother, - though little known - remained engaged in teaching at the Madrasa till the end of his life. For some months, my brother was also afforded an opportunity to study Usul al-Shashi with Mawlana Muhammad Yusuf Binnouri himself. This happened when the regular teacher who was originally assigned to teach this text-book on usul al-fiqh had left for Madinah Munawwarah for advanced studies at the Islamic University there. My brother went straight to the head of the Madrasa, Mawlana Binnouri, agitated the issue before him and solicited his help to fill the gap. Looking at the keenness of the young student, the latter obliged and filled the gap himself.

His teachers at this *madrasa* included Mawlana Muhammad Idris Merathi. He was an experienced and expert

teacher of Islamic studies who left his mark on every student during his long and momentous teaching career in Pedagogy. This Mawlana Merathi later became the father-in-law of the well-known scholar and writer on Islamic Law, the late Dr. Ahmad Hasan who subsequently happened to be a colleague of my brother as a member of the research faculty at the Islamic Research Institute.

After shifting to Islamabad, my brother spent some time in the as a pupil of Mawlana Qari Muhammad Amin, an outstanding teacher who was a graduate of the famous *Madrasa Fatehpuri* at Delhi and was known to our father since those early days as the latter had been teaching Persian language in that seminary run by the famous scholar of Persian Qazi Sajjad Husain. After some time, my brother was admitted to *Dar al-'Ulum Ta'lim al- Qur'an*, the best reputed seminary in those days at Rawalpindi, established and managed by its dynamic founder, popular orator and Qur'an commentator Mawlana Ghulam Allah Khan. It was at this *Dar al-'Ulum*, that he passed his courses in *Dars-i-Nizami* and completed the final year of *hadith* studies in 1967.

During his stay in these *Madaris*, my brother never confined himself to the curricular scheme that was in vogue there. He acquired and read books extensively and thus constantly expanded his academic horizons. Though he had never formally learned Persian from any teacher but with little help from our father-himself a graduate of *Mazahir al-'Ulum*, Saharanpur and AMU (Aligarh) India, and well-versed in Persian, Arabic and

English, my brother managed to acquire a fair knowledge of Persian, and through regular reading, greatly enhanced his proficiency in this language. At an early age, he had developed sufficient taste for Persian literary works of prose and poetry. Later he passed with distinction the examination of *Fazil-i-Farisi* (Hons.) and was awarded a gold medal. In the later years of his life, he even composed verses in Persian and used this medium with facility for his adventures in self-expression and occasional spiritual catharsis, as it were. Some of his Persian Poems had been regularly carried by *Tahqiqat*, a monthly magazine published by Iran-Pakistan Research Centre, Islamabad.

While still at Dar al 'Ulum Ta'lum al-Qur'an, my brother became greatly fascinated with the poetry of Iqbal and writings of Mawlana Maududi. These two figures were generally frowned upon in the circles of Madrasa in those days. But my brother did not care to hide his interest in these towering contemporary figures of Islamic thought and openly exhibited his admiration for them. Despite his young age, he had earned great respect of his teachers as a keen student and earnest pupil. This respectability, which he enjoyed both among the faculty and the students of the Madrasa, prevented any unwelcome interference in his free pursuit of varied academic interests. It should be acknowledged in all fairness that the teachers of madaris in general held my brother in high esteem both during his association with them as a regular student and thereafter. This was indeed a great concession made by these people for him as this was an exceptional departure from the rigid

discipline usually imposed upon the students' community in a traditional *Madrasa*.

Before he formally completed the courses of *Dars-i-Nizami*, he privately pursued other formal studies side by side with the *Madrasa* education and passed Matric, F.A. *Adib-i-'Arabi*, *Fazil-i-'Arabi* and *Fazil-i-Farisi* (Hons.) examinations with distinction. He taught himself English with the help of an 'English-Made Easy' sort of a small book that he *per chance* purchased from an old bookshop in a dark alley frequented by him on our way to the *Madrasa*. During about 100 minutes' long journey between our home in Islamabad and the *Madrasa*, he would immerse himself in this English reader. He learnt this foreign language so silently and imperceptibly that this never seemed to be any issue for him. I do not remember him taking any particular help even from our father for this purpose.

Also, upon my father's insistence, after graduating from the *Madrasa*, my brother taught at *Madrasa Furqaniyya*, another *Madrasa* located at Rawalpindi, run under the stewardship of Mawlana 'Abd al-Hakim, a former member of the Parliament. This was an honorary assignment. My brother soon displayed his exceptional talents as an effective and successful teacher. The administration of the *Madrasa* was not quite reconciled to the intrusive presence of an alien looking non-conformist, somewhat unconventially attired youth. Instead of opposing my brother's entry, they conspired to collect for him all the hopeless students of

the *madrasa*, clubbing this 'human debris' together into one class. All these 'rejects' of different classes and of different age-groups – all of whom were older than their teacher –, were required to be taught Arabic verse and prose, grammar and composition all at once within the span of the few remaining months of the academic year. But when the result was announced, all these mediocres showed outstanding success and excelled many highly reckoned outstanding students.

However, whatever formal assignments might have engaged my brother at the madrasa, stray reading increasingly always fascinated him and he remained absorbed in them far beyond the requirement of completing curricula, passing exams or completing text-books. Visiting book-shops was as his favourite pastime. He had located many obscure places where old books were sold at throw-away prices. He thus made a good collection of books at a very early age. Even during childhood and adolescence, he seldom took interest in any sport or entertainment activity and remained devoted to books that always remained his dearest source of fulfillment and proudest possession. In those early days at Karachi, despite the fact that our family's income was quite modest, he was ever-ready to leave any other need of life for the sake of acquiring books. In later years, when Allah eased his financial difficulties and increased his resources, he spent lavishly on buying books.

After shifting to Islamabad, my brother often missed the vigor of the academic life that he immensely enjoyed at the Madrasa 'Arabiyya Islamiyyah of Karachi. It would not be an exaggeration to say that the only profitable class-room teaching that he ever received in his life was at this Madrasa which was a vibrant centre of Islamic education specially during the days of its great founder Mawlana Muhammad Yusuf Binnouri whose spirit of devotion and depth of learning pervaded the entire institution during the latter's life-time and even continued for many years posthumously and is still hopefully maintained to some extent. Courtesy and discretion - that always prevailed upon my brother's thoughts and responses - however, prevented complaining of the deficiencies of the teaching system that was practiced in the Madaris of Rawalpindi. Instead of any protest or complaint, that would have been of little avail, my brother took refuge in the endearing company of his books. He extensively read great works of his choice in diverse disciplines, and read with exceptional speed. His concentration, grasp and retention were remarkable. When he was only fifteen years of age, he had already delved deep in the basic sources of Islamic studies and exhaustively studied the celebrated works of the leading Muslim scholars specially those from the sub-continent like Shaikh A Fmad Sarhindi, Shah Wali Allah and Mawlana Ashraf 'Ali Thanvi. Later in his academic career, he wrote several books on the thought and contribution of the former two among these luminaries. His readings covered works in Urdu, Persian, Arabic, English, and during the last three decades of his life, even French and German. The only limit on his reading was non-availability of

some works due to want of sufficient resources or inaccessibility of certain rare sources. He dedicated his limited fortunes to the procuring books far more enthusiastically than a newly wed bride would spend on jewelry or cosmetics. In the pursuit of this passion, he often earned the ire of his family, but put up with this displeasure as a price worth paying.

Some two-three years after we had been settled in Islamabad, one day my brother received news that was the craving of his life. He could not hide his excitement when he revealed to me that the famous Islamic Research Institute of Karachi had recently been shifted to Islamabad. This was in late 1967. He took me along and we set about in search of this newly found treasure. Islamabad was then a small functional bureaucratic sort of city. the distances of which could be covered on foot. So off we went to look for the Institute's premises in all corners of the city without any address or phone number in our knowledge. At last we found it situated in some residential houses in (Street 67) Sector G-6/4. It was quite dark when we succeeded in our discovery. From the next morning, my brother became a regular visitor of the Islamic Research Institute's Library where he was warmly received by its founder and custodian Mawlana Abdul-Quddus Hashimi. The latter - a disciple of Sayyid Sulaiman Nadawi - was an exceptionally gifted scholar. He was virtually a mobile library of Islamic studies and ever generous to share his learning with any sincere seeker of knowledge. My brother thenceforth starting frequenting his house as well. And indeed he benefited

tremendously from the company of this great savant. Mawlana Hashimi was no ordinary man. A graduate of *Nadwat al-'Ulama'*, Lucknow, he had a sharp grasp, a photographic memory and was deeply versed in the vast tradition of Islamic studies with its main currents, prominent shades and significant diversities. Besides, he was an immensely pleasant personality to meet and one seldom felt bored in his company. He treated my brother like his own son and showered his fatherly graces upon him from the first occasion of their mutual introduction. It seems both discovered in each other something they had been searching for. This mental frequency, established between the teacher and the pupil from their first sight of each other, reminds one of the famous lines of Mawlana Rumi:

'if the thirsty are searching for water in the land, the water too seeks the thirsty in this world'.

Indeed in Mawlana Hashimi, my brother seems to have found the fountain he was looking for to quench his thirst.

The Mawlana's fatherly treatment of my brother was so consistent and conspicuous that many people mistakenly took him to be his real son. After the Mawlana's demise in Karachi, many people even offered condolences to my brother under the same impression.

It seems to have been so destined that a great deal of deficiencies left in his learning at the *Madaris* of Rawalpindi – a

source of silent agony for my brother – were adequately compensated – thanks to Divine Grace – by his seemingly casual encounter – evolving into close and lasting association – with Mawlana Hashimi. The visit to his house became a daily routine of my brother and a refrain of his life's rhythm for many years – almost two decades. After each session with this Polymath, he would often share with this humble scribe and other family members, and with great zeal and relish, the essence of his daily academic acquisitions from these informal sessions.

Every meeting between the two was an intellectual feast not only for the young recipient but perhaps for the other side too in some measure. For the latter seemed to have discovered in my brother a real seeker of knowledge with insatiable thirst to regale himself from his overflowing fountain of knowledge, experience, sagacity and wisdom. Until the last moments of his life, the Mawlana maintained his fatherly patronage of my brother and the latter on his part revered him as his real benefactor and a godfather of sorts. The Mawlana would emerge from his houselocated near the present Holiday Inn, Islamabad, a little before sunset for Maghrib prayers. He would pray at the Mosque in our neighborhood in (Street 16) sector G-6/2, and after Maghrib, my brother would almost invariably accompany him to his house, spending several hours in his educative and inspiring company. The Mawlana would do most of the talking. The subjects of his talk ranged from Tafsir, hadith. Fiqh, Kalam, Sirah and Islamic history to literature and poetry. Without any rigid formality of teaching and learning, this great savant and spiritual mentor immensely benefited my brother and generously shared his deep and original insights into the vast expanse of Islamic studies. Indeed Mawlana Hashimi, with his varied and extraordinary accomplishments, represented the golden tradition of our great past in his grasp, memory, understanding, extensive knowledge and deep all-round awareness about *Tafsir*, *hadith*, *Sira*, *Fiqh*, *Kalam* and Arabic literary tradition, their major trends, central issues and prominent exponents. The Mawlana who had been a disciple of great scholars of his time including great stalwarts like Mawlana Syed Sulaiman Nadvi, displayed in his exceptional talents the superb qualities of his great teachers and mentors.

No less worthy of special mention is the influence that my brother received from another giant – a great and towering figure of recent times who contributed immensely and decisively to many landmarks of our national struggle for independence. He was also solely behind some of the most momentous events in the life of the Muslims of the present age as a whole. Despite his massive contribution to making Pakistan an Islamic Republic and to some other significant achievements made in this country's short career, he is little known, and almost entirely ignored by our historians. He was Mawlana Zafar Ahmad Ansari (d. 1992) one of the lieutenants of Quaid-e-Azam and among the chief architects of 1973 constitution and an outstanding political thinker and constitutional theoretician, a master negotiator and an almost solitary and anonymous *Mujahid* of Islam in his own way. There

arose hardly any significant move for the resurgence of Islam in the last century, in which this great *Mujahid* did not make a decisive and consequential contribution. His epoch-making contributions perhaps escaped notice by our historians if only because he was by temperament averse to publicity and self-projection.

It was the good fortune of this younger brother that he had the privilege of making Mawlana Ansari's acquaintance before the elder brother. The vivid memory of his first casual encounter with him is still fresh in his mind when he first saw this giant leader of the world of Islam on the fateful day of 20th December 1971 at East Pakistan House. The anguish of the dismemberment of Pakistan a few days ago, had taken this humble scribe to East Pakistan House, where a meeting of our national leaders was in session to deliberate over the great debacle and its implications for our country. He had gone there in great pain and sorrow searching for some solace for the morrow from the assembly of the national leaders he trusted and knew. After a brief meeting with late Mr. Mahmud Ali, a great Pakistani politician and Patriot from the Eastern wing, he was coming out with a heavy heart when a small cab stopped in front of the East Pakistan House. An old weather-beaten, seasoned looking but attractive elderly figure emerged from the cab and eagerly enquired from this humble scribe: 'Where could I find Nawwabzada Nasrullah Khan Sahib? I felt immediately tempted to escort him to the interior precincts of East Pakistan House (a building later used for years as the

headquarters of the Supreme Court of Pakistan located at Peshawar road). I asked for the late Mr. Mahmud Ali again with whom I had a prior acquaintance and whom I had met minutes ago. While walking across the lawns of that spacious mansion, the Mawlana introduced himself as simply: 'Zafar Ahmad Ansari', in his typically humble self-effacing manner. On my request Mr. Mahmud Ali re-emerged from the conference room, warmly received this veteran national leader and ushered him in. This was my first encounter with the colossus called Mawlana Ansari.

The first week of April 1972 brought Mawlana Ansari to Islamabad to attend the opening session of the constituent Assembly of which he was an independently elected member from Karachi. Thereafter, he regularly came for the Assembly Sessions and staved sometimes for weeks at the MNAs Hostel at suite No.112. I and my brother became his regular visitors. Being younger, I often was sent by the Mawlana for small errands in the city of Islamabad for ordinary day to day needs like fetching medicines or purchase of pans from a nearby shop. On a couple of occasions. I was sent to fetch a taxi cab to take the Mawlana to the Prime Minister's House at Rawalpindi where he needed to go in connection with resolving important national issues with the late Mr. Z.A. Bhutto. Despite the latter's highest regard for the Mawlana and his ever-obliging attitude to him, the Mawlana refrained from seeking the smallest favour from him. Hence the need for the taxi to travel some 30 KM to see Mr. Bhutto at his Rawalpindi palace. I undertook these 'tasks' with a sense of pride.

I felt elevated to be of some use to a national leader of the highest caliber engaged in pursuing some national cause on behalf of the people of Pakistan. However, my brother soon earned a place of love and respect in the heart of Mawlana Ansari for his keenness and commitment to pursue higher long-term aims and objectives of national development that occupied the thoughts and initiatives of Mawlana Ansari, aims that transcended immediate political interests or expediences. Like his teacher, Mawlana Hashimi, Mawlana Ansari was no less instrumental in refining the intuition and imagination, defining the right direction for my brother's later academic orientation. Mawlana Ansari - who usually evaded public appearances and often maintained great reserve in mixing with people and sharing his views, increasingly trusted my brother. Gradually, he even started entrusting my brother with specific research tasks required for many of the grand strategies pursued for national development especially in the fields of constitution making and Islamization of Pakistani society and polity. An example of this trust that readily comes to mind is the task of defining the constitutional status of the Qadianis. My brother's role in this important landmark decision was confined to collecting relevant materials for the Mawlana. But later he was destined to play a bigger role in this issue when it was raised abroad. My brother was chosen by the Mawlana for presenting the Islamic point of view with regard to the famous or infamous Qadiani problem before the South African Supreme Court in 1987. It was at the behest of Mawlana Ansari that my brother was invited to appear as a witness in the capacity of an expert, at the Supreme Court of South Africa on behalf of the local Muslim

community. This task he accomplished to the satisfaction of the Mawlana under whose active guidance, he appeared before the Court daily for five weeks during October-December 1987. Another example of the Mawlanas trust in him – an honour that few others shared – is my brother's association with the national commission on the Islamization of the Constitution setup in the early 1980s, again on the sole recommendation of Mawlana Ansari, in which my brother made a not so modest contribution under the supervision of the Mawlana. These and many other activities of national significance initiated by the Mawlana, in which my brother became involved thanks to the former's patronage and guidance, greatly enriched my brother's fund of knowledge and experience and expanded his intellectual horizons. It was due to this close association with this great political and constitutional genius of the world of Islam that my brother developed unusual skills in comprehending and resolving complex problems in the spheres of law, constitution and judiciary. He employed these skills of his master with deftness and discretion subsequently when he was invited to hold certain important offices in the state. Thus my brother had the singular privilege of enjoying long association, trust and patronage of the Mawlana who had dedicated his life, with his whole heart and soul to the service of Islam, Pakistan and the Muslim Ummah. May Allah rest his soul in peace and reward him profusely, Amin! It seems probable to me that side by side with transmitting deep insights and original ideas, the Mawlana also transferred to my brother some portion of his great spirit of sincerity and zeal for the service of Islam and Pakistan.

As submitted above, the short scope of the present essay does not permit free use of pen to dilate upon the details of men and matters influencing my brother's life and shaping his personality. Therefore, I can only try to capture some flashes and highlights. The impact of our mother - May Allah prolong her blessed canopy over our heads - had been the most continuous and conspicuous. In so many ways, he resembled her. The most prominent of these personality traits that he seemed to have inherited from our mother is leniency, docility and tolerance. Unlike this humble writer, my brother was an embodiment of tolerance and clemency. He kept his cool in the face of the most provocative interlocutor. I often said to him in a lighter vein that he belonged to the Mu'awiya school of thought in tolerating nonsense, specially in the context of his conduct as a manager of man. Also being eldest, he had been blessed with unshared attention and care of our mother in her younger and healthier phase of life. Hence the deeper impact. It has been rightly said that behind every great man, there is a woman. I would qualify this maxim and replace the word 'woman' with mother. I am hopeful that my brother has already become a dweller of paradise and he has entered it under the shadow of our mother's blessed feet.

Also no less influential on my brother's later life – in his thirties and forties particularly – were some other highly prominent personalities from Pakistan and outside. These men included Dr. Muhammad Hamidullah (d. 2000), Dr. Ihsan Haqqi

(d. 1992), Dr. Mustafa al-Zarqa' (d. 1999), Mr. A.K. Brohi (d. 1987), the Founder-Rector of IIUI, and Justice Shaikh Aftab Husain (d. 1997), Chief Justice, Federal Shari'at Court (1982-1986) and last but not least our former Director General, Islamic Research Institute, Dr. S.M. Zaman. All these prominent figures – extraordinary and well-acknowledged in their fields – not only tremendously benefited my brother with their knowledge, wisdom and experience, but despite his being far junior in age, they shared their time most generously with him and treated him with utmost love and affection. They not only shared their valuable insights – the sun-total of their careers but also invested him with great self-confidence.

Returning to my brother's informal association with the Islamic Research Institute, it so happened that within weeks of my brother's newly found interest in the library of the Institute and its erudite librarian Mawlana Hashmi, he came across Shaikh Sawi 'Ali Sha'lan. The latter was a renowned Egyptian Poet invited by the late President Ayyub Khan on the advice of Qudratullah Shahab, then Education Secretary, to translate Allama Iqbal's poetic works into Arabic verse. The Egyptian guest was looking for a Pakistani scholar who could assist him in that assignment as the former was not sufficiently conversant with Persian and Urdu. When he met my brother, he was overjoyed to identify in him the scholar *par excellence* he was frantically looking for. My brother – himself a great lover of Iqbal – who had by then virtually memorized almost all his verse and digested much of his prose –

was more than happy to work with this Egyptian literary luminary. From the next day, they started working on this project. This joint enterprise produced some of the best specimens of the versified Arabic translation of Iqbal's literary legacy. The most outstanding example is the famous Ode entitled: Shakwa and Jawab shakwa published several times under the Arabic title: hadith al-ruh immortalized by the celebrated Queen of Egyptian Melody, Umm Kalthum. My brother remained associated with this leading literary figure of Egypt and helped him translate into versified Arabic, selections from Allama Iqbal's poetic works in Urdu and Persian. After about a year of vigorous activity fully shared by my brother, Shaikh Sawi suddenly left one morning for his home country without leaving a trace behind. My brother naturally regretted this abrupt departure of his senior associate and lamented the loss of this fertile literary resource provided to him by Providence. He, nevertheless remained ever indebted to him and always thanked Allah for this opportunity whereby he was able to further refine his skills in Arabic and greatly improved his linguistic capital and literary sensitivity through this yearlong association with this old and mysterious Egyptian fugitive. Soon, thereafter, my brother was offered a job of Research investigator at the Institute and thus he formally joined the institution with which he had been already so closely familiar, passionately attached and informally associated with his heart and soul.

After joining service at the institute, he became even more closely attached with Mawlana Hashimi. In those days, (1969-) the

Mawlana used to start his day with a short lesson in hadith from Mishkat al-Masabih. My brother naturally joined this class enthusiastically along with other senior scholars of the Institute. In the course of time, my brother also made acquaintance with some other prominent scholars associated with the institute at that time like Prof. Mazharuddin Siddiqi, Professor Muhammad Sarwar, Professor Saghir Hasan Masumi, Professor Qudratullah Fatimi, Professor Detlev Khalid (a visiting Professor from Germany) and Professor M.A. Khan. The latter belonged to the erstwhile East Pakistan, and under his guidance my brother wrote initial articles on Allal al-Fasi, a Moroccan revivalist scholar of the last century. Later, he was assigned to work on the 'Sanusiyyah movement of North Africa'. He completed this project in a matter of months which was published later under the auspices of the Shari'ah Academy, IIU under the same title. In the meanwhile, he passed M. A. exams in Arabic and Islamic Studies with distinction from the Punjab University.

Apart from his official assignment to work on al-Fasi, he wrote several articles on different other topics related to Islamic studies. Most of these articles were published in the *Fikr-o-Nazar*, the then monthly journal of the Institute which was edited in those days by an outstanding scholar, and an authority on the thought of Shah Wali Allah, Prof. Muhammad Sarwar. Later, (in 1980), this monthly journal was turned into a quarterly and my brother became its Editor along with his main editorial duties in *Al-Dirasat Islamiyyah*, the quarterly journal of the Institute in

Arabic. After sometime, he got himself registered as a Ph.D. student at Punjab University. For his thesis, he wrote a dissertation on the Role of Shah Wali Allah in Muslim Revivalism in India. In the writing of this dissertation, he was supervised by late Prof. Muhammad Aslam, the famous historian of Punjab University. However, due to some internal politics between rival groups of the University teachers, he could not earn the degree. Least discouraged by this maneuvering by unknown elements hostile to his illustrious supervisor, he submitted another thesis to the same University and secured the doctoral degree, though for many years he had been far too advanced in knowledge, erudition and scholarship than such formal accreditations could testify.

One great quality of my brother among so many others, was that he was least deterred from pursuing his academic course by conspiracies that pointless rivalries, jealousies and constantly hatched by hostile elements against him throughout his career. Such ill-meaning machinations continued unabated till the last hours of his earthly life. Far from being exasperated by such mischiefs - that were more often planned and endlessly executed by those he favored immensely - he did never even complain of such malicious people. Even if mention was ever made of any individuals and their betrayals in his presence by others, he never gave vent to any suppressed vendetta and simply dismissed the topic with a characteristic smile. Far from nursing any vendetta, he continued to treat such individuals with kindness and courtesy and always refrained from venting his wrath against these unscrupulous practitioners of vanity and wickedness. I am sure he must be enjoying abundant reward from his Lord for his enduring patience. May Allah forgive them and forgive us all.

These were some of the rare moral qualities that earned him so much love and adoration, honour and respect in the scholarly and learned community of the world of Islam - indeed a special Divine Grace. At the young age of thirty, he was widely acclaimed as a first rate scholar in the farthest corners of the world. During his academic career, he was invited hundreds of times to address assemblies of learned and scholarly people in the country and abroad. He was invited to assume the highest offices that any ambitious man could ever dream of, though he never entertained any worldly ambition for any of these sought-after positions. In fact, he never demanded any favor for himself from any one all his life. At least, I do not remember a single instance of such pursuit of personal interest. However, his constant and rapid rise in the ladder of worldly positions of power misled many to ascribe motives erroneously to that virtuous and God-fearing soul. Honors and acclamations my brother did receive in his country and abroad, endlessly and in abundance, but all this without the slightest suggestion, initiative or effort on his part. Shy and reserved by nature, and characterized by self-withdrawal, almost bordering on introversion, he received the highest distinctions of honour and prestige both within his own country, in several Muslim countries from Morocco to Malaysia, Kazakhstan to Qatar and even in some foreign lands inhabited by non-Muslims. It is a

matter of Divine grace that a talent ignored or nobility slighted in its own milieu, is often compensated by  $All_{7}h$  by acclamation from distant quarters, indeed a true measure of acknowledgement.

However, his occupying such challenging offices as a Federal Minister, a Judge of the superior courts, a Member of the National Security Council and President of the International Islamic University did not least diminish his preoccupation with academics, his passion for reading and writing, teaching and preaching, guiding and supervising research by enthusiastic young students and promising scholars. He was perhaps the only sitting member of the Federal cabinet in this country who taught courses in various academic programmes International Islamic University, an institution he so sincerely and diligently served. He helped conceiving, and then untiringly working for its development and expansion, physical and academic for three decades. For IIU, my brother sacrificed prime of his youth since the age of 28 till the age of 59½. The University administration hastened to retire this highest scholar of the highest caliber of international recognition and easily abandoned the most dedicated professor also the most sincere servant of Islamic education relentlessly serving its cause even before its conception – much to his disappointment – without a moment's hesitation - upon his slight suggestion to leave service a few months before his due date of retirement. He, however, had little regrets afterwards. At least he never complained.

Islamic education remained his real love and dearest vocation, his overriding passion throughout his life. It was for the sake of an intense academic struggle for exalting the word of Allah and establishing Allah's writ in human life that he lived and toiled to his utmost capacity till the last breath of his life. For rendering some worthwhile service to the cause of Muslim education and academia, he dedicated all his faculties, all his being, working day and night with endless zest and zeal.

May Allah forgive my brother's failings and lapses – something from which no human could be immune. May Allah forgive his younger brother too for all his mistakes and blunders. May He reward my dearest brother profusely, exalt his station in Paradise and admit him to the august company of those he loved most: the Prophets, the Truthful ones and the Pious elders of the community of the faithful. *Amin*.

### The Life, contribution and achievements of Dr. Mahmood Ahmed Ghazi.

#### \* Dr. Ali Asghar Chshti

main article the author has discussed the characteristics and stages of the life of Dr. M.A Ghazi. He also highlighted that role, which was played by Dr. Ghazi in promotion of various disciplines of Islamic Studies. Dr. Ghazi was born at Dehli (India) in 1950. In 1954 his family was shifted to Karachi. During his stay at Karachi, he got education from a renowned religious institution Madarssa A'arabiya Islamia founded by Allama Muhammad Yousuf Bannori. In 1960 his family once again shifted to newly established capital of Pakistan i.e. Islamabad. He completed his study of Dars-e-Nizami in 1968. In 1969, Dr. Ghazi joined the Islamic Research Institute as its fellow. During his service in the said institute he improved himself getting FA, BA & MA degrees respectively from educational boards & University of the Punjab. Later on Dr. Ghazi got his Ph.D from University of the Punjab in 1988. Dr. Ghazi worked as editor of a scholarly Arabic Journal i.e. "Addirassat-al-islamiya" from 1981 to 1988. He also worked as editor of the "Fikro-Nazar" from 1984 to 1988.

Prfo Dr. Ali Asghar Chisti, Dean , Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Igbal Open University, H-8, Islamabad

In 1988 Dr. Ghazi was appointed as Director General of the Da'wah Academy, International Islamic University Islamabad. He remained on the said Chair till 1994. In 1995 Dr. Ghazi elevated to the post of Vice President (Academics). In 1999 he was selected as member of the Security Council of Pakistan and then in2000 he was appointed as Federal Religious Minister. In 2004 Dr. Ghazi became the President of International Islamic University Islamabad. In 2007, Dr. Ghazi received an outstanding offer from University of Qatar. He accepted that offer and joined the Faculty of Islamic Studies at university of Qatar as Professor /Dean. In March 2010, Dr. Ghazi was appointed as Judge, Federal Shariat Court Islamabad, when he was availing his annual vacation at his home town i.e. Islamabad. He joined the Federal Shariat Court and resumed his duties as honourable Justice. Dr. Ghazi was very committed, sincere & comfort to the said task as his natural inclination was towards the field of Islamic Law & Jurisprudence. On 25/08/2010 Dr. Ghazi suddenly felt discomfort. Consequently he joined the CCU of PIMS. Early in the morning of 26/08/2010 he was no more in this world due to heart failure. After the prayer of Zuhar he was buried in the graveyard of H-10, Islamabad. Hundreds & thousands of his students, scholars, Lawyers & citizens of Islamabad/Rawalpindi participated in Namaz-e-Janaza. This paper is basically a comprehensive document on the life of Dr. Ghazi, consisting on 1st rate information as the author worked with Dr. Ghazi as colleague & close fellow.

# MUHAZARAT-E-QURANI BY DR. MAHMOOD AHMED GHAZI

#### \* Dr. Abdul Hameed Khan Abbassi

This Paper aims to study the characteristics and introduction of Dr. Mahmood Ahmed Ghazi's book Muhazarat-e-Qurani. Prior to this, historical evolution of Quranic sciences has also been presented comprehensively to know how Quranic sciences have been under the evolutional process. As in Arab world Muslim scholars have contributed their best in the field of Islamic sciences by authoring numerous' books, Muhazarat-e-Qurani is a valuable contribution in Sub-continent of Dr. Ghazi's lectures delivered in women gathering as per his sister Azra Farooqi's request.

The in-depth study illustrated some of the vital characteristics of this book, which are described in this article. It begins with the concept and spirit of Jihad, either by sword or by Quran, Jihad by Quran is being invoked mainly. The aims and objectives of reciting the Holy Quran is

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Quran & Tafseer, Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Iqbal Open University, Islamabad

the important focus, how and why Muslims and non-Muslims recite it. A very immense and perilous misunderstanding of past and present is being highlighted with a way out for it. Dr. Ghazi suggests that to teach the Holy Quran, awareness of other sciences is not necessary but the mental and intellectual capacity of the learner is to be kept in mind.

Furthermore, in Muhazrat-e-Qurani Dr. Ghazi has declared all the scholarly work done by Muslim scholars in the field of Islamic sciences since the beginning of Islam to date, as uloom-ul-Quran (Quranic sciences) and Tafseer-e-Quran (commentary of Quran). He clearly expressed the fact that to translate the Holy Quran, some rules and regulations are to be followed strictly. About the presences of Israeli narrations in the commentary of Quran, Dr. Ghazi tells that Muslims are not biased to take references from other religions. Another vital characteristic of Muhazrat-e-Quran depicts the importance of teaching Quran and it is being considered very important in every era.

# NEW DIMENSIONS IN U'LOOM-AL-QUR'AN IN THE LIGHT OF MUHAZIRAT-L-QURAN BY DR. MEHMOOD AHMAD GHAZI

#### Dr. Sana Ullah

This paper attempts at an understanding of the new dimensions in the sciences of the Holy Quran which highlighted by Dr. Mahmood Ahmad Ghazi in his book-Muhazirat-l-Qur'an.

The Qur'an contains the revelation of ALLAH Sustainer of the universe, to mankind it is a message from The God to mankind and therefore of utmost importance to us, to properly grasp a message, one needs first of all to understand its contents exactly, and for this purpose one must study the Qur'an deeply and in detail.

Muslims have from earliest time, applied themselves not only to the message from Allah the Qur'an but also to its setting and framework, and the preoccupation with these ultimately developed in to the "Sciences" of or "Knowledge" about the Qur'an Known as "ulum al Qur'an"

It is no surprise to discover that the science of tafseer (ulum ul Qur'an ) Started during the lifetime of the prophet□ himself, After the death of the prophet□ the science of Qur'an took on a more systematic approach there were many among the companions who were well known for their Knowledge of the Interpretation of the

Leturer, Deptt of Tafseer, F/OAIS. A.I.O.U, Islamabad Hadith, I.I.U, Ibd

Qur'an as suyuti wrote. Ater the generation of the companions, the students of the companions took over the responsibility of explaining the Holy Qur'an, Finally the scholars of the later generation started compiling all of these sciences in to one book, and this began the era of the classic work on "ulum al Qur'an" when finally Burhan din al Zarkashee (d.794A.H) appeared with his monumental Al Burhaan fee uloom ul Qur'an, This is one of the great classic work in the feild of uloom al Qur'an. A little over a century later, Jalal ud deen al suyute (d.911.A.H) wrote Al Itqaan fi-ulum al Qur'an.

These two works are considered the standard resource works on ulum al Qur'an, and both have been printed a number of time during the last few decades.

Books on ulum al Qur'an continued to appear the throughout the centuries the better know books of this era have been Manahil al Irfan fi ulum al Quran by Shaikh Zurqani and one by Dr. Subhi Sahlih, entitled Mabaahith fi ulum al Qur'an and the other by Dr. Mannaa al Quttaan. In urdu Muhaazirat al Qur'ani )by Dr. Mahmook Ahmad Ghazi. Muhazirat-l-Qur'an, is in a book formate. This book published in January 2004, there are 404 pages in this book.

Finally to highlight new dimensions in the science of the Hily Qur'an in the light of Muhazirat l Qur'an are the hallmark of this paper.

# Important Features of "Muhadirat Hadith"

#### Dr. Taj-ud-din Al Azhari

Dr. Muhammad Ahmed Ghazi was born on Sept 18th, 1950 and died on Sept 26th, 2010. He has spent 60 years of his life in a productive and successful way. He worked at high ranks, made journey to 42 different countries and participated in more than a hundred conferences, yet he did not overlook writing books and left us with literary jewels of more than 30 books. When writing became unfeasible for him, he delivered lectures.

"Muhadirat Hidith" is a collection of his 12 lectures in which he has discussed hadith and its sciences in an attractive and a comprehensive manner; erased the doubts on hadith sciences and refuted the views of critics. He has reconciled the various meanings of the term "hadith" and has suggested the preferred opinion in case of various views on certain terms. Difficult terms are well interpreted. He has given true meaning to those ayat and ahadith which are taken by deniers of Sunnah as their

Associate Professor, Chairman Deptt of Hadith, I.I.U, Ibd

arguments, to avoid the wrong impression on the listener and the reader. Orientlists efforts are criticized and sometime acknowledged. He has frequently discussed contribution of his contemporaries in this field. Listeners are advised to adopt a moderate approach and are persuaded to contribute enormously in hadith literature.

This article is meant to bring evident the distinct aspects of "Mahadirat hadith" and manifest its worth.

#### An analytical study of the "Muhadharat-e-Fiqh"

#### by Dr. Mehmood Ahmed Ghazi

#### \* Dr. Ghulam Yousaf

In this article the author i.e. Dr. Ghulam Yousuf, Associate Professor, Department of Islamic Law F/O AIS, has introduced the book entitled "Muhadharat-e-Fiqh" and has discussed the main characteristics of it in a comprehensive manner. Basically this book as consisting on twelve lectures, which were delivered by Dr. M.A. Ghazi before a special class of audience. Later on these lectures were converted to chapters and compiled in the shape of a full fledge book.

Dr. M. A Ghazi was renowned scholar of Islamic Jurisprudence. He worked as member of Islamic Ideological Council for a long period. He remains judge of Supreme Court Sharia'h appellate bench. He taught Islamic Law & Islamic Jurisprudence at Faculty of

Assistant Professor, Department of Islamic Law, Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Iqbal Open University, Islamabad

Sharia'h & Law at International Islamic University as he was basically professor of that faculty. He also worked as professor & Dean in college of Islamic Studies at Qatar and did impart his knowledge to the students & scholars of that college. At the last he was appointed as judge of Federal Shariat Court of Pakistan. Due to his vast experience in the filed of Islamic Law & Jurisprudence, Dr. Ghazi achieved a tremendous status in the rank of his contemporaries. The compiler of this article did his best towards the collection of relevant material & selection of information. The article is valuable and beneficial for the students of Islamic Law & Jurisprudence.

## A Critical Analysis of Dr. Mahmood Ahmad Ghazi's Concept of Cosmopolitan *Figh*

#### \* Dr Shahzad Iqbal Sham

The author, in this article, initially by looking at the classical Fighi literature, concludes that during the past 13 centuries of the history of Islamic Jurisprudence, no considerable changes could be noted as regard to the application of Principles of Islamic Jurisprudence. The scientific development and introduction and application of brought a numerous changes into the life of technology human being which eventually needs some inevitable changes into the course of legislative process. To the author, Allama Iqbal was the first ever thinker in the modern Muslim history who drew attention of Muslim jurists to this phenomenon that changes are fact and are in front of Muslims, whereas available Fighi literature has not an ability to address the problems faced by the humanity and therefore, Iqbal hopes that whoever by looking at the whole Fighi literature proves the truthfulness of Islam would be the Mujaddid of the time.

Associate Professor and Head Department of Correspondence Courses in Islamic Law, Shariah Academy, International Islamic University, Islamabad.

The author claims that nowadays it is not possible for a single jurist to be a Mujtahid Mutliq Mustaqil as centuries ago Imam Ghazali has already introduced the theory of Tajazzu al Ijtihad according to which the jurisprudential realm has been decentralized into the chapters of Fiqh so the jurists may take a specialized area of Fiqhi in which they, ignoring the other areas of Fiqh, may express their views.

Despite this explanation, the author emphasizes that the question raised by Iqbal is still alive and requires proper response. Therefore, he by looking at Dr Ghazi's writings and speeches says that Dr Mahmood Ahmad Ghazi is the only thinker in the contemporary Muslim history who addressed the question raised by Iqbal. The author concludes that according to Dr Ghazi's view point, nowadays our problems can not be solved keeping in view a single Fiqhi school of thought, rather a Cosmopolitan Fiqh--- a cock tail of all Fiqhi School of thought--- is being emerged automatically and according to the author it is the turning point of Islamic Jurisprudence which Dr Ghazi has described at very right time.

The author, however, points out that though the clues of Dr Ghazi's Cosmopolitan Fiqh can, in the form of theory of Mira't al Khilaf and the concept of Talfiq, be found in Islamic Jurisprudence, the emergence of this Cosmopolitan Fiqh still needs its proper principles and this process may require decades or even centuries. At the end the author hopes that a serious scholar may take this discourse as his Ph D thesis and be produced a holistic picture of Cosmopolitan Fiqh.

#### The Structure and the Curriculum of Religious Schools (Deeni Madaris) in the opinions of Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

#### \* Dr. Shah Moeen ud din Hashmi

Dr. Mahmood Ahmad Ghazi discussed the important issues of the structure of the Religious Schools and their Curriculum. Throughout his life, he tried to develop a comprehensive and balanced structure for religious education in general for Islamic world and in particular for Pakistan. Furthermore, his written work and speeches provide ample evidence of his struggle in this regard. He also, tried to prepare such people who could provide a shoulder to establish such a system in our country.

The association between Modern and Religious Sciences and many other such disciplines has remained the centre of argument between Islamic and Western Scholars in recent years. On these scholarly arguments, the role of the western media remained partial and biased. Owing to these ambiguities, many doubts have been created about system of Madrasas and its Curriculum. For instance giving an argument about this system, it is claimed that education of modern world bears the responsibility of sorting out the

Assistant Professor, Department of Hadith & Seerah, Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Iqbal Open University, Islamabad

economical and social issues of today's world. Dr. Mahmood Ahmad Ghazi drew the attention of the scholars to this vital issue and tried to wipe out the uncertainty of the Western World regarding the system of Deeni Madaris.

Explaining the services and the responsibilities of Deeni Madaris, Dr Ghazi claims that these Madaris are doing such a social work in our country which cannot be compared with the work of any other welfare organization. These Madaris are providing shelter, food and religious education to at least more than 1.5 million poor children in Pakistan. The expenses of this system are not met by the government funding, and the Madaris are promoting education amongst chose people of Pakistan who belongs to the poor strata of life. They are taking care of the poor class and bringing them into the main stream of the society.

As for as national interest is concerned in connection with these Madaris, Dr. Ghazi says that the real objective of all those scholars, specialist, jurists and interpreters who get education in Madrasas should be to develop Pakistan as a welfare Islamic State. These scholars who are teaching in these Madrasas should also provide real spirit of Islamic studies to all the Muslims. The scholars of Muslim Ummah should also provide clear lines that have been described by the Holy Quran and the Sunnah of the Prophet Muhammad SAW.

There is no doubt that the specializations are required in various aspects of Religious Education but the following disciplines in the eyes of Dr. Ghazi carry more significant.

Dr. Ghazi has described the fields of specialization for the religious scholars by pointing out few of the most important fields:

- 1. Tafseer and Quranic Sciences
- 2. Hadith and Sciences of Hadith
- 3. Jurisprudence and its principles
- 4. Flats and Judiciary
- 5. Belief and Kalam
- 6. Islamic Economics and Business
- 7. Comparative Religions
- 8. Contemporary thoughts and study of Western Sciences
- Islam and Islamic Civilizations in modern era
- 10. Arabic Language and Literature

Dr. Ghazi was of the opinion that changes in this regard would not be made at extensive levels but there was a dire need to introduce minor amendments in the curriculum to meet the challenges of the present world. For instance, he was of the view that students should learn Arabic and English along with the subjects from natural and social sciences to bring the Deeni Madaris at par with modern institutions.

#### "Muhkamat Alam-i-Qur'ânî"

#### <sup>\*</sup> Dr. Junaid Ahamad Hashimi

This papers attempts to present a reading of the book "Muhkamat Alam-i-Qur'ânî" written by Dr. Mahmood Ahmad Ghazi, which delineates upon the themes, concepts, and characteristics of the "Quranic world" or state, in the light of "Javaid Nama" by Dr. Allama Muhammad Iqbal.

The book deales with the philosophical concepts and practical aspects of the subject.

This book has rich scholarly discourse, which can be considered as an important contribution to the field of "Iqbaliyat". The complier of this paper did his best to high lit the major aspects of the book befour its readers. The paper is beneficial for the scholars of Islamic studies and for those who are familiar with literature of Allama Mohammad Iqbal

Assistant Professor, F/O Usool-ud-din, I.I.U, Sector H-10.

#### My Brother

#### Mahmood Ahmad Ghazi

#### \*Muhammd Al-Ghazali

My brother, Dr. Mahmood A. Ghazi (May Allah reward him by His Infinite Grace) has been my role-model, teacher, mentor, benefactor and the most sincere friend. The memories of time spent with him are the most precious thing in my life. He memorized the Qur'an in early childhood, in this age, he greatly inspired by our paternal grandmother, who had a deep understanding of Islam, particularly its early history. She was an embodiment of love and affection, wisdom and a sincerity. The impact of our grandmother was very strong on his personality.

In 1960 he admitted to Madrasa 'Arabiyya Islamiyya established by Mawlana Muhammad Yusuf Binnouri until 1964. Being student of Ustadh Muhammad Yasuf 'Atiyya he acquired an exceptional proficiency in Arabic language which was the backbone of his academic life. After shifting to Islamabad, he completed courses in Dars-i-Nizami at Dar al-Ta'lim al- Qur'an in 1967. Among contemporary figures of Islamic thought, he was greatly fascinated with the poetry of Iqbal and writings of Mawlana Maududi. He benefited tremendously from the company of Mawlana Abdul-Quddus Hashimi & Zafar Ahmad Ansari. My brother was chosen by Maulana Ansari for presenting the Islamic point of view with regard to the Qadiani problem before the South African Supreme Court in 1987. He was also associated with the national commission on the Islamization of the Constitution setup in the early 1980s. He developed unusual skills in comprehending and resolving complex problems in the spheres of law, constitution and judiciary.

In his later life he was mostly influenced by several prominent personalities from Pakistan and outside included Dr. Muhammad Hamidullah, Dr. Ihsan Haqqi, Dr. Mustafa al-Zarqa', Mr. A.K. Brohi, Justice Shaikh Aftab Husain & Dr. S.M. Zaman.

He has been the Editor of Fikr-o-Nazar & Al-Dirasat Islamiyyah. He secured his Ph.D. Degree from Punjab University. Due to internal politics & rivalry, he has to submit two theses in the same university to obtain the degree. Rivalries, jealousies and conspiracies constantly came across him by hostile elements throughout his career & till the last hours of his earthly life but he always treated such individuals with kindness and courtesy. He earned honour and respect in the scholarly and learned Muslim community worldwide. He was invited to assume the highest offices & received several honours in this country and abroad, without any initiative or effort on his part. Challenging positions such as Federal Minister, Judge of the superior courts, Member of the National Security Council and President of the International Islamic University did not effect his academic activities & he kept rendering service to the cause of Islamic education and academia till the last breath of his life.

#### Dr. Mehmood Ahmad Ghazi and salient features of his style and thinking in the light of his publications in Arabic

#### \* Dr. Fazlullah,

The article sheds light on the life of Dr. Mehmood Ahmad Ghazi in brief describing his birth, his academic and ideological life, in addition to the posts he worked on. The article then discussed his publications on different topics in different languages such as Arabic, Urdu and English. The article pointed d to the moral character of Dr. Mehmood as it pointed to his profound thought, excellent writing rhetoric style his efforts, piety and above all his steadfast relationship with the Holy Quran and his love with the Holy Prophet (P.M.U.H).

The article discussed the features of the style of Dr. Mehmood Ahmad Ghazi exploring that he had command over language. That is why his style was grand not having any type of complications embellished with similes, metaphors, proverbs and metonymies. He attached very much importance to the context of situation, taking care of the audience. Similarly, the impact of Quran and the Sunnah is very clear in his writings. Althogh repetition is found in his writings & speech there is rhetoric rationale behind it.

The article tried to discuss the thought of Dr. Ghazi briefly. because the topic is vast. So the most important of his preference have been discussed first. They are as follows:-

- 1. Combination between legacy and contemporariness.
- 2. Mildness
- 3. Islamization of Islamic sciences and improvement of the methodologies.

<sup>\*</sup> Associate Professor, Faculty of Arabic, IIU, Islamabad

4. Refutation of the western civilization and its philosophy.

Encompassing all the thoughts of Dr. Ghazi is very difficult because he was a very genius person having intelligence and the sense of revival. He was a philosophers in both Islamic and social sciences, fulfilling the requirements of ijtihad. He also had knowledge of new topics such as globalization, apprehending the dangers of the Christian missionaries. He attached importance to the problem of Muslims and the challenges they face. He knew better the foundations of western civilization and the plight of Muslim community. He felt the need for Muslims to shoulder the responsibility in this critical time. His approach was objective. He studied the situation first and then suggested appropriate solutions. He was a critique of western civilization and culture.

# The scholarly efforts of Dr. Mahmood Ahmed Ghazi Study through his book "International Islamic Law"

#### \* Dr. Mohammad Ali Ghory

It has been consistent practice in universities and cultural centers in the Indian sub-continent to arrange series of lectures on the various subjects, for example series of lectures delivered by the philosopher Muhammad Iqbal, Sheikh Suleiman Nadwi, Mohamed Marmadjok in Bacthal city and others.

Bahawalpure University adopted this tradition in the starting with lectures delivered by Dr. Muhammad Hamidullah in the subject of biography of the holy Prophet (pease be upon him), and after fifteen years Dr. Mahmood Ahmed Ghazi delivered the second series of lectures in the same university on the International Islamic law, in which he reviewed all aspects of this subject, comparing the Islamic law with other manmade laws and this is distinguishing feature of this series. Dr. Mahmood Ahmed Ghazi wrote more

Assistant Professor, Department of Arabic, International Islamic University, Islamabad.

than thirty books in Arabic, English and Urdu languages on intellectual and legislative, political and Islamic economical, educational, historical, biographical issues, especially in the field of jurisprudence and law, and his book "The International Islamic Law" is a series of lectures delivered in 1995 at the mentioned university, and published in 2007 by Sharia Academy, International Islamic University, Islamabad.

Topics of this book which is called "Khutbat Bahawalpure" are:

- First speech: General introduction of Islamic law.
- Second speech: Introduction of International Islamic law.
- Third speech: International Islamic Law: a Comparative study.
- Fourth speech: International Islamic Law: a Historical study.
- Fifth speech: Islamic concept of the government from the international perspective.
- Sixth speech: Migration and its philosophy in the light of international relations.
- Seventh speech: Islamic government and its relationship to non-Muslims.
- Eighth speech: The law of war and its position in Islam.
- Ninth speech: Concept of neutrality in Islam.

- Tenth speech: Private International Law in Islam.
- Eleventh speech: Importance of international law in the modern era.
- Twelfth speech: Muslim minorities in modern secular states.

In the first nine lectures, Dr. Ghazi focused on General international law, and in the tenth lecture he spoke about the private international law by pointing towards its basis in Islam comparing with the manmade laws in the past and present.

The subject of the last two lectures - the eleventh and twelfth - is different from previous lectures. In these two lectures Dr. Ghazi spoke about the importance of both General International Islamic Law and Private International Islamic Law in the modern era.

According to Dr Ghazi we are all responsible for what we are suffering from; rulers and subjects, groups and individuals, and he believes that the distribution of the Islamic nation into teams and groups does not prevent the implementation of Islamic law, on the contrary the implementation of Islamic law will reduces the distance between people, and will work for the unity the Islamic community.

#### Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

#### \* Dr. Asmat ullah

The article attempts to analyze the views and the works of Dr. Mahmood Ahmad Ghazi, one of the most influncal intellectual, scholar and the academican of Islamic world of recent times. Initially trained in the local traditional religious institutions (madrahs) Dr. Ghazi acquired the modern education in the social sciences and became a personality balancing the both Islamic and Western traditions.

This article begins with exploring the important personalites who had played an important role - either through teaching or training - for shaping the persoanlity of Dr. Ghazi.

Perhaps, the most important aspect of Dr. Ghazi's personality is his works on the Islamic Law and Jurisprudence. He has produced at least a baker's dozen books in the field ranging from International Islamic Law, legislation of Islamic Texts and the history of Islamic legal thought. His endeavor for the implementation of Islamic law is also admiring and impersive. As an academican he led the International Islamic University, Islamabad, as jurist he presented many works on the Islamic law legistlation, as judge he worked in the Federal Shariat Court, as a reseracher he produced a plethara of works covering Islamic law, Quran, Hadith and its sciences, Sirah, Economic, Political Science etc. He is truly a role model for those who faithfully want to promote Islam and its Sciences not only in the Muslim Societies but to the whole world.

<sup>.</sup> Assistant Prof. Islami Research Institute I.I.U. Islamabad

# Traditional Islamic Education and Its Relevance Today

#### \* Dr. Mahmood Ahmad Ghazi

For a long period of time now, the dichotomy in the education of Muslims in Subcontinent has put them at an immense detriment. On one hand, the Madaaris teach traditional Islamic education, primarily focusing on the core values of classical Islam and, on the other hand the mainstream educational institutions underscoring modern education, largely lack in Islamic value based mode of knowledge, thereby depriving their students of competence and skills of Islam. The late Dr. Mahmood Ahmad Ghazi had a unique scholarly background where he tasted the both sides of the divide (traditional Islamic and contemporary modernized education). Being well acquainted with the motives and requirements of both, he always played a vital role in trying to establish a harmonious alliance between the two .The following lecture, delivered in United Kingdom is a momentous part of the same series where not only he divulged the illuminated history of the beacons of traditional Islamic education in Subcontinent but also put forward some very invaluable and exquisite recommendations for the improvement and upward mobility of Madaaris in Subcontinent.

<sup>\*</sup> Lecture delivered by Dr. M.A. Ghazi and edits by Miss Samina Aziz, Lecturer in Quranic Sciences, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad.

#### The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1 by Mahmood Ahmad Ghazi: A Reading

#### \* Dr. Muhammad Junaid Nadvi

This article is a reading of the book "The Life & Work of the Prophet of Islam, Vol. 1", translated in English language by Dr. Mahmood Ahmad Ghazi (1950-2010) in 1997. It was originally written in French language by Dr. Muhammad Hamidullah (1908-2002) under the title "Le Prophete del' Islam: Sa Vie et Son Oeuvre" in 1959. This magnum opus on Sirah, emerged in the French literature of the late 19th century, represents an epitome of the findings on Sirah or early Islamic history in chronological manner. This scholastic treatise portrays an inspiring observation and understanding about the life, labour and message of the Prophet of Islam (peace on him) from the religious, social, economic and political perspective, for the French-speaking world-community. This work endeavors to emphasize that Sirah is one of the fundamental secured institutions of Islam. Prophet Muhammad (peace on him) created and preserved a nation (Ummah) by forming the exemplary State of Madinah. Despite its frailty, this Ummah continuously prevails to this day on its basics; and throughout the entire history, Muslims have remained attached with Sirah.

**Keywords:** Islam, History, Sirah, Muhammad Hamidullah, Mahmood Ahmad Ghazi

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Seerah & Islamic History, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad

Research Journal

# MA'ARIF-E-ISLAMI

Faculty of Arabic & Islamic Studies
Allama Iqbal Open University, Islamabad.

Volume: 10 Issue: 1 January 2011 - June 2011

My Brother

Dr. Muhammad al-Ghazali

Traditional Islamic Education and its relevance today

Dr. Mehmood Ahmed Ghazi

The Life & Work of the Prophet of Islam

By Dr. Mehmood Ahmed Ghazi .... an analytical study

Dr. Junaid Nadvi

