#### OPEN ACCESS

Journal of Arabic Research (AIOU) jar.aiou.edu.pk iri.aiou.edu.pk

قصيدة «البردة» للإمام البوصيري مفتاح لترجمة الأدب العربي في الصين

# The Poem "Al Burda" by Imam Al-Busairi is a key to the translation of the Arabic literature in China

پ لي يي ( اليسع)

باحث الدكتوراه في الجامعة الوطنية للغات الحديثة، بإسلام آباد

ه ه د حافظ محمد بادشاه

الأستاذ المساعد، قسم اللغة العربية، الجامعة الوطنية للغات الحديثة، إسلام آباد

#### Abstract

Qasidat al-Burdah (Arabic: قصيدة البردة), known in English as the 'Poem of the Cloak' is also called 'Glittering Stars in Praise of the Best of Creation'. It is the most famous work of Imam Sharaf ad-Din al-Busiri in praise of the Prophet Muhammad (P.B.U.H), it's about 160 to 165 lines long and consists of ten chapters. In the anthology of Arabic poems, the Oasidat al-Burdah has had a great impact upon the history of the gasida genre as a whole. No other Arabic poem has been more frequently recited, translated, imitated or commented upon in so many languages of the Islamic world. It has been translated into all languages of great cultures, has also been translated into local dialects in Africa, Southeast Asia. This article mainly introduces the history of Chinese translation of this poem and its importance and impact in Chinese Arabic literature. According to historical records that the Arabic literature was unknown to the Chinese until the poem "Al Burdah" by Imam Al- Busiri was translated into Chinese at the end of the nineteenth century except for the Holy Qur'an and religious books. The translation of Al-Burdah is considered not only to be one of the earliest Arabic literary works to be translated into Chinese, but also to be the first ancient Arabic literary work to be translated into Chinese. Its Chinese translation work has improved the Chinese -Islamic translation library and at same time opened the prelude of China-Arab literary translation.

**Keywords:** Qasidat, Burdah, Busiri, Chinese translation, Arabic literature

إن الصين دولة عريقة حضارية كبيرة متسعة في شرق آسيا، وهي من أقدم الحضارات في العالم، ويعود تاريخها المدون إلى ما قبل 5000 عام تقريبا. و دخل الإسلام إلي الصين قبل أكثر من ألف وأربعائة سنة (في عام 651 على القول الراجح) عن طريق الفتح والجهاد، وطريق الحرير برا وبحرا. ويضرب جذور الصداقة بين الصين والعالم العربي إلي أعماق التاريخ، وطريق الحريرالقديم يربط أعرق حضارتين الصينية والعربية ، وتعيش هذه الصداقة في صورة السلام و التسامح والتعاون إلي يومنا الحاضر.

لقد تمتعت الصين والدول العربية علاقة تاريخيا طويلا من التواصل التجاري والثقافي والأدبي ، ويرجع الفضل إلى التجار من هذين البلدين، كان يحملون ثقافتهم من بلادهم وآدابها لتعزيز التبادل الأدبي والثقافي منذ الوقت المبكر. فتاريخ ترجمة الأدب العربي في الصين يعود إلى أكثر من ثلاثمائة سنة، حيث كانت البداية مع ترجمة القرآن الكريم في فترة ما بين نعاية حكم أسرة مينغ وبداية حكم أسرة تشينغ الملكيتين .

قد ما الأستاذ بسام شوي تشينغ قوه في مقالا بعنوان "الأدب العربي في الصين" معلومات مفصلة عن الأدب العربي وترجمته في الصين. وحسب ما جاء في مقاله، مرت ترجمة الأدب العربي في الصين بأربع مراحل المرحلة الأولى بدأت من أواخر القرن التاسع عشر حتى تأسيس جمهورية الصين الشعبية عام 1949، قصيدة "البردة"للإمام البوصيري تُرجم إلى اللغة الصينية خلال هذه المرحلة ،وأصبح أول عمل أدبي و ديني ،لكن الأمر الآسف هذه المرحلة ليس هناك عدد كبير من الأعمال الأدبية المترجمة. والمرحلة الثانية بدأت من الفترة التي تلت تأسيس الصين الجديدة إلى ما قبل "الثورة الثقافية"، فقد ترجمت دواوين شعرية عديدة إلى اللغة الصينية تضم قصائد وطنية أو ثورية لأبي القاسم الشابي وعبد الوهاب البياتي وشعراء آخرين من أقطار عربية عديدة. والمرحلة الثالثة تمتد من عصر الإصلاح والانفتاح في أوائل ثمانينات القرن الماضي حتى منتصف التسعينات، حيث دخلت الترجمة العربية عصرها الذهبي. فقد ترجم خلال أقل من عشرين عامًا نحو 150 عملا بين الروايات ومجموعات قصصية فقد ترجم خلال أقل من عشرين عامًا نحو 150 عملا بين الروايات ومجموعات قصصية

ومختارات شعرية أو نثرية. والمرحلة الرابعة هي مرحلة هادئة، شهدت انضمام الصين إلى المنظمة العالمية للملكية الفكرية في منتصف تسعينات القرن الماضي. 1

من هذا الاطار، نعرف أن الأدب العربي كان مجهولا من قبل الصينيين حتى تُرجم قصيدة «البردة» للإمام البوصيري إلى اللغة الصينية في أواخر القرن التاسع عشر. فعلينا أن نتحدث عن قصيدة " البردة" بإيجاز لاظهار أهميتها كما تظهر في العنوان .

## التعريف بالبردة:

إن قصيدة البردة هي من شعر الإمام البوصيرى، وهو من أشهر شاعر مدح الرسول صلى الله عليه و سلم .يعد البوصيري من أشهر علماء عصره ، وأبلغ فصحاء دهره ،وتلقي علومه علي أكابر مشيخة عصره في مصر،وذاع صيته واشتهر أمره، وقصده الناس الآخذ عنه، والاستفتاء في مختلف العلوم ،وله ديوان شعر .

لماكان مدح المصطفي -صلي الله عليه وسلّم من- من أوجب الواجبات علي القادرين علي المدح، إذ هو أصل من أصول حبه صلي الله عليه وسلّم لذلك، لجأ إليه كثير من أفاضل العلماء العالمين والعارفين المحلصين، بل من أجلاء الصحابة رضي الله عنهم، وعلي رأسهم شرف الدين البوصيري في قصيدته المشهورة. 2

كان من أبرز البارزين في هذا المضامر، إمام أئمة المديح، الامام البوصيري رحمة الله تعالى في قصيدتيه «الهمزية» و« الكواكب الدرية» المشهورة ب«البردة» والتي نال بحا شرف الامامة في هذا المضمار.

إن قصيدة "البردة" من أروع المدائح النبوية في تاريخ الشعر العربي، وتعتبر معلما من معالم الأدب، وآية من آيات الفن عريقة المقام، ولم تحفظ قصيدة مطولة كما حفظت بردة البوصيري، وتركت تأثيرا بالغا في نفوس الأجيال التالية من الشعراء المسلمين في كل مكان

<sup>1 -</sup> ا الأدب العربي في الصين: بقلم شوي تشينغ قوه، عميد كلية الدراسات العربية في جامعة الدراسات الأجنبية - بكين ،نشرت المقالة في مجلة بانيبال، صيف عام 2004 م

<sup>2 -</sup> البردة للإمام البوصيرى :شرح شيخ الاسلام الشيخ ابراهيم الباجوري ،ضبطها وعلق عليها الشيخ عبد الرحمن حسن محمود ، ص:3 ملتزم الطبع :مكتبة الأداب القاهرة

حتى في الصين. ينشدها الناس في المناسبات الدينية . لأنّ القصيدة إمتازت بدقة اللفظ ورقة المعني ، ومن الحب الصادق و الأخلاص والإمان. فضلا عن المشطرين والمخمسين والمسبعين كما أقبل آخرون علي شرحها وتدريسها. قد تجاوزت شروحها المكتوبة خمسين شرحا .قد المتاز في مدائحه النبوية بقوة الأسلوب وحسن الصياخة وجودة المعاني وجمال التشبيه وروعة الصور والحسن اختيار الألفاظ والمناسبة المقام 3، فصار الناس يتدارسونها في البيوت والمساجد ،كذلك ترجمت الي اللغات الإسلامية الأخرى. قد ظلت تلك القصيدة مصدر إلهام للشعراء علي مر العصور، يحذون حذوهم وينسجون علي منوالها، وينهجون نهجها. ومن أبرز معارضات الشعراء عليها قصيدة أمير الشعراء أحمد شوقي في "نهج البردة" التي تحتوى علي معارضات الشعراء عليها قصيدة أمير الشعراء أحمد شوقي في "نهج البردة" التي تحتوى علي معارضات.

## سبب تسمية البردة:

وقد أطلق البوصيري علي القصيدة اسم "الكواكب الدرية في مدح خير البردية "وكناها بالبردة لاشتمالها علي مناقب الرسول صليّ الله عليه و سلّم هو سبب أولي بأن البوصيري قد شبه مدائحه النبوية بالبردة.

عرفنا من التاريخ بأنّ كعب بن زهير حين أسلم على النبي النبي التاريخ بأنّ كعب بن زهير حين أسلم على النبي النبي النبي النبي الله وشمائله في النبي الله وشمائله في النبي الله وصفاته الحسية والخلقية.

والبوصيرى كان يشبه نفسه بكعب، فمن الراجع أن البوصيرى أراد أن تكون له قصيدة تحمل اسم قصيدة كعب وذلك من باب التبرك، وتيسير أمر عسير.

وهذا هو السبب بأن البوصيري قد شبه مدائحه النبوية بالبردة لأنها حوت محاسن الرسول وللبردة اسم آخر وهو البرأة، وذلك لأن البوصيري كان برأ بها من علته ، وقد

<sup>3 -</sup> فوات الوفيات: محمد بن شاكر الكتبي ، ج: 2، ص:314، عام 1299 مطابع دار صادر بيروت. والمدائح النبوية في الأدب العربي: در زكي مبارك ،ص 1415، الطبعة الأولي 1412 هـ - 1992 م دار الجيل بيروت ..

سميت كذلك بقصيدة الشدائد4.

هناك قصة مؤثرة في وجه تسميته هذه القصيدة بالبردة ، ووفقا للمؤلف نفسه قال البوصيرى:" إني كنت أعاني من شلل نصفي، فأبطل نصفى ، وكنت طريح الفراش على مدار السنة. يقال أنّ قصيدة" البردة" كتبها البوصيري على سرير المريض ، وهي قصيدة طويلة في مدح رسول الله ، لكن اسم القصيدة في هذا الوقت ليس قصيدة" البردة" . فكنت مريضا، وفكرت في عمل هذه القصيدة واستشفت بحا إلي الله عزّ وجل في أن يعافيني، وكررت إنشادها ،ودعوت إلي الله باكيا للشفاء الكامل . وذات اليوم، هو رأيت النبي في المنام فجاة ، هو لمس وجهي ورجليني بيده الكريمة المباركة ، وألقي عليّ بردة، فاستيقظت ، وجدت في نحضة، فخرجت من بيتي ، ولم أكن أعلمت بذلك أحدا حتى لقيني بعض الفقراء وقال: أريد ان تعطيني القصيدة التي مدحت بها رسول الله ، فقلت: أي قصيدة ؟ فقال: التي أنشدها في مرضك، وذكر أولها، وقال: والله، لقد سمعناها البارحة وهي تنشد بين يدى رسول في ورأيته صلى الله عليه وسلم يتمايل وأعجبته ةألقي علي من أنشدها بردة فأعطبته رسول الله الموصيري شفي من مرضه بفضل نظم قصيدة البردة ، وعادت صحته وعافيته إليه. هكذا شاعت واشتهرت هذه القصيدة بين الناس منذ ذلك الوقت ، وابتشرت انتشارا واسعا .

ولها أسماء أخرى هي: "الكواكب الدرية في مدح خير البردية"، و "البرأة"، و" الكواكب الدرية في مناقب أشرف البرية".

تعدّ قصيدته الشهيرة "البردة" من عيون الشعر العربي، مطلعها من أبرع مطالع القصائد العربية، حيث يقول البوصيري في مطلعها:

أمن تذكر جيران بذي سلم مزجت دمعا جري من مقلة بدم

4 - شرح البردة للبوصيري ونحج البردة لأحمد شوقي: د\ فتحي عثمان ص 29، الطبعة الأولى ، دار المعرفة القاهرة 1983م

5 - ديوان البوصيري : تحقيق محمد سيد كيلاني ، ص 243، مطبع مصطفي البابي وأولاده مصر 1374هـ. والبردة للإمام البوصيرى: الباجورى ص 3

# قصيدة «البردة» للإمام البوصيري مفتاح لترجمة الأدرب العربي في الصير.

أم هبّت الريح من تلقاء كاظمة وأومض البرق في الطلماء من إضم فما لعينك إن قلت استفق يهم فما لعينك إن قلت استفق يهم

قد اتفقت معظم النسخ الصحيحة إنّ قصيدة البردة مشتملة على مائة وستين بيتا، فصور جمال خلقه النبي صلّي لله عليه وسلّم وكرم أخلاقه في حسن بشر وشبهه بتشبيهات جميلة. قسمها العلماء عادة الى عشرة فصول:

| 2. في التحذير من هوي النفس | 1. في الغزل وشكوي الغرام |
|----------------------------|--------------------------|
| 4. في مولده ﷺ              | 3. في مدح النبي ﷺ        |
| 6. في شرف القرآن ومدحه     | 5. في معجزاته ﷺ          |
| 8. في جهاده ﷺ              | 7. في معراجه ﷺ           |
| 10.في المناجات عرض الحاجات | 9. في التوسل بالنبي ﷺ    |

هذا التعريف الموجز عن القصيدة يدلنا علي البردة ليست مجرد قميص يلبسها الإنسان، بل هي رمز حماية النبي صلّى الله عليه وسلّم وعظائمه، وتحظى بإعجاب المسلمين عبر العالم.

مما ذكر سابقا، بلغ اهتمام المسلمين الأجانب بالدين الإسلامي إلى أبعادا واسعة، وتتجلى بعض صور هذا الاهتمام في ترجمة قصيدة البردة إلى عدة لغات، من بينها اللغة الصينية .

تتمتّع هذه القصيدة بقيمة مرجعية مهمة لفهم الشعر العربي والأدب والفن والثقافة الدينية من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فهي أيضًا واحدة من الوثائق التاريخية المهمة لفهم تطور الثقافة الإسلامية في الصين ودلالاتها.

سمّى المسلمون الصينيون على تسميتها "مخمّس". يعتبر تعلّم قصيدة "البردة" وتلاوتها جزءا من حياة المسلمين ، حيث سيتلوها مسلمو الصين خلال الأعياد والاحتفالات وحفلات الزفاف ونشاطات لذكرى أسلافهم ، ولقد أصبحت نوعا من الثقافة العرفية والثقافة في مدح النبيّ عليه سلام وجزءا من حياة المسلمين. أن بعض الأبيات من هذه القصائد أصبحت أمثالا وأقوالا مأثورة منتشرة على نطاق واسع في أفواه الناس ، والتي لها تأثير إيجابي في تحسين آداب الناس ، والوعي الأيديولوجي ، والمشاعر الأخلاقية ، وتعزيز التناغم الاجتماعي.

ووفقا للسجلات التاريخية بأن الصينيون بدأوا بترجمة أمهات الكتب العربية في الصين باستثناء القرآن الكريم والكتب الدينية في أواخر القرن التاسع عشر، لا تعتبر ترجمة قصيدة «البردة» للبوضيري من أسبق الأعمال الأدبية العربية المترجمة إلى اللغة الصينية فحسب ، بل تعتبر أول الأعمال الأدبية العربية القديمة المترجمة إلى اللغة الصينية أيضا.

فكل هذا يرجع الفضل إلى العالم المسلم الصيني الشهير ما ده شينغ (يوسف روح الدين)، أول شخص ترجم القصيدة من العربية إلى الصينية، فعاد إلى الصين من البلاد العربية في العام 1868 حاملا معه قصيدة «البردة» لحمد بن سعيد البوصيرى، وقام بترجمتها من اللغة العربية إلى اللغة الصينية من أجل تعميق فهم الناس لدين الإسلام6. لكن لم تتم هذه الترجمة بسبب وفاته، وأشار إلى أنه في عام 1890 قام عالم اسمه "ما أن لي" كان مساعد وتلميذ مشيخه علي ترجمة «البردة» للبوصيري الي الشعر الصيني 7، وما شيوهاي ساعده في الترجمة. ونشرها بعد مراجعتها وتنميقها نسخا مطبوعة على ألواح خشبية باللغتين العربية والصينية في مدينة تشينغ دو ، فقد سلكت هذه القصيدة طريقة وأطلق على النسخ الصيني الكلاسيكي «كتاب الشعر» في تقسيم الشعر إلى أربع شطرات . وأطلق على النسخة الجديدة من ترجمة «البردة» «كتاب الشعر العربي». وأصبحت هذه أول وأطلق على النسخة الجديدة من ترجمة «البردة» «كتاب الشعر العربي عام 1838. ومما يجدر ذكره أن هذه الترجمة أعادت تصدير مع نصها العربي في دار الشعب للأدب ببكين عام يجدر ذكره أن هذه الترجمة أعادت تصدير مع نصها العربي في دار الشعب للأدب ببكين عام 1958. ومما 1955. ونشرت في 1957. وأيضا ترجمها الإمام العظيم ما ليانغجون بلغة جينغ تانغ عام 1938، ونشرت في 1955، ونشرت في 1955، ونشرت في 1955، ونشرت في 1955، ونشرت في المناه العربي الإمام العظيم ما ليانغجون بلغة جينغ تانغ عام 1938، ونشرت في 1956، ونشرت في 1955 ميناه المناه العربي عام 1956، ونشرت في 1956 ميناه المناه العربي المناه المناه المناه المناه المناه العربي غيام 1958، ونشرت في المناه على المناه المناه

<sup>6 -</sup> ترجمة الأدب العربي في الصين: ما تاو (بسيمة) ، المقال نشر في 10 يناير 2019

 <sup>7 -</sup> تلخيص الوثائق العلمية للترجمات الصينية. تأليفها للأستاذ محمد يوشع ص: ٨٧ ، المطبعة: دارالطباعة دون الطبعة.

<sup>8 -</sup> المعجم الديني: رئيس التحرير رين جيو، ص 153، دار نشر شنغهاي المعجمية المعجمية ، طبعة 1981 م. والمقال" الأدب العربي في الصين " بقلم شوي تشينغ قوه

ديه وا عام 1948. في الثمانينيات ، نُشرت الترجمة الحرفية العامية للبروفيسور ما جين بينغ من جامعة بكين ؛ وقام السيد نا قو تشانغ بترجمة بعض فصول إلى الشعر العامي من ترجمة ما أن لي ، ونُشرت في مجلة "الحكمة" في لانتشو. لحسن الحظ ، فإن نسخها والمخطوطات المتداولة بين المسلمين لمئات السنين مألوف ومنتشرة على نطاق واسع.

ما ورد أعلاه كلها معلومات مهمة حول ترجمة هذه القصيدة إلى اللغة الصينية، هنا من اللازم أن نتعرف عن هذا العالم والمترجم المشهور وتلميذه البارع للناس خاصة الأجانب لازدياد المعلومات عنهما.

\_1

العالم المسلم الصيني الشهير ما ده شينغ: لقبه "فو تشو" واسمه العربي يوسف روح الدين، ولد في السنة 1794م (أسرة تشينغ) من ولاية دالي في مقاطعة يونان، وتؤفي في سنة 1874م. هو نشأ في أسرة مسلمة علمية ،قد درس أسلافه الكتب الإسلامية على مدى أجيال، لذلك تعلم اللغة العربية والفارسية منذ صغره، وتلقى العلوم الإسلامية من العلماء الصينيين العارفين في شبابه حتى صار إماما مشهورا في بلده.

-2

من عام 1841 إلى عام 1849 ،هـو سفر إلي مكة المكرمة لأداء الحج وزيارة البلدان الإسلامية الكثيرة منها: القاهرة والاسكندرية ودمشق وبيت المقدس وغيرها . كانت زيارته زيارة علمية وثقافية ، وقام بإجراء اتصالات مكثفة مع العلماء والشيوخ المسلمين من جميع أنحاء العالم ، وناقشوا معًا ، وطلب العلم منهم وجمع الكتب الإسلامية خلال ثمان سنوات مستمر ، وكتب كتاب «مذكرات رحلة الحج» باللغة العربية أيضا . بعد عودة إلى الصين ،أنشأ المدرسة في

يونان وقام بالتدريس، بينما هو بدأ عمل التأليف والترجمة ونشر الثقافة الإسلامية، قد تتلمذ عليه كثير من الطلاب من أنحاء الصين. واشتهر بالشيخ الكبير بين الناس في ذلك الوقت.

إن الشيخ يوسف روح الدين كان يعمل علي تطوير وتعزيز الثقافة الإسلامية وتعليمها في الصين طوال حياته، وعرف باسم " الشيوخ الكبار الأربعة 9 والمترجم الشهير" في الصين بفضل جهوده البالغ المتواصلة وعلمه النافع. بلغت مؤلفاته أكثر من ستين كتابا مطبوعا و غير المطبوع، وتشمل علي قواعد اللغة العربية ونظرية التقويم الإسلامي والشريعة الإسلامية وعلم الكلام والنظريات الفلسفية. وتمت هذه المؤلفات بترجمة مباشرة من العربية والفارسية ، وبعضها الأخر مكتوبة باللغة العربية أو الفارسية. من أشهر مؤلفاته: كتاب النحو وكتاب الصرف سمي ب"متسق النحو والصرف" يستخدم في المدارس الدينية كمادة المقرر، وكتاب "محكمة التفصيل"، وكتاب " فتح العشق في الشريعة" وكتاب " الجمع المختار للأصول الأربعة" والخ. 10

-3 ما أن لي: لقبه: جينغ تشاي ، هو عالم ومترجم من قومية الهوي في عهد أسرة تشينغ، تاريخ الميلاد غير معروف، ولد في مقاطعة يونان، وتؤفي في سنة 1899م. ولد في أسرة علمية ، درس على أبيه في صغره، أنه مجتهد في التعلم وطرح الأسئلة وبارع في القصائد والشعر الصينية ،لذلك ،له أساس ومهارات متين

<sup>9 -</sup> الشيوخ الكبار الأربعة هم: العالم داود وانغ دي يو، والسيد يوسف ما جو، والعالم صالح ليوتشي ، و العالم يوسف رود الدين ما فو تشو

<sup>10 -</sup> مختصر من تأليف الشيخ المرحوم ما فو تشو: المؤلف: ما جي زو، من مقدمة،الطبعة الأولي ،دار النشر الصينية الدولية (هونج كونج) 2003م، والموسوعة الإسلامية الصينية ، دار الكتب القاموسية سيتشوان ، 1994م.

# قصيدة «البردة» للإمام البوصيري مفتاح لترجمة الأدرب العربي في الصير.

وقوية في اللغة الصينية .ودرس اللغتين العربية والفارسية على يد العالم الشيخ ما فوشو يوسف روح الدين حوالي عام 1850، وهو يجيد الكتب الإسلامية ، وعلم الفلك ، والبلاغة والنظرية ،وتعاون لاحقًا مع أستاذه في أعمال الترجمة وساعده على استكمال ترجمات الكتب الإسلامية إلى اللغة الصينية ،كان تلميذا الممتاز والساعد الأيمن له. 11 قد أكمل ترجمة لكتاب " مذكرات رحلة الحج " وقصيدة "البردة" من اللغة العربية الأصلية إلى اللغة الصينية كما ذكرت سابقا.

إنه ساهم مساهمة كبيرة في انتشار وتطوير الكتابات الإسلامية الصينية، وحقق نية صادقة أستاذه، وقام بتجميع ونشر قصيدة "البردة " باللغة الصينية .

حسبما أشار إليه السجلات الأجنبية، بعد قتل أستاذه ما فوتشو اغتيالا في عام 1874، عاش ما أن لي في بكين وعمل مترجما ومسجل باللغة الصينية والعربية في السفارة الفرنسية لدى الصين في عام 1876-12.1877

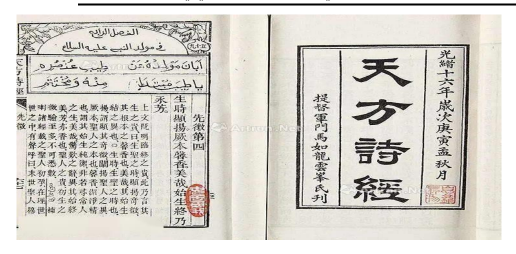
ونعرض بعض صور المخطوطة لهذه القصيدة أمام القراء (تصدير مع نصها العربي في دار الشعب للأدب ببكين عام 1957)

<sup>11 -</sup> مقدمة قصيدة البردة باللغة الصينية، و والموسوعة الإسلامية الصينية

<sup>12 -</sup> السيرة الذاتية ما فوتشو والسيرة دو وينكسيو: ياو قوه ليانغ، ص 49، 333، مصنع طباعة تشوشيونغ.



# قصيدة «البردة» للإمام البوصيري مفتاح لترجمة الأدب العربى فى الصير





ومن هنا يمكن القول إن ترجمة الأدب العربي في الصين انطلقت عن طريق علماء مسلمين مثل محمد مكين، وما ده شينغ، مهما تأثيراتها كانت محدودة ومُقتصرة على الأقليات القومية التي تدين بالإسلام. واقتصرت علاقة الصينيين باللغة العربية على ترجمة

معاني سور قصيرة محتارة من القرآن الكريم، التي ابتدأت منذ أواسط القرن الثامن عشر حتى عشرينات القرن العشرين، ولكن لا أحد ينكر عمل ترجمة قصيدة البردة إلي اللغة الصينية قد أدى إلى تحسين مكتبة الترجمة الصينية الإسلامية ، وفي نفس الوقت فتح الستار على ترجمة الأدب الصيني العربي.

في الختام، أنتهي كلامي من أحد كبار العلماء البارعين في الصين الأستاذ صاعد محمد مكين حيث يقول:" إن هذه المرة الأولى التي يُترجم فيها الشعر العربي إلى الشعر الصيني، كانت هذه المحاولة ناجحة للغاية، وتشجيع للمتعلمين اللاحقين". نعم، قد دخلنا عصر التنمية السلمية حيث تتكاثر الترجمات بفضل التواصلات الثقافية الثنائية في ظل مبادرة "حزام وطريق"، حيث تتلقى مشاريع ترجمة متنوعة دعما حكوميا واسعا. بالنسبة إلى الصينيين أنّ الأدب العربي ككنز دفين وأرض خصبة، فإننا ما زلنا في بداية استخراج هذا الكنز وحرث هذه الأرض. وقد شجّعنا كلام الأستاذ مكين علي مواصلة الجهود لجودة الترجمة، والارتقاء بالترجمة إلى مستوى أفضل، وإنشاء المزيد من الأعمال الأدبية العربية التي يحبها القراء الصينيون. فهذا واجب لكل من يتعلّم اللغة العربية .

# الهوامش

- المقال" الأدب العربي في الصين " بقلم شوي تشينغ قوه، عميد كلية الدراسات العربية في جامعة الدراسات الأجنبية بكين ،نشرت المقالة في مجلة بانيبال، صيف عام 2004 م .
- 2- البردة للإمام البوصيرى : شرح شيخ الاسلام الشيخ ابراهيم الباجوري ، ضبطها وعلّق عليها الشيخ عبد الرحمن حسن محمود ، ملتزم الطبع : مكتبة الأداب القاهرة.
  - 3- فوات الوفيات: :محمد بن شاكر الكتبي ، عام 1299 مطابع دار صادر بيروت.
  - 4- المدائح النبوية في الأدب العربي: :د\ زكمي مبارك ، الطبعة الأولي 1412 هـ- 1992 م دار الجيل بيروت ..
- 5- شرح البردة للبوصيري ونحج البردة لأحمد شوقي: د\ فتحي عثمان ،الطبعة الأولي ، دار المعرفة القاهرة 1983م.
  - 6- ديوان البوصيري : تحقيق محمد سيد كيلاني ، مطبع مصطفى البابي وأولاده مصر 1374هـ.
    - 7- ترجمة الأدب العربي في الصين: ما تاو (بسيمة) ، المقال نشر في 10 يناير 2019.
- 8- تلخيص الوثائق العلمية للترجمات الصينية. تأليفها للأستاذ محمد يوشع ص: ٨٧ ، المطبعة: دون الطبعة.
- 9- المعجم الديني: رئيس التحرير رين جيو، دار نشر شنغهاي المعجمية المعجمية ، طبعة 1981 م
- 10- مختصر من تأليف الشيخ المرحوم ما فو تشو: المؤلف: ما جي زو،الطبعة الأولي ،دار النشر الصينية الدولية (هونج كونج) 2003م، والموسوعة الإسلامية الصينية :مادة ما فو تشو ، لجنة الموسوعة الإسلامية الصينية ، دار الكتب القاموسية سيتشوان ، 1994م.