
67 

  
 
 
 

Article 

 قصة النبي محمد، صلى الله عليه وسلم، في سورة القصص والحديث النبوي: دراسة أسلوبية
The story of Prophet Muhammad, may God bless him and grant 

him peace, in Surat Al-Qasas and the Prophetic Hadith: A Stylistic 
Study. 

Authors & 
Affiliations 

Dr. Lubna Farah 
Assistant Professor, Arabic Department.  
NUML, Islamabad 

Dates 
Received: 05-09-2024 
Accepted: 01 -12-2024 
Published: 01-01-2025 

Citation  

Dr. Lubna Farah, 2024 
 قصة النبي محمد، صلى الله عليه وسلم، في سورة القصص والحديث النبوي: دراسة أسلوبية

 [online] IRI - Islamic Research Index - Allama Iqbal Open University, 
Islamabad. Available at:  https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 

Copyright 
Information 

 قصة النبي محمد، صلى الله عليه وسلم، في سورة القصص والحديث النبوي: دراسة أسلوبية
Dr. Lubna Farah, is licensed under Attribution-ShareAlike 4.0 International 

Publisher 
Information 

Department of Arabic, Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Iqbal 
Open University, Islamabad 

Indexing & Abstracting Agencies 
IRI 

 

Australian Islamic 
Library 

 

HJRS 

 

DRJI 

 

https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 

Journal of Arabic Research 

EISSN: 2664-5807, PISSN: 26645815 

Publisher: Allama Iqbal Open University, 

Islamabad 

Journal Website: 

https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 
     

Vol.07 Issue: 02 (July - Dec 2024) 

Date of Publication: 01-Jan 2025 

HEC Category: Y  

 



68 

ABSTRACT 
This research examines the role of storytelling among Arabs just 
before the advent of Islam, highlighting its presence in the Torah, 
Bible, and Qur'an, and its significance in early Islamic society. It 
delves into the Prophet Muhammad’s stance on storytelling and its 
evolution post-Islam. The study focuses on the influence of 
storytellers (qassas), particularly their involvement in political 
affairs, their interactions with authorities, and their contribution 
to historical narratives. 

In pre-Islamic Arabia, storytelling was essential in a society where 
the desert landscape created a void for entertainment and wisdom. 
Prominent figures such as Waki‘ ibn Sulayma al-Aidi and al-Nadr 
ibn al-Harith, who was versed in Persian culture and ancient texts, 
became well-known for using storytelling to oppose Muhammad's 
message. Additionally, soothsayers like Shaqq and Sati'h of Yemen 
held significant influence, using their ability to foretell the future 
to attract large followings. The soothsayers' blend of religious 
authority and mystical insight made them key figures in their 
communities, providing a sense of meaning and guidance. 

This research underscores the crucial role of storytelling in shaping 
history and culture among the Arabs and Muslims, revealing its 
power in both pre-Islamic and early Islamic societies. 

  



69 

 الملخص 

تناول البحث القصص لدى العرب عشية ظهور الإسلام، وتحدث عن مفهوم القصص في التوراة والإنجيل  
والقرآن، وموقف القرآن والرسول من القصص، وطبيعته في عهد النبي ، ثم تطوره بعد وفاة النبي ودور  

التاريخية، ودور  القصاص في التطورات السياسية وعلاقتهم بالسلطة، وعلاقة روايات القصاص بالمدرسة  
 القصاص في نشأة التاريخ عند العرب والمسلمين. 

كان للعرب في الجاهلية قصص يلهون به ويسمرون عليه، وكان القصص مظهراً من مظاهر الفن العربي  
الجاهلي، ومرأة صافية لطبيعة عاداتهم وتقاليدهم، وساد لدى عرب الجنوب والشمال قصص تناول أخبار  

 ملوكهم وشعوبهم وعاداتهم ومعاركهم. 

اعتمدت الثقافة العربية الشعر في توثيقها، فالشعر أقدم عهدا من النثر، وهو أول مظهر من مظاهر الفن  
م(، في قتل أخيه  530في الكلام، وقيل إن أول من ذكر الوقائع في شعره المهلهل بن ربيعة التغلبي ت )

أبي الصلت )ت   بن( وأمية  587كليب، وكان من أشهر شعراء الجاهلية عدي بن زيد العبادي )ت ) 
 م(628

وكان القاص يقوم مقاماً مهماً إلى جوار الشاعر في الصحراء المترامية التي كان الناس فيها بحاجة إلى ما  
يسد فراغهم، واشتهر في الفترة الجاهلية العديد من القصاص ومنهم وكيع بن سلمة الإيادي، والنضر بن  

، واستخدم قصصه في محاربة دعوة  الحارث الذي كان على اطلاع واسع بالثقافة الفارسية، والكتب القديمة 
 محمد ، ومنهم أيضا خالد بن سنان العبسي

وقس بن ساعدة الإيادي، وزيد بن عمرو بن نعيل، ويلاحظ على هؤلاء القصاص اطلاعهم على الكتب  
 السماوية القديمة. 

كان من أشهر قصاص الجاهلية أيضا الكهان، فقد كانوا عبارة عن قصاص دينيين لهم مكانتهم وعلمهم  
الناس بالفطرة   الغيب التي يحبها  الناس، وطلبوا مشورتهم وذلك لتنبئهم بأمور  إليهم  وحكمهم، واجتمع 

 ويقبلون عليها، ومن أشهر هؤلاء الكهان شق وسطيح كاهنا اليمن المشهوران. 

ساهمت أيام العرب في إثراء معلومات القصاص عن تراث القبائل في بواديهم ولعب القصاص دوراً هاماً  
الناس من خلال إظهار   القبائل يحضون  المعارك فقد كان قادة  المقاتلين في  في بث روح الحماسة عند 



70 

الفروسية والبطولة والشجاعة، هذا وقد عمل القصص في الجاهلية على تعليم الناس أمور حياتهم، وضرورة  
 التحلي بالأخلاق، وكذلك التعرف على تراك السابقين، وأحوال الأمم. 

ووردت كلمة   الديني  القصص  الغاء وشجع  بل  الشعبي،  القصص  بشدة  حارب  الإسلام  جاء  وحينما 
أفاد معظمها معنى الإخبار والحديث عن الأمم السابقة من خلال    21القصص في القرآن في   موضعاً 

الدي القصص  الكريم بالعديد من  القرآن  الأقوام بالرسل، وحفل  والرسل، وربط  الأنبياء  ني  الحديث عن 
التاريخي، وعدت مادة القرآن مادة الفصص الأولى في بداية الإسلام وذلك من خلال قراءة القرآن، وتفهم  
معانيه وحفظه، ثم اعتمد فيما بعد على أحاديث الرسول . ورواياته ومعاملاته، وشكلت سيرة النبي مادة  

 كبيرة للقصص والقصاص 

ويبدو أن هناك ارتباطاً وثيقاً بين كلمة الذكر والوعظ، وكلمة القصص، وظهر هذا جلياً في الروايات التي  
أثبتت المصادر وجود القصاص في أيام سيدنا محمد ، ومن أشهرهم عبد الله بن رواحة   أكدت هذا الترابط 

م( واللذان أقر النبي صلى الله عليه وسلم قصصهما، وكان النبي  660  - هـ  40م( وتميم الداري )ت  628  -هـ    8)ت  
لتليين قلوبهم، هذا وقد هدف   يستخدم القصص في المعارك من خلال الموعظة المعتمدة على آيات القرآن

 القصص في عهد النبي إلى أمور كثيرة منها ترسيخ العقيدة والدعوة للتفكير والتدبر والعظة. 

لفهم   فيه وذلك  اتساع رقعة الإسلام ودخول أجناس مختلفة  القصص بعد  إلى  أصبحت الحاجة ملحة 
الآيات والإرشادات المهمة في القرآن، وتم ذلك من خلال الرجوع إلى القرآن الكريم وأحاديث الرسول  

  - هـ  43وتوجه البعض إلى سؤال من أسلم من أهل الكتاب. وكان من أشهرهم عبد الله بن سلام )ت  
م(، ووهب بن منبه  660  -هـ  40م(، وتميم الدراي )ت  653  -هـ  32م( ، وكعب الأحبار )ت(  662
 م(، وغيرهم 726-هـ 108م(، ومحمد بن كعب القرظي .ت 732) - هـ 114)ت 

هـ 108م(، ومحمد بن كعب القرظي .ت  732)  -هـ  114م(، ووهب بن منبه )ت  660  -هـ    40)ت  
 م(، وغيرهم 726-

كان القصاص على اطلاع واسع بالقرآن وأسباب نزول آياته، والكتب السماوية القديمة كما كان لهم  
 اطلاع على السيرة النبوية، وعُدُّو من رواتها الأوائل. 



71 

وبعد أحداث الفتنة الأولى، وانقسام الأمة على نفسها، وظهور الدولة والفرق المعارضة، بدأ تسييس الدين  
الدولة   الدولة والمعارضة، وقامت  المسيس لدى  الديني  القصص  قبل الجميع لأغراض حزبية، فظهر  من 

لذين أطلقت عليهم  بالتدخل فيما يقال في المساجد من وعظ وإرشاد، وفي تعيين الأئمة )القصاص( ا 
والشيعة   الخوارج  وأئمة  علماء  أو  قصاص  مع  نفسه حصل  والشيء  الجماعة(،  )قصاص  الجماعة  أئمة 
والمعتزلة وغيرهم. وبهذا انقسم القصاص إلى قصاص الخاصة )الدولة(، وقصاص العامة )المعارضة(، وقد 

 . 1نهى علماء الدولة عن السماع لهم والجلوس 

 القصص لغة واصطلاحاً: 

(  1اشتقت كلمة "القصص" من الفعل الثلاثي قص وجاء في اللغة : قَصَّ أثََـرَه يَـقُصة قصاً وقَصَصَاً تتبعه )
، والقَص : تتبع الأثر، ومنه قوله تعالى : "  اتبعي أثره، وقيل القص قوله تعالى: )نحن نقص عليك أحسن  

 ه به وأخبره القصص(الأثر شيئاً بعد شيء، وقص عليه الخبر قصاً وقصصاً أعلم

هـ. تحقيق: عَبْد الرحيم محمود.    ٥٣٨أساس البلاغة. جار الله محمود بن عمر الزَّمَخْشِريِ أبو القَاسِم. ت  
يْن مُحَمَّد بن مكرم  ٧٧١  –  ٧٧٠م: ص    ١٩٥٣.  ١مطبعة أورفاند بالقاهرة. ط . لسان العرب. جََاَل الدِِّ

  ١٩٦٨دار صادر. بيروت. لبنان.   هـ. الطبعة الأولى.  ٧١١بن منظور الأفريقي المصري أبو الفضل. ت 
 . ٧/٧٤( ينظر لِسَان العَرَب: مَادة )قصص( ٤)  .٧٥– ٧٣/  ٧م: مَادة )قصص( 

 مفهوم الفن القصصي 

للفن القصصي جذور عميقة في التراث الأدبي العربي القديم، إذ عرفه الإنسان وأولع به منذ أقدم العصور،  
لأنه كان هو نفسه مصدر الأساس لخلق هذا الفن، لهذا أصبحالأنسان في الوقت نفسه مبدعه وبطله.  

الفن، كما كانت خيالاته    وعدت الحياة بأوسع معانيها وتجاربها؛ مسرح الوقائع الأحداث التي جسدها هذا
تطور حياة   القصصي مع  الفن  منبع الأبداع شخصياته ومأساته. ولقد نما  وأحلامه وإدراكاته وتفكيره 
الإنسان، إذ واكب كفاحه وصراعه مع محيطه الطبيعي والاجتماعي. وعكس صراعه المستمر والمزدوج مع  

 . 2من جهة أخرى الطبيعة وتحدياتها المتقلبة من جهة، ومع أخيه الإنسان 

العالم، مفهوما عاما  ٢ولقد قدم "روبرت لويس ستيفنسون ) ( والذي يعد من أشهر رواد القصص في 
لتعريف الفن القصصي بقوله : " بانه سرد يكون أما واقعيا أو خياليا لأفعال قد تكون على شكل نثرا أو  



72 

شعرا ء الهدف منها إثارة الاهتمام والاستمتاع أو لتثقيف السامعين أو القراء ". كما ويضيف " ستيفنسون  
" بانه يوجد ثلاث طرق فقط لكتابة القصة فقد يأخذ الكاتب في الطريقة الأولى حبكة ثم يجعل شخصياتها  

الثانية ويختار لها ا ترفع من  مناسبة لأحداثها؛ أو يأخذ شخصية ما في الطريقة  لأحداث والمواقف التي 
قيمتها؛ أو قد يأخذ الكاتب في الطريقة الثالثة جوا معينا ) حدثا )ما( ويعمل على أن تكون الأفعال  

 والشخصيات معبرة عنه أو مجسدة له. 

 أنواع القصة: 

القصة في أبسط تعريفاتها: » أحدوثة شائعة، مروية أو مكتوبة، يقصد بها الإمتاع أو الإفادة«، وترادف  
التعريف الحكاية والخبر والرواية، والقصة القصيرة، إلا أن مصطلحالرواية والقصة القصيرة ينصرف   بهذا 

الحديث، وهذا المفهوم الدلالي  أكثر ما ينصرف إلى مفهوم هذا الفن المقتبس من الآداب الأجنبية بشكله  
فإن القصة تروي حدثا بلغة أدبية راقية عن طريق الرواية، أو الكتابة، ويقصد بها الإفادة أو خلق متعة ما  

 في نفس القارئ عن طريق أسلوبها، وتضافر أحداثها وأجوائها التخيلية والواقعية. 

والقصة بمفهومها العام شديدة الصلة بحياة الإنسان اليومية تتمتع بتأثير قوي في وجدان المتلقي ومشاعره  
صاحبت الإنسان منذ العصور الموغلة في فجر التاريخ، إذ اتخذ منها وسيلة للتعبير عن تاريخه الطويل في  

 . 3هذه الحياة « 

إن مبدأ القص لا تختص به أمة دون غيرها من الأمم منذ اتضاح ملامحه الأولى إلى اليوم، لأن تداول  
الأخبار يكاد يكون غريزة في الإنسان جبل عليها، والأمة العربية مثل غيرها من الأمم عرفت منذ القدم  

 تداول الأخبار بين أطراف بيئتها، كما نقلت أخبار غيرها 
 القصة الغرامية قبل الإسلام: 

لم يذكر لدى العرب في ظل حياتهم قبل الإسلام توافر قصص تتغنى بالحب والغرام سواء منه العفيف أو  
الصريح دون تكريس معنى نوعية هذا الحب بشكل ظاهرة خاصة، فقد اتسمت كتابات الكثير من الشعراء  

يل امرئ القيس  بانها عبارة عن قصائد قصصية كقصة دار جلجلة الخليعة لأمرئ القيس، وكذلك قصة رح 
 إلى بلاد الروم لاستعادة ملكه وقصة ملحمة الحب والصراع لعنترة الذي خلفه لونه الأسود. 

لقد عرف العرب في قبل الإسلام القصص التي تتحدث عن تلك المخلوقات غير مرئية ، مثل قصص  
الشياطين والغول والعنقاء وغيرها ، وهذا النوع من القصص تميز بانه من نتاج الصنع الخيالي الجاهلي ،  



73 

والذي جاء نتيجة خوف الأنسان من الطبيعة والحذر من إغضابها ، أو إشباعا منه للتطلع إلى عالم آخر  
تطمح بالوصول أليه النفس البشرية ؛ تعويضاً لطول المكوث على الأرض ولانعدام معرفة ما موجود في  

مثيل أعمال خارقة كتحويل  السماء ، ولقد ساعدهم حينذاك السحرة القادرين الذين كانوا قادرين للقيام بت
المناديل البيضاء إلى حمام بطريقة بهلوانية ، كما وتميزت هذه الحكايات والقصص بترابط حوادثها المشدودة  
فيها بطريقة توصف بالوهن والضعف ؛ وهي كانت جافة مقصورة على حادثة أو اثنتين. وقد أولع العرب  

لهدرة ذو تسعة رؤوس، وكذلك التنين الذي كان حارس  القدماء بكتابة القصص حول حيوانات العنقاء وا
 الكنوز المتموضعة في بلاد اليمن وكذلك فكرة الصراع بين الإنسان والجن

 وصف بلاد العرب : 

تقع بلاد العرب في الجنوب الغربي من قارة آسيا ويحدها من الشمال فلسطين وبادية الشام ، ومن الجنوب  
  ، الأحمر  البحر  الغرب  ، ومن  العراق  وبلاد  العربي  الخليج  الشرق  ، ومن  الهندى وخليج عدن  المحيط 

الواسعة ا البلاد  تبلغ مليونا وسبعمائة ألف كيلو متر مربع . وهذه  لمساحة المترامية الأطراف  ومساحتها 
يحيط بها الماء من ثلاث جهات ، وهي : الشرق والجنوب والغرب ، ولذلك سميت شبه الجزيرة العربية  
وهي بلاد صحراوية محدبة في أغلب أجزائها ، ليس بها من الأماكن الخصبة إلا بلاد اليمن ، وبعض  

د حاجة السكان . وقد وجدت قديما في بلاد  الوديان الواقعة في نجد والحجاز وهي وديان قليلة لا تس
اليمن بعض الممالك مثل مملكة "سبأ" ومملكة " حمير " ولكن النظام القبلى كان سائدا الأرجاء من شبه  

 الجزيرة العربية 

 خصائص الفن القصصي في المجتمع العربي قبل الإسلام: 

يرى أدباء الغرب بأن العرب قبل الإسلام لم يعرفوا القصة أو الفن القصصي وكانت حجتهم التي دعتهم  
إلى هذا القول بأن مزاولة هذا الفن يتطلب من الشخص الرؤية والفكرة والارتجال، والعرب قبل الإسلام  

اس، وقد شغلوا بأنفسهم  كانوا يتصفون بانهم أهل بديهة، إذ كان اهتمامهم منصب على معرفة طبائع الن
من النظر فيمن عداهم، وهم يفتقرون إلى عناصر التحليل والتطويل، ويصفون بانهم اشد الناس اختصارا  
في الكلام والحديث : وأقلهم تعمقا في البحث، كما يقل تعرضهم للأسفار البعيدة والأخطار الشديدة،  

 . 4م من ممارسة هذا الفن وإن طبيعة أرضهم وبساطة دينهم، وضيق خيالهم قد حرمته



74 

 

أما السبب الآخر في دعوتهم بفقر العرب قبل الإسلام بممارسة هذا الفن، هو أن هذا الفن يعد أحد أنواع  
النثر، كما يمتاز بانه فن كتابي أو نثر فني، لهذا فقد ظل ظهور هذا الفن في حكم العدم لدى العرب قبل  

اهجا لكتابة النثر عندها فكر  الإسلام .. حتى أواخر العصر الأموي، عندما وضع ابن مقفع الفارسي من
 .5في تدوين شيء من كتابة نثر الفن القصصي 

لكن أدباءنا العرب قد كان لهم رد حازم على ما أثاره بعض الأدباء الغرب من جدل حول معدومية توافر  
اتهامات الغرب      -  6هذا الفن لدى العرب قبل الإسلام، إذ تصدى الكاتب المصري احمد موسى سالم 

وهذا يتضح في قوله: " أن مثل هذا الدعاء فيه الكثير من الافتراء والمغالطة لحقائق التاريخ الأدبي في اللغة  
العربية، وإن مثل هذا الدعاء والإنكار سواء من الغربيين أو من نقاد العرب، أنما جاء لأنهم وضعوا القصة  

كأنموذج، فبحثوا عن هذا اللون في التراث العربي فلم يجدوه،    الغربية بمفهومها الغربي، وصياغتها الخاصة
وهذا بحد ذاته بعد مقياس خاطئ في عدم وجود الفن القصصي في الأدب العربي قبل الإسلام، وذلك  
لان القصة العربية حينذاك كانت تتميز بخصائص ومناهج والوان وأشكال مختلفة في تصوير المجتمع العربي  

 حلامه وتطلعاته. بآماله والأمه وأ

 الأدب الإسلامي 

تركنا العصر الجاهلي والجزيرة العربية ، ونريد بجوفها الحجاز وفي الجنوب باستيلاء الفرس على اليمن ، وفى  
الشمال بإلغائهم إمارة للحميين في العراق ، فارتد تيار النهضة العربية إلى الحجاز وتدفق في مدنه ، ولا  

 سيما مكة ؛ لأن مكة يومئذ كانت مثابة العرب لوجود البيت . 

ومجمع الثروة لوقوعها في طريق القوافل الآتية من الجنوب تحمل متاجر الهند واليمن إلى الشام ومصر ؛  
فهى سوق تجارية ومحجة دينية يؤمها العرب من أطراف الجزيرة يشترون منها السلع الأهلية والأجنبية ،  

ركة الدينية والاقتصادية  ويقضون مناسك الحج ، ويشهدون عكاظ موسم وكانت قريش قطب الرحا لهذه الح 
 والاجتماعية لولا ينها على الكعبة ، ورياستها في عكاظ ، وزعامتها في التجارة. 

وكان اليهودى يثرب واليمنى فوق نشاطهم الصناعي والزراعي يشيعون أكل الربا ويتشرون تعاليم التورة  
وأخبار النبوات . وكانت النيساطرة والميعاقبة من المسيحيين ببشرون بالإنجيل . وكان الشعراء بنشدون  



75 

أهازيج الحماسة على أوتار العصبية ، فيؤرثون نار العداوة والخلاف بين القبائل من جهة . ناهيك بما  
 يقاسونه في أرزاقهم من فحش الربا وأكل السحت وتطفيف الكيل. 

فالإسلام إذن قد قلب العقلية العربية قلباً ، وشن على الجاهلية حربا ، ورسم للاجتماع مثلا أعلى يخالف  
ما ألفوه ، وبناقص ما عرفوه . أما الإسلام فقد جعل المثل الأعلى للانسان الخضوع الله والانقياد لأمره ،  

 أتقاكم " ، وقال الرسول صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ  والقناعة والتواضع . وقد قال الله تعالى : " إن أكرمكم عند الله
وَسَلَّمَ خطبة الوداع : " إن الله تعالى قد أذهب عنكم مخوة الجاهلية وفخرها بالآباء . كلكم لآدم وآدم  
من تراب ، ليس لعربى على عجمى فضل إلا بالتقوى " ، فماتت بتلك العصبية القومية والجنسية ،  

لا للنسب ، والإخاء في الله لا في العصب . وأصبح القرآن والحديث دستور  وأصبحت السيادة للدين  
 الأمة. 

 نشأة القصص وتطوره في الإسلام حتى نهاية الدولة الأموية 

 . القصص في عهد النبي عليه الصلاة والسلام 1

 القصص الديني وتطوره بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم  2

 القصص في عهد النبي عليه الصلاة السلام 

وردت كلمة القصص ومشتقاتها في القرآن الكريم في واحد وعشرين موضعاً، أفادت غالبيتها معنى الإخبار  
( وهذه الآيات مكية إلا آية واحدة 1والحديث عن الأمم السالفة من خلال الحديث عن الأنبياء والرسل ) 

ذَا لَهوَُ الْقَصَصُ الحَْقُّ ۚ وَمَا مِنْ إِلََٰهٍ    في سورة النساء المدنية، وهي على النحو التالي:  سورة ألى عمران إِنَّ هََٰ
ُ ۚ وَإِنَّ اللَََّّ لَهوَُ الْعَزيِزُ الحَْكِيمُ     7إِلاَّ اللََّّ

أي إن هذا القرآن وما فيد من الأخبار عن امر عيسى، وإنه عبدى ورسلي وكلمتي، القيتها ألى مريم لهو  
 ، 8القصص " الزواية الحق، وأنه لا معبود بحق إلا الله 

تعالى لنبيه محمد : كما قصصنا عليك يا محمد ، أي أخبرناك من نبأ موسى وفرعون وقومه، وأخبار بني  
،    9إسرائيل مع موسى، كذلك نخبرك بأنباء الأشياء التي قد سبقت من قبلك فلم تشاهدها ولم تعاينها 

، ليتعظ بها أهل     10وقد أتيناك من لدنا ذكرا" أي القرآن الذي شمل هذه الأقاصيص والأخبار الحقيقية 



76 

العقول. موسى أي اتبعي أثره. وقيل: انظري ما يفعلون، فقصت أخت موسى أثره، وبصرت به عن جنب  
 .    12. وقيل قصيه: أي اثره، و اعرفي خبره، اخظري أين وقع الى من صار 11: أي بمحاذاته، إلا أنها لم تأته 

وكان القصص النبوي إضافة إلى القصص القرآني المادة الأساسية في الوعظ والتذكير أيام النبي يذكر أن  
عائشة "رض" سألت النبي صلى الله عليه وسلم أن يذكر لها حديث خرافة فقال: "إما أنه قد كان" وقال:  

كون معهم، فإذا استرقوا  "إن أصدق الأحاديث حديث خرافة وكان رجلًا من بني عذرة سبته الجن فكان ي
 .  13السمع أخبروه فيخبر به أهل الأرض فيجدونه كما قال 

. وذلك  14وكان النبي يحدث عن بني إسرائيل بعد صلاة العشاء حتى يصبح ما يقوم إلا إلى عظم صلاة 
ليتعظوا مما قد نالهم من العقوبة في الدنيا، مع ما أعد الله لهم من العقاب في الآخرة، لما عصوا رسله، ولم  
يسمر بعد العشاء في الأمر من أمور المسلمين مما يرجع إلى   النبي كان أحياناً  يؤمنوا، زد على هذا أن 

 .15منفعتهم عاجلًا وآجلا دينا ودنيا 

،  17، وقصة الذي قتل تسعة وتسعين نفساً 16ومن القصص النبوي أيضاً ، قصة أصحاب الغار الثلاثة  
، وقصة العابد جريج، والغلام والجارية، والجارية، والرجل الذي تصدق  18وقصة الغلام والساحر والراهب  

 ، وقصص الجن. 21، وقصة وقصة ابنة فرعون  20، والأبرص والأعمى19على سارق وزانية وغن 

 لقصص النبوي 

لقد ذخرت السنة النبوية بالكثير من النصوص ذات الطابع القصصي، الترشد الناس نحو مبادئ الدين  
وتعاليمه السامية متعاونة في هذا مع وسائل الدعوة الأخرى في إيجاد الفرد الصالح والمجتمع السليم، كما  

يث يمكن لأي إنسان أن  أسهمت القصة في التأكيد على كثير من مبادئ العقيدة والعبادة والأخلاق، ح
يستلهم من نصوص السنة القصصية الصحيحة ما ينفعه في دينه ودنياه، ولم يكن غريبا أن تحتذي السنة  
النبوية بالقرآن الكريم في اشتمالها على عدد كثير من القصص؛ لأن القصة النبوية امتداد لغايات وأهداف  

 القصص. 
علومات وتحقيق جَلة من الفوائد، والتأثير في السامع والقارئ  القرآني، لما للقصة من قدرة على توصيل الم

على حد سواء و الحادثة المرتبطة بالأسباب والنتائج يهفو إليها السمع، فإذا تخللتها مواطن العبرة في أخبار  
 .22الماضيين كان حب الاستعاب المعرفتها من أقوى العوامل على رسوخ عبرتها في النفس« 



77 

ما تقصر عنه سائر فنون النثر؛ لأن الإنسان بفطرته يميل إلى القص، ويتابع الأحداث بحرص شديد ينتظر  
نهاية لها وغالبا ما تحمل النهاية غاية وعظة وعبرة ، وتقوم سلوكا أخلاقيا، و ما من شك في أن إقبال  

لاستيعاب الجيد، والتأثر  الناس على القصص وتعلقهم بأحداثها يعمق مضامينها، في نفوسهم ويمكنهم ا
بالأحداث... فكان القصص هو أسلوب، التربية العملية الذي يكبح جَاح الشهوات المنطلقة، ويشد  
من أزر المتمسكين بالحق والثابتين عليه، أسوة بمن سبقوهم على الطريق«، وهذا يبين الدور الرسالي الهام  

 .23ل الدراسة الذي تضطلع به القصة، سواء القرآنية أو النبوية مح

 القصص الديني وتطوره بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم: 

بدا واضحاً أن القصص في عهد الرسول تمحور حول القرآن الكريم، الذي أمر النبي بتدوينه، وأضحى  
 القرآن المحرك الأساس لحياة المسلمين اليومية، وحل القرآن بقصصه محل الموروث القصصي الجاهلي. 

أصبحت   العربية والإسلامية،  الفتوح  انتهاء موجتي  بعيد  العرب  دولة  استقرار  وبعد  الوقت،  مرور  ومع 
، ومن هنا جاء الاهتمام بالأحاديث ذو العلاقة بأسباب  24الحاجة ملحة فيما بعد لفهم آيات القرآن 

النزول، وتفسير الآيات الكريمة، إلا أن هذه الأحاديث وما فيها من روايات لم تشبع فضول المسلمين في  
صدر الإسلام، وتوجهوا إلى سؤال من أسلم من أهل الكتاب، وكان لهم إطلاع على الكتب السماوية  

الله بن سلام، وأبي بن كعب، وكعب الأحبار، وتميم الداري، وتبيع ابن امرأة    السابقة، ومن أشهرهم عبد
والتلمود   للتوراة  فهمهم  على  بناءً  المواضيع  هذه  شرحوا  وهؤلاء  الصنعاني،  منبه  بن  ووهب  كعب، 

، أو سؤال من عنده علم . بهما كعبد الله بن عمرو بن العاص، وعبد الله بن عباس،  25"الإسرائيليات  
 وكردوس بن العباس، وغيرهم. 

القرآن   إلى  ترجع  إنما  فنونه  بأسا، لأن  فيه  يرون  ، ولا كانوا  مرذولا  الأول  القرن  في  القصص  يكن  ولم 
والحديث، ولم يكن يشوبه إلا ما كانوا يسمونه بالعلم الأول"، وهو ما يتعلق بأخبار الأمم السالفة المأخوذة  

 . 26عن أهل الكتاب ممن أسلم منهم 

أخبارهم ودونوا   نقلوا  السالفة والأمم الخال  القرون  فيه من قصص  ما  السيوطي وتلمحت طائفة  يقول 
 27أثارهم ووقائعهم حتى ذكروا بدء الدنيا وأول الأشياء وسموا بذلك التاريخ والقصص 

 



78 

الكريم،   القرآن  بتفسير  واضحا  اهتماما  اهتموا  الأوائل نجدهم  القصاص  روايات  استعراض  ومن خلال 
م(، وتميم الداري  653هـ )32وتأويل اياته ، وبيان أسباب نزول بعضها، ومن أشهرهم كعب الأحبار )ت  

  108م(، ومحمد بن كعب القرظي )ت  687  -هـ  74م( ، وعبيد بن عمير )ت  660)  -هـ    40)ت  
 م(. 726 -هـ 

تطرقهم   أن  والرسل كما  الأنبياء  العالمي تاريخ  بالتاريخ  التفسير  الآيات ربطهم  ويتضح من خلال هذه 
لأسباب النزول حوى شيئا من الفكرة التاريخية للسيرة النبوية، وبذا عمل القصاص على وضع القرآن في  

 إطاره التاريخي. 

 وأورد الجاحظ رواية متأخرة تبين طبيعة التطور الحاصل في ثقافة الرواي "القاص". 

فهو مفسر، وشارح للقرآن من خلال التاريخ وسيرة الرسول، ولا شك أنه كان أديبا يلم باللغة وفقهها،  
فيقول عن موسى بن سيار : " ثم قص في مسجده أبو علي الأسواري، وهو عمرو بن فائد، ستاً وثلاثين  

حا لأنه كان  مات،  القرآن حتى  ختم  فما  البقرة،  سورة  تفسير  في  لهم  فابتدأ  ولوجوه  سنة،  للسير  فظا 
التاويلات فكان ربما فسر آية واحدة في عدة أسابيع، كأن الآية ذكر فيها يوم بدر، وكان هو يحفظ ما  

 ". 28يجوز أن يلحق في ذلك من الأحاديث الكثيرة 

اهتم القصاص برواية الأحاديث النبوية الشريفة، التي تهتم بأمور التشريع والحلال والحرام، والأمر والنهي،  
والإرشاد  والوعظ   ، والشمائل  إلى    29والفضائل  إضافة  الساعة  وعلامات  الأنبياء  قصص  من  شيئا   ،

 اعتمادهم على الشعر، فهو قصص  ديني صرف مستمد من حياة الرسول ومعاملات واجراءاته. 

وبلغ عن أبي إدريس الخولاني عائد الله بن عبد الله، وكان قاص أهل الشام وقاضيهم في خلافة عبد الملك،  
. وعن كردوس بن العباس  30أنه سمع أبا هريرة يقول عن الرسول : من توضأ فليستنثر، ومن استجمر فليوتر 

أن رجلاً من أهل بدر أخبره قول النبي صلى الله عليه و. وسلم "لأن أقعد مع قوم في مثل هذا المجلس  
 . 31أحب إلي من أن أعتق أربعة رقاب 

يستشف من روايات القصاص وجود علاقة وطيدة بين رواياتهم وسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم روي عن الأسود بن  
البصرة   ما نصه وكان أول من قص في هذا المسجد "مسجد  أول قاص بالبصرة  التميمي، وهو  سريع 

 .32الأسود بن سريع قال: غزوت مع رسول الله أربع غزوات 



79 

ويبدو أن دور قبائل البصرة في الاسلام ظهر بعد الردة، ذلك من خلال مشاركتها في الفتوح والغزوات،  
 فأهتم الأسود بن سريع التميمي بهذا الجانب للفت الانتباه إلى دورها. 

م( على الشعبي وهو يحدث بالمغازي فقال : لقد شهدت  692)  -هـ  73ومر عبد الله بن عمر يوماً )ت  
م( أنه كان محدثاً،  712)-هــــ94. ويذكر عن سعيد بن المسيب )ت  33القوم، فلهو أحفظ لها، وأعلم بها 

، وورد  34وكان الزهري أحد تلاميذه، وقد كتب سعيد شيئاً عن حياة النبي ، وعن الفتوح استخدم الطبري  
 أن أيوب السختياني روى أكثر من ثمانمائة حديث. 

وذكر المقريزي عن مصحف عبد العزيز بن مروان في مصر فقال: " ولما فرغ من هذا المصحف كان يحمل  
إلى المسجد الجامع غداة كل جَعة من دار عبد العزيز، فيقرأ فيه ثم يقص، ثم يرد إلى موضعه، فكان أول  

مئذ، وذلك في سنة ست  من قرأ فيه عبد الرحمن بن حجيرة الخولاني، لأنه كان يتولى القصص والقضاء يو 
 .35وسبعين" 

، وذكر عن  36م( أنه كان يخطب الجمعة في جامع دمشق 737  -هـ  120وورد عن عبد الله بن كثير )ت  
م( أنه كان يعظ في جامع دمشق في المصلى إلى جانب  731)  -هـ  113بلال بن سعد السكوني )ت  

م( أنه كان  699  -هـ  80، ويذكر عن غضيف بن الحارث السكوني )ت    37المنبر حتى يخرج الخليفة  
 م 708 -هـ  90يتولى صلاة الجمعة في جامع دمشق إذا غاب خالد بن يزيد بن   معاوية )ت 

للقرآن  وقراءة  وتذكيرا  الجمعة وعظاً  أن    38ولما كانت خطبة  بذلك، كما  يقوم  تميماً كان  أن  فلا شك 
الخلاف في الروايات في الحديث عن القصص وخطبة الجمعة، وفي تأدية ذلك قياماً أو جلوساً يزيد من  

، كما أن القص قد تطور  39الشعور بكون القاص هو إمام الصلاة، والمتولي لخطبة الجمعة في الوقت نفسه 
في فترة لاحقة حيث أن القاص كان لا يقص إلا مرة واحدة في الجمعة كقص تميم الداري ، ثم تطور  

 . 40القص بحيث أصبح القاص في عهد بني أمية يقص كل يوم بعد الفجر وبعد العصر 

 دور القصاص في التطورات السياسية وعلاقاتهم بالسلطة". 

بعد أن وحد النبي العرب سياسيا، وأقام دولتهم وعاصمتها المدينة، وجعلهم أمة يرتبطون في ما بينهم بولاء  
العقيدة، بدأ يتطلع إلى الخارج لاستكمال الموعود القرآني باستخلاف الأمم، لكنه ما لبث أن توفي قبل  

 تحقيق حلمه. 



80 

، وعمل  41وقامت من بعده دولة الخلافة، التي تبنت مشروع الإسلام السياسي، وحملته إلى الأمم الأخرى
الجديدة   الدعوة  بقصصه على خدمة  الإسلام 42القرآن  من خلال  العرب  واتسع سلطان  ، وبدأوا  43، 

، فعمل عمر بن الخطاب بعد الانتصار في الفتوحات على إرساء دولة  44يشعرون بأهمية دورهم التاريخي 
المؤسسات لأول مرة، فأقام بيت المال ديوان العطاء(، واقر التقويم الهجري، وقام ببناء الأمصار ، ونظم  

 العلاقة بين العرب وسكان البلاد المفتوحة. 

وفي العقد الثاني من الخلافة الراشدة حصلت الفتنة الكبرى، وانقسمت الأمة على نفسها وظهرت الحزبية،  
وقد رافق هذا انقسام الأمة على نفسها في أحداث الفتنة، مما في ذلك انقسام العلماء، والقراء، والقصاص  

 افقت الفتنة وأعقبتها. فيما بينهم حول الأحداث، وهنا تأثر القصص بالأحداث السياسية التي ر 

 دور القصاص في التطورات السياسية وعلاقاتهم بالسلطة". 

بعد أن وحد النبي العرب سياسيا، وأقام دولتهم وعاصمتها المدينة، وجعلهم أمة يرتبطون في ما بينهم بولاء  
العقيدة، بدأ يتطلع إلى الخارج لاستكمال الموعود القرآني باستخلاف الأمم، لكنه ما لبث أن توفي قبل  

 تحقيق حلمه. 

وقامت من بعده دولة الخلافة، التي تبنت مشروع الإسلام السياسي، وحملته إلى الأمم الأخرى وعمل  
الجديدة   الدعوة  بقصصه على خدمة  الإسلام 45القرآن  من خلال  العرب  واتسع سلطان  ، وبدأوا  46، 

فعمل عمر بن الخطاب بعد الانتصار في الفتوحات على إرساء دولة    ، 47يشعرون بأهمية دورهم التاريخي 
المؤسسات لأول مرة، فأقام بيت المال ديوان العطاء(، واقر التقويم الهجري، وقام ببناء الأمصار ، ونظم  

 العلاقة بين العرب وسكان البلاد المفتوحة. 

وفي العقد الثاني من الخلافة الراشدة حصلت الفتنة الكبرى، وانقسمت الأمة على نفسها وظهرت الحزبية،  
وقد رافق هذا انقسام الأمة على نفسها في أحداث الفتنة، مما في ذلك انقسام العلماء، والقراء، والقصاص  

 افقت الفتنة وأعقبتها فيما بينهم حول الأحداث، وهنا تأثر القصص بالأحداث السياسية التي ر 

  



81 

 خاتمة 

العرب   .1 الينا  الغرب، وريم  أدباء  قبل بعض  ادعاءات زائفة من  قبل الإسلام  العرب  نقد واجه 
أيضا، بأنهم لم يعرفوا الفن القصصي ولم يزاولوه، لأنهم كانوا أهل بديهة. الوان اهتمامهم منصب  
على معرفة طبائع الناس، وقد شغلوا بأنفسهم من النظر فيمن عند وهم يفتقرون إلى عناصر  

في  الت تعمقا  وأقلهم  الكلام والحديث  اختصاري  الناس  اشد  بأنهم  ويصفون  والتطويل،  حليل 
 البحث. 

يعد فن من فنون القول النثري يسعى للتأثير على مجموعة من السامعين بالاعتم على أسلوب   .2
فني معين، كما أنها لابد من أن تمتلك خصائص معينة بحيث تتوافر في الحاكي وخطبته، ويمتاز  

 الفن القصصي بتعدد أنواعه ومناسباته. 

د ان القصة أو الحكاية قديما ، تميزت بأنها قد رصدت الأقوال والسلوكيات من واقعا الحدث،   .3
وهي عكس ما نلحظه اليوم إذ نجد أن القصة الآن تنبع من إرادة الله الشكلي، أي أن الأدباء  

كلي،  قد نظروا للقصة العربية القديمة من محتواها المنفعي والعرضي أكثر من محتواها الفني أو الش
 وهو عكس ما نراه الآن في القصة الحديثة التي تهتم بالجانب الشكلي في مضمونها العام 

ان القصة أو الحكاية قديما ، تميزت بانها قد رصدت الأقوال والسلوكيات من والب الحدث،   .4
وهي عكس ما نلحظه اليوم إذ نجد أن القصة الأن تنبع من إرادة الله الشكلي، أي أن الأدباء  
  قد نظروا للقصة العربية القديمة من محتواها المنفعي والعرض أكثر من محتواها الفني أو الشكلي، 

 وهو عكس ما نراه الآن في القصة الحديثة التي تهتم بالجانب الشكلي في مضمونها العام. 

  



82 

 المصادر والمراجع 
 القرآن الكريم  1
 أخلاق القرآن، لأحمد الشرياضي، مكتبة بحر العلوم للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان  2
 الأدب والأنواع الأدبية، لدكتور طاهر حجار، دار طوق النجاة، بيروت، لبنان  3
 الأدب وفنونه لعز الدين إسماعيل، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان  4
 2001تهذيب اللغة محمد بن أحمد الأزهري، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  5
 الحديث النبوي من الوجهة البلاغية، كمال عز الدين، دار الفكر، بيروت لبنان  6
 ، جدة السعودية. 1988خصائص القصة الإسلامية، مأمون فريز جرار، دار المناوة للنشر والتوزيع،  7
 دراسات في القصة العربية الحديثة محمد زغلول سلام، دار صادر، بيروت لبنان  8
 و سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.  9

 . سيكولوجية القصة في القرآن، نقرة التهامي الشركة التونسية للتوزيع، تونس 10
 صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، دار طوق النجاة ، بيروت، لبنان  11
 صحيح مسلم مسلم بن الحجاج النيسابوري، دار إحياء التراث العربي، مصر  12
 1985. القصص في الحديث النبوي للدكتور محمد بن حسن الزير بدون ناشر، الرياض، 13
 مصر  - . القصص النبوي السيد شحاته، والسيد تقي الدين دار النهضة العربي، القاهرة 14
 مصر   -القصص النبوي السيد شحاته، والسيد تقي الدين دار النهضة العربي، القاهرة  15
 ه ـ1410قصص رواها الرسول بدر محمد ملك مكتبة دار التراث الكويت، ط الأولى  16
رسالة ماجستير جامعة    -القصة في السنة النبوية وآثارها التربوية، سلطان محمد عبد الله العرباني    17

 اليرموك السعودية 
 

 

 



83 

 الهوامش
 

 31، الدورى، والتكوين، ص202عبد الحليم القصة، ص  1
‘Abd al-Ḥalīm, al-Qiṣṣa, p. 202; al-Dūrī, al-Takwīn, p. 31. 

 2013المشوح، محد بن صالح احمد،  2
Al-Mushawwaḥ, Muḥammad ibn Ṣāliḥ Aḥmad, 2013. 

 2004العرابي الحضر، مفهوم القصة القرانية و أغراضها عند المسابقين والمعاصرين، دار العرب للنشر والتوزيع، هران،  3
Al-‘Arabī al-Ḥaḍar, Mafhūm al-Qaṣṣa al-Qur’āniyya wa Aghrāḍuhā ‘inda al-Sābiqīn wa 
al-Mu‘āṣirīn, Dār al-‘Arab li-al-Nashr wa al-Tawzī‘, Hirrān, 2004. 

 2005العبودي، ضياء عني لفتة ) 4
Al-‘Abūdī, Ḍiyā’ ‘Ani Lafta, 2005. 

 393، القاهرة، مصر، ص11الطبعة  1960ضيف، شوقي،  5
Ḍayf, Shawqī, 1960, 11th ed., Cairo, Egypt, p. 393. 

هو كاتب وصحفي وحرر للشؤون الدينية الجريدية الاخيرة المصرية، وعضو من مجلس الآمة عن دائرة السويس، له   1003أحمد موسي سالم: ) 6
 مؤلفات عديدة من اشهرها ) الفصص القراني في مواجهة أشعب الرواية والمسرح

Aḥmad Mūsā Sālim (2003): Writer and journalist… among his famous works: al-Qaṣaṣ al-
Qur’ānī fī Muwājahat Ash‘ab al-Riwāya wa al-Masraḥ. 

 105، القصص 16السخاوي، الاعلان، ص 7
Al-Sakhāwī, al-I‘lān, p. 16; al-Qaṣaṣ, p. 105. 

 211، ص3الطبري، تاويل، م 8
Al-Ṭabarī, Ta’wīl, vol. 3, p. 211. 

 154، ص8الطبري، تاويل، م 9
Al-Ṭabarī, Ta’wīl, vol. 8, p. 154. 
Al-Ṭabarī, Ta’wīl, vol. 3, p. 211. 

 164، ص2الزمخشري، كشاف، ج  10
Al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, vol. 2, p. 164. 

 26، ص10الطبري، تاويل، م 11
Al-Ṭabarī, Ta’wīl, vol. 10, p. 26. 

 166، ص4المشوكاني، فتح ج  12
Al-Shawkānī, Fatḥ, vol. 4, p. 166. 

 40تيمور، حاضرات، ص  822، ص2، انظر ايا: العلي، المفصل، ج 336ابن قتيبة، المعارف، ص 13
Ibn Qutaybah, al-Ma‘ārif, p. 336; see also: al-‘Alī, al-Mufaṣṣal, vol. 2, p. 822; Taymūr, 
Ḥāḍirāt, p. 40. 



84 

 
 . )عبدالله بن عمرو بن العاص( 149، ص2ابي داود، السنن، ج  14

Abū Dāwūd, al-Sunan, vol. 2, p. 149 (ʿAbd Allāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ). 
 881، ص2حوى، الاساس )قسمالعقائد(، ج  15

Ḥawwā, al-Asās (Qism al-‘Aqā’id), vol. 2, p. 881. 
 ( 247( مسلم، صحيح )رقم 346البخاري، صحيح )رقم  16

Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ, no. 346; Muslim, Ṣaḥīḥ, no. 247. 
 (2766، مسلم، صحيح )رقم 3470البخاري، صحيح  17

Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ, no. 3470; Muslim, Ṣaḥīḥ, no. 2766. 
 ( 3005مسلم، صحيح )رقم  18

Muslim, Ṣaḥīḥ, no. 3005. 
 ( 2964(. مسلم، صحيح )رقم 3464البخاري، صحيح )رقم  19

Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ, no. 3464; Muslim, Ṣaḥīḥ, no. 2964. 
 146، ص2الفبناء، الفتح، ج  20

Ibn Banā’, al-Fatḥ, vol. 2, p. 146. 
 228، ص1السوطي، الخصائص، قم 21

Al-Suyūṭī, al-Khaṣā’iṣ, vol. 1, p. 228. 
 5م، ص2013هـ، 1434، 1صلاح الديني محمود السعيد، صحيح القصصالنبيوي، دار الفد الجديد، القاهرة، ط 22

Ṣalāḥ al-Dīn Maḥmūd al-Sa‘īd, Ṣaḥīḥ al-Qaṣaṣ al-Nabawī, Dār al-Fatḥ al-Jadīd, Cairo, 
1st ed., 2013, p. 5. 

 16م، ص2006، 1أ.د طلعت محمد عفيفي سالم، القصص الصحيح في السنة النبوية، دراسة تحليلة تويوية، مكتبة الاعمان العجوززة، ط 23
Prof. Ṭala‘at Muḥammad ‘Afīfī Sālim, al-Qaṣaṣ al-Ṣaḥīḥ fī al-Sunnah al-Nabawiyya, 
Maktabat al-‘Ajūzah, 1st ed., 2006, p. 16. 

 46الحديد، الفن، ص 24
Al-Ḥadīd, al-Fann, p. 46. 

 15، زكار، التاريخ، ص61، 1شاكر، التاريخ، ج  25
Shākir, al-Tārīkh, vol. 1, p. 61; Zakkār, al-Tārīkh, p. 15. 

 397، ص 3الراففعي، تاريخ، ج  26
Al-Rāfi‘ī, Tārīkh, vol. 3, p. 397. 

 109، انظر جودة، القصص، ص104، ص104ابن الجوزي، نواسخ، ص 27
Ibn al-Jawzī, al-Nawāsikh, p. 104; see: Jawdah, al-Qaṣaṣ, p. 109. 

 243، ص1الجاحظ ، البيان، م 28
Al-Jāḥiẓ, al-Bayān, vol. 1, p. 243. 

 (  8-2عبد الرحمن بن ابي عميرة ) 29



85 

 
‘Abd al-Raḥmān ibn Abī ‘Umayrah (pp. 2–8). 

 ، الزهري 185، ص2الفسوي، المعرفة، ج  30
Al-Fasawī, al-Ma‘rifa, vol. 2, p. 185; al-Zuhrī. 

 166، ص1،  الهيثمي، مجمع، ج 90، ص2، الحنبلي، الاداب، ج 89، ص3ابن كثير، تفسير،، ج  31
Ibn Kathīr, Tafsīr, vol. 3, p. 89; 
Al-Ḥanbalī, al-Ādāb, vol. 2, p. 90; 
Al-Haythamī, Majma‘, vol. 1, p. 166. 

 28/ ص4ابن سعد، طبقات، م 32
Ibn Sa‘d, al-Ṭabaqāt, vol. 4, p. 28. 

 61، ص5، ابن حجر، تهذيب، ج 202، ص6ابن منظور، مختصر، م 33
Shākir, al-Tārīkh, vol. 1, p. 152. 
Ibn Manẓūr, Mukhtaṣar, vol. 6, p. 202; 
Ibn Ḥajar, Tahdhīb, vol. 5, p. 61. 

 152، ص1شاكر، التاريخ، ج  34
Shākir, al-Tārīkh, vol. 1, p. 152. 

 254، ص2المفريزي، خطط، ج  35
Al-Maqrīzī, al-Khiṭaṭ, vol. 2, p. 254. 

 45ابن النديم، فهرست، ص 36
Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, p. 45. 

 91، ص5الذهبي، سير، ج  37
Al-Dhahabī, Siyar, vol. 5, p. 91. 

 ( 229، ص)1الشافعي، الام، ج  38
Al-Shāfi‘ī, al-Umm, vol. 1, p. 229. 

 49، ص1ابن خجر، تهذيب، ج  39
Ibn Ḥajar, Tahdhīb, vol. 1, p. 49. 

 298، ص6انظر قصص أبو ادريس الخولاني، )ابن منظور، مختصر، م 40
See: Qaṣaṣ Abī Idrīs al-Khawlānī (Ibn Manẓūr, Mukhtaṣar, vol. 6, p. 298). 

 3جودة، الاسلام، ص 41
Jawdah, al-Islām, p. 3. 

 123جودة، القصص، ص 42
Jawdah, al-Qaṣaṣ, p. 123. 

 18حسين، القصة، ص 43
Ḥusayn, al-Qiṣṣa, p. 18. 



86 

 
 21الدوري، بحث، ص 44

Al-Dūrī, Baḥth, p. 21. 
 114، ص14، ابن ابي شيبة، المصنف، ج 344ابن الجوزي، القصاص، ص 45

Ibn al-Jawzī, al-Qaṣṣāṣ, p. 344; 
Ibn Abī Shayba, al-Muṣannaf, vol. 14, p. 114. 

 344ابن الجوزي، القصاص، ص 46
Ibn al-Jawzī, al-Qaṣṣāṣ, p. 344. 

 128جودة، الفصص، ص 47
Jawdah, al-Fiṣaṣ, p. 128. 

 


