
53 

  
 
 
 

Article 
قصيدة البردة نموذجا سيرة الرسول )ص( مع الشعراء وتفاعله مع الشعر  

The biography of the Prophet  with poets and his 
interaction with poetry.The poem Burdah is an example 

Authors & 
Affiliations 

Professor Dr. Kazem Hamad  
Mharrath Wasit University /Republic of Iraq 

Dates 
Received: 09-09-2024 
Accepted: 10-12-2024 
Published: 01-01-2025 

Citation  

Professor Dr. Kazem Hamad , 2024 
قصيدة البردة نموذجا سيرة الرسول )ص( مع الشعراء وتفاعله مع الشعر  

 [online] IRI - Islamic Research Index - Allama Iqbal Open 
University, Islamabad. Available at:  
https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 

Copyright 
Information 

قصيدة البردة نموذجا سيرة الرسول )ص( مع الشعراء وتفاعله مع الشعر  
Professor Dr. Kazem Hamad,  is licensed under Attribution-
ShareAlike 4.0 International 

Publisher 
Information 

Department of Arabic, Faculty of Arabic & Islamic Studies, Allama Iqbal 
Open University, Islamabad 

Indexing & Abstracting Agencies 
IRI 

 

Australian Islamic 
Library 

 

HJRS 

 

DRJI 

 

https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 

Journal of Arabic Research 

EISSN: 2664-5807, PISSN: 26645815 

Publisher: Allama Iqbal Open University, 

Islamabad 

Journal Website: 

https://ojs.aiou.edu.pk/index.php/jar 
     

Vol.07 Issue: 02 (July - Dec 2024) 

Date of Publication: 01-Jan 2025 

HEC Category: Y  

 



54 

ABSTRACT 
     This study aims to rehabilitate the reader, and put him before 

a new cultural understanding regarding the performative symbol 

performed by the opening stanza in the immortal poem “Bant 

Souad" The answer to the question is: Was the construction of 

the text determined by a methodology in which the poet wanted 

to create a meaning other than the apparent meaning, and what 

meaning did the poet want to produce? Have critical analysis 

methods left a problem in this text unresolved satisfactorily 

related to the dilemmas existing between the method of reception 

associated with the recipient and the method of response or 

influence associated with the textual aspects Therefore, 

admiration for him comes as a collective awareness and 

commitment, and a reaction to the mental and literary 

developments in the Arabian Peninsula? Then is it true that the 

recipients’ fascination with this poem is the culmination of the 

experience of the poet and the recipient derived from the 

procedures for understanding the style of artistic performance 

followed in ancient poetic production So that Kaab bin Zuhair, 

the Messenger (may God bless him and grant him peace), and the 

present companions had an aesthetic experience resulting from 

all of them obtaining critical insight gained from the usual artistic 

performance emanating from poetry produced during the recent 

decades preceding the dawn of Islam ? 

تهدف هذه الدراسة إلى إعادة تأهيل القارئ ، ووضعه أمام فهم ثقافي جديد بإزاء الرمز الأدائي الذي       
يؤد ِّيه مقطع الافتتاح في قصيدة "بانت سعاد" الخالدة ، والإجابة على تساؤل مفاده :هل تم تحديد بناء  

ي معنى أراد الشاعر إنتاجه ؟ وهل  النص بمنهجية يريد الشاعر إنشاء معنى آخر سوى المعنى الظاهري ، وأ 
تركت مناهج التحليل النقدي مشكلةً في هذا النص غير محلولة بشكل مُرْضٍ تتعلق بالمعضلات القائمة  
بين طريقة الاستقبال المرتبطة بالمتلقي وطريقة الاستجابة أو التأثير المرتبطة بالأوجه النصية ، وبالتالي يأتي  

زام جماعي ، ورد فعل للتطورات العقلية والأدبية في الجزيرة العربية ؟ ثم أيصح  الإعجاب به بمثابة وعي والت



55 

أن يكون انبهار المتلقين بهذه القصيدة هو تتويج لخبرة الشاعر والمتلقي المشتقة من إجراءات فهم نمط  
الأداء الفني المتب ع في النتاج الشعري القديم ، بحيث صارت لدى كعب بن زهير والرسول  )ص( والصحابة  

من الأداء الفني المعتاد والمنبثق    الحضور خبرة جمالية متأت ية من حصولهم جميعاً على بصيرة نقدية مكتسبة 
 من الشعر المنتَج خلال العقود القريبة السابقة لبزوغ فجر الإسلام ؟  

كعب بن زهير ممن اشتهر في الجاهلية بانتمائه إلى مدرسة شعرية له فيها ما لم يكن لغيره ، إذ كان جده      
أبو سُلمى وأبوه وأخواله وإخوانه وبعض أبنائه وأحفاده وأعمامه وعم اته الخنساء وسلمى شعراء جميعاً،  

سنة، حتى سُ ِّيت قصائدهم بالحوليات،    وهو من الفئة التي تنظم القصيدة في شهر، وتهذ ِّبها وتنق ِّحها في
 وتكاد الحكمة تغلب على مضامين شعره وشعر أبيه قبله . 

ويروى أنه حين ظهر الإسلام هجا الرسول )ص( وأقام يتغزل بنساء المسلمين ، فهدر النبي دمه ،      
 فجاءه مستأمِّناً على حياته ، والنبي وأصحابه في المسجد عند صلاة الفجر ، وأنشد القصيدة التي أولها : 

 ( 1مُتي مٌ إثرها لم يفدَ مكبولُ ) بانت سعادُ فقلبي اليومَ متبولُ   

فأشار النبي إلى الناس أن يسمعوا القصيدة ، ثم كساه بردته إعجابا بالنص وتشجيعاً لكعب بوصفه شاعراً  
 (. 2عالي الطبقة )

ولو أعدنا قراءة اللوحة الافتتاحية الغزلية في القصيدة، وتوصَّلنا إلى مسك صور مفاتن سعاد التي بثها     
فيها، لكان لزاماً علينا الالتفات إلى مقارنة مضامينها مع أفكار دارت هي أيضاً في فلك ظروف إنشاد  

 النص نفسه : 

بسببه مع   أهدر دمه  الذي  ، وتوافق المضمون  قبل إسلامه  المسلمين  خبر تشبيب كعب وتغزله بنساء 
 مضمون الغزل في افتتاح قصيدة الاعتذار التي جاء بها الآن . 

 وقت إنشاد القصيدة )الفجر(، حين يؤدَّى طقس الصلاة المقدس . 

 جمهور مستقبلي النص ، الرسول )ص( والصحابة . 

 مكان إنشاد النص ، المسجد بيت الله . 



56 

ونحن هنا لسنا  في حاجة إلى إعادة صياغة عبارات الأقدمين ، وآراء المحدثين فيما يخص نمط الرسوم     
ومروراً   الطلل  في  الباكي  بالوقوف  افتتاحها  منذ  القديمة  العربية  القصيدة  عليها  استقرت  التي  التقليدية 

ل إلى الغرض الأصلي لها حتى انتهائها بتلاوة معاني الح كمة والإرشاد، إذ أننا لو أذعنا،  بوحدات توُصِّ
كما أذعن بعض النقاد ؛ قدامى ومحدثين ، إلى أن الوحدات التي تسبق لوحة غرض القصيدة الأصلي لا  
ارتباط لها في الغرض، وإن  كل لوحة في القصيدة ذاتها تجئ بمعزل عنه ، لصار لزاماً علينا أن نصد ِّق إن  

لحسي بجمالها بمرأى الرسول ومسمعه هو مضمون قائم بذاته،  وصف كعب بن زهير لمحاسن سعاد وتغزله ا
ومنفصل تمام الانفصال عن المضامين اللاحقة في القصيدة ، أو أن ننتهي كما انتهى ابن قتيبة في تحليله  
القائم على عمدية الشاعر في إشهار معاني التشبيب بقصد استحضار جوٍ  نفسي بهيج يثير جمهور المتلقين  

( ، و نقتنع في أن  بث  هذه الأوصاف في النص ثم إشاعتها أمام الرسول )ص(  3ستقبال )ويحفزهم للا
والصحابة لا تجئ إلا بقصد التشويق وإثارة اهتمام المتلقين، ويمكن أن يأتي أحد هذين التأويلين أو كلاهما  

مين و أهدر الرسول  مت سقاً تمام الاتساق مع المضمون الذي قال فيه كعب بن زهير حين تغزل بنساء المسل
دمه بسببه، ويظُْهِّر بالتالي تناقضاً مكشوفاً في طريقة تعامل الرسول )ص( نفسه في الموقفين كليهما ، فتارة 

    يعاقب وأخرى يكافئ  

لكن  قراءتَي النص ؛ الشكلية )قائمة على جعل الغزل منفصلاً عن باقي القصيدة (، والنفسية   
)قائمة على جعل الغزل مدخلاً يهيئ نفوس المتلقين لاستقبال القصيدة ( تفصلان النسج الفكري الذي  

دي معنًى جمالياً عند  يربط سداه ولحمته ، وتجعلان المضمون الغزلي القائم على الحسيَّة مضموناً أدائياً يؤ 
المتلقين بوصفهم الإنساني المتماثل في الميل إلى مفاتن المرأة ووصالها بصرف النظر عن أن يكون المتلقي  
نبياً يمتلك أداة تمايز أو ثقافة فاصلة تبرر الفوارق بإرغامها مختلف الثقافات أن تتحدد بمدى ابتعادها عن  

ة في خلق تكتل ثقافي وهمي لأفراد المجتمع  الثقافة السائدة ، أم إنسانا آخر يحم  ل وعياً وثقافة سائدة مساهمِّ
، تعمل على تبرير نظام ثقافي غير قائم على فروق  تبرر المراتب وتعمل على إنتاج ثقافة سائدة في مفعولها  

 اثلة.  الأيديولوجي ، وذلك بتغليف وظيفة التقسيم الثقافي وإخفائها تحت قناع وظيفة توصيل واستقبال متم

الثقافي المحيط بالعملية الشعرية في عقود سبقت هبوط      نتنفس الجو  وقبل ذلك كله ، يحسن بنا أن 
الوحي، والتي لن يغيب عنها التقاء الشعراء ببعضهم في أسواق أدبية ومجالس تتسع وتضيق ، لتكون مثل  

والقبول تارة ، وبالرفض  المنتديات الأدبية في عصرنا الحاضر ، ينشد فيها الشعر ، ويحكم عليه بالرضا  
والاستهجان تارات أخر ، وذلك نشاط لا يخلو أيضاً من نقود صالحة وسليمة تدفع الشعراء للأخذ بها  



57 

، وإن كانت بعض هذه الآراء خاضعة للأهواء الذاتية والميول الانفعالية والانطباعية ، لكنها بالتالي مث لت  
درساً نقدياً سارت عليه العملية الأدبية ؛ شعراً ونثراً  وبدا هذا النشاط الأدبي في حياة الثقافة عند عرب  

في الوجود وفي الخلق وفي الحياة والموت ...  ما قبل الإسلام متداخلًا مع نشاط فكري يتأمل في الكون و 
لم تكن مُكو نات الديانات الإبراهيمية واليهودية والمسيحية فيه بعيدة عمن يتمعن في قراءة الفكر الديني  
في ذلك الزمن، وسيستنتج أن نشاط العقل الديني لم يكن دون مستوى نشاط الذوق الشعري والنقدي  

ان النشاطان عند أعلام الثقافة والفكر وقتئذ . فأمية بن أبى الصلت الشاعر  أبداً، إذ كثيراً ما اختلط هذ
هو نفسه الحنفي الذي تمنى  أن يكون هو نبي الأمة بدل محمد )ص(، وورقة بن نوفل الحنيفي هو شاعر  

( ، وزهير بن أبي سلمى الشاعر هو نفسه داعية السلام والمصلح والحكيم ، وجمهور الصعاليك  4أيضاً)
ين خرجوا على القبيلة وعلى نظامها هم أنفسهم الذين تفاءل الرسول )ص( بجهادهم لاحقاً فهم ثوار  الذ

وهم متمردون وهم شعراء . وبين أيدي الباحثين اليوم أخبار وروايات من هذا القبيل تشك ل أمثلةً تفوق  
، وتتيح لنا القول : أن جوهر  إمكانية العرض في دراسة مرك زة ،  وتمنحنا كثرتُها عذراً نتجاوز به حصرها  

يُ نَظَّر في   القليلة الوسيطة بين الجاهلية والإسلام كانت حافلة بنمط نقدي على الشعر لم  العقود  ثقافة 
مناهج واضحة ، بل سلك اتجاهات تتراوح بين نظرات ذاتية قائمة على مقولات انفعالية آني ة ، وبين  

فه نصاً مبنياً على وحدة شكلية ، أو وحدة نفسية ، أو  نظرات موضوعية  ناظرة إلى النص الشعري بوص
وحدة موضوعية قد لا يستبعد منها فهم رمزي أو تفسير عقيدي ، وتماثل الجميع في مجمل هذه النظرات  
دون أن يُصَرَّح بها باعتبار أن نموذج الإنجاز الشعري المطروح بين أيديهم يتضمن خبرة المنشئ والمتلقي  

ات تداول النص الشعري عبر الأجيال على حد سواء ، وتنجم عند المتلقي خبرة جمالية  المشتقة من إجراء
 يساعد تراكمها في الحصول على بصيرة في الخبرة المكتسبة . 

ولا ريب أن ثقافة محمد )ص( السماوية جاءت بعد نزول الوحي ، أما قبل هذا الحدث فقد كانت     
ثقافته من الأرض وجذوره المعرفية متصلة بالواقع البشري ، إذ أنه حين سئل عن زيد بن عمرو بن نفيل ،  

طلب دين إبراهيم الخليل  وهو من أبرز الأحناف ، قال إنه يبعث أمة وحدها ، وكان يتعبد في الجاهلية ، وي
( . فهو ابن البيئة والثقافة نفسها التي كوَّنت  5، ويوحد الله ، ويقول إلهي إله إبراهيم وديني دين إبراهيم)

أبناء جيله ؛ شعراء ، ومتذوقي شعر ، ودعاة إصلاح  ومتمردين ، ومتنبئين، وأحناف ، ومتدينين ، وهو  
كون وفي الوجود وفي الموت والحياة والإرادة والخير والشر ... إلا أنه  وإن كان أكثرهم تأملًا في الخلق وفي ال

تمام الانقطاع عن ثقافة عصره ، ولا منعزلاً عن جوهر النشاط الأكثر تطوراً من سائر   لم يكن منقطعاً 



58 

الثقافات في الجاهلية ) اللغة والشعر( والذي سيتحدى به بأمر الله أبناء جيله بعد زمن قصير ، إذ ليس  
(  6معقولًا أن ينشأ ناقص الخبرة بإزاء استقبال الفن الذي سيُ تَّهم بأنه قد نبغ فيه ) إنه شاعر أو مجنون()

ين في مستوى الصياغة ومستوى التفسير  ، بل لابد أن يفوق السابقين والمعاصرين واللاحقين إلى يوم الد
والتحليل والتأويل ، وفي ضوء ذلك كله لابد أن تنطوي ثقافته على فهم إستراتيجيات رمزية تحاكي ما  
يرتبط بدلالات الأقاويل الظاهرية ؛ شعرية كانت أم نثرية، ويمتلك معطيات فنية تمنحه قدرة على التنبؤ  

 ة حول المسائل المهمة . المرتبط بالعبارات والأحكام الخطير 

إن فترة الانقطاع التاريخي عن حياة الرسول )ص( في عمره السابق للإسلام أحدث فجوةً في معرفة     
مجرى تطور ثقافته ، ولذلك شهدت الدراسات المتعلقة بتحليل شخصيته الثقافية نوعاً من الانتكاس .  

، إذ أنها مطموسة    فالصورة التي رسها الإخباريون وأصحاب السير عن حياته قبل الوحي لم تكن واضحة
في كثير من النواحي، والذي رواه المؤرخون لا يتعدى الناحية الخلقية والتسيير الإلهي الذي حظي به ، أما  
الناحية الدينية والفكرية والثقافية والميثولوجية فليس فيما نقلوه شيء يذكر عنها .بيد أن غياب الشواهد  

لية تبين أن ثقافته قبل الوحي لم تكن محددة ، وان حياته لم تكن  النقلية يدفعنا إلى الات كاء على شواهد عق
خالية من الاتصال بأفراد وجماعات من مختلف الاتجاهات الفكرية والدينية والثقافية ،يحمل بعضهم ثقافات  
متفاضلة مع ثقافة البعض الآخر أو متناقضة أو متماثلة ، وانه )ص( تعايش زمناً طويلاً مع التصورات  

ية والأفكار اليهودية والمسيحية بشأن وجود العالم ، وشهد الجدل الشائع في مسائل الخلق والألوهية  الوثن 
اَ يُ عَل مُهُ بَشَرٌ  مُ يَ قُولوُنَ إِّنمَّ   والبعث والقيامة ، والنبوة أيضاً، وقد فسر الطبري قوله تعالى } وَلَقَدً نَ عْلَمُ أَنهَّ

أَ  إِّليَْهِّ  دُونَ  يُ لْحِّ ا لذِّي  })لِّسَانُ  مُبِّيْنٌ   ٌ عَرَبيِّ لِّسَانٌ  وَهَذَا  فالنفي  7عْجَمِّيٌّ   . نظرنا  وجهة  يؤيد  (تفسيراً 
الاستنكاري الوارد في الآية لم يكن موجهاً باتجاه أن الرسول )ص( لم يكن يحاور أو يجادل ويأخذ من  

ي الذين كان الرسول  تعل م منهم  الآخرين ،بل هو رفض لنفيهم نزول الوحي . وقد س ى الطبري الأفراد 
ويتعل مون منه قبل الوحي ، فهم : بلعام وهو أعجمي ، ويعيش وكان يقرأ ويكتب ، وجبر ويسار وهما  

 ( . 8غلامان يقرآن  التوراة ، وسلمان الفارسي، وعبد ابن الحضرمي وهو صاحب كتاب )

( ، وان آياتٍ  9وعلى الرغم من أن الرسول )ص( اتهم بأن ه كان يعتمد في نظم القرآن على قوم آخرين )   
( ، فإن القرآن  10نزلت في تأييد إيمان بعض أهل الكتاب بمحمد )ص ( وبرسالته واندماجهم بدعوته )
ينفِّ  لم  لكنه   ، القرآن  نظم  في  والجن  الأنس  على  )ص(  الرسول  اعتماد  تهمة  اتصالات  دفع  دعوى   

الرسول)ص(  ومصاحباته  لبعض أهل الفكر وأصحاب الديانات ،  والذي يبدو  أن الكفار لم يكونوا  



59 

ليقولوا ما قالوه لو لم يروا أو يعرفوا أنه كان للنبي )ص( حلقة أو رفاق يجتمعون إليه ويجتمع إليهم ويتحدثون  
 في الأمور الدينية ، وليس من المستبعد أن هذا قبل البعثة ثم أمتد إلى ما بعدها. 

القرآن وعمق دلالاته وفصاحته من الجن      الرسول )ص( بأنه يستمد قوة نسج  أتهم المشركون  وحين 
والشياطين التي ترافق العمل الإبداعي في الشعر ، فإنهم يستمدون فحوى هذه التهمة من أمرين ؛ أولهما  

راقية التي تتصل بشياطين  : إن هذا الكلام جاء منظوماً بصياغة تفوق صياغة البشر ويرقى إلى النتاجات ال 
الشعر كما يزعمون ، وثانيهما: أنهم يرون أن النبي الكريم )ص(نفسه لم يكن ببعيد عنهم ، وأنه يتساوى  
معهم في معرفة الافتراضات الثقافية القائمة على تراكم المعلومات المتوافرة من حيث المضامين والأشكال  

تتأمل في الكون والخلق والوجود ، وتمتلك قدرة على تفهم    ،  وهو مرشح عندهم بأن يكون من الفئة التي 
سلطة النص الشعري والمقولات النقدية بآن ، من جهة أخرى .ولذلك ، فإنه حين قدم سويد ابن الصامت  
مكة حاجاً أو معتمراً ، وأن النبي تصدى له ودعاه إلى الإسلام ، قال سويد : لعل الذي معك مثل الذي  

: وما الذي معك؟ قال سويد : مجلة لقمان ، يعني حكمة لقمان . فقال )ص( :  معي ، فقال النبي  
اعرضها علي  ، فعرضها عليه سويد ، فقال : إن هذا الكلام حسن ، والذي معي أفضل منه ، قرآن أنزله  

 ( .   11الله علي  )

وإذا كان هذا هو حال الرسول )ص( حين يتعاطى الفكر ويمارس الت ديُّن ،فإنه ليس ببعيد عن هذا     
المنهج وهذا السلوك حين يتلقى الشعر ويتعاطى النقد بفع الية ذهنية تنهمك بعمق في معرفة عناصر العمل  

 مركزية مهمة .   وأشكاله الموضوعية، ثم تميل إلى نبذ تلك الأشكال ، وتتعالى عليها بمعرفة

ففي "بانت سعاد" ، تجاوز الرسول )ص( مادية العمل وجزئيته ، وحضرت في ذهنه قدسية ورؤية صوفية     
من خلال إذعانه لوعي متأصل وخصب وفع ال ول دته القصيدة فشغل الواجهة الأمامية ، واتصل بوضوح  

ع الغزل يفارق تلقينا  بعالمه النبوي الخاص وبموضوعات الرسالة التي هي موضوعاته .ولذلك فإن تلقيه مقط
ثير )  

ُ
نحن )الآخرين ( . نحن نستقبل المعنى القريب الذي يفصح عن سرورنا نحن بصوت سعاد الغَنِّج الم

أغن ( ، وعن سحرنا بحور عينيها الأخ اذ )غضيض الطرف مكحول ( ، وانغماسنا بإقبالها الشهي )هيفاء  
ببريق أسنانه  ا ) تجلو عوارض ذي ظلم إذا ابتسمت ( ،    مقبلة ( وأدبارها الفت ان ) عجزاء مدبرة( وانبهارنا

وارتمائنا في عطر فمها الشذي )كأنه منهل بالراح معلول ( . وهو )ص( خرج من سجن وعي الشاعر ،  
وكشف أن تأثره بالنص إنما هو بي ِّنة على حضور المعنى الرمزي وليس الشعري ، واستجابة لنقطة معينة منه  



60 

ربما كانت عند الآخرين ليست مكوناً له. ولذلك فإن زحزحة الانتباه من القصيدة باتجاه الرسول بقصد  
اتخاذ معرفته )ص(وسيلة لإنتاج نوع جديد من التحليل ، ينبغي أن ينظر إليه على أنه جزء من عمليات  

فة الرسول )ص( قبل الوحي  أوسع في النقد الناظر إلى هذه القصيدة والذي يشتمل على  محاولة لمعرفة ثقا
 بشكل خاص . 

فالشاعر رسم في القصيدة قطبين : قطب فني جمالي يرتبط بأصول الشعر الجاهلي ورسومه الكلاسيكية     
بصورة مساوية لكمال ما تم  فعله في الشعر الجاهلي من قبل ، وخلق علاقة شكلية مباشرة بين مضمون  

سول )ص( فوازن بين  النص وحياة صانعه . وقطب رمزي فكري يشير إلى الإدراك الذي أنجِّز في ذهن الر 
دوافعه في هجر الأخلاق القديمة ورغبته في تبني منهج الإسلام بطريقة تلق ي لا تغيب عن القصيدة نفسها  
. وبذا جاءت صور مفاتن سعاد المثيرة لتعبر أولًا عن الاكتمال الجمالي فيها ، وترمز ثانياً إلى المتعة واللذة  

ود ، وغدت سعاد تعادل الجاهلية ، وأصبحت المقدمة الغزلية مكاناً  التي تمنحها الجاهلية لمعتنقيها بلا حد
للنظام الفني المتبع ، ولخلق التوازن في إشاعة القيم الجديدة بشكلٍ مرمز . وبدا ليس عسيراً إدراك الرمز  

و  الماثل في ذهن النبي )ص( والقائم على مبدأ الربط الطبيعي بين الدال والمدلول ، وعلى توافق قياسي أ
تداعٍ يربط بين أفكار العالم الفيزيائية المحسوس في النص التي يرفضها الرسول )ص(  )التغزل بسعاد( ،  

 وبين أفكار تنتمي إلى عالم المعنويات ) الجاهلية(، وهو )ص( مرسل لمحاربتها. 

وعلى وفق هذا التلقي انتزع النبي)ص( اعترافاً مرمزاً أيضاً من الشاعر في المسجد، أمام الصحابة، وقت     
 الصلاة بعدم جدوى الاستمرار في ممارسة ما تبيحه )سعاد= الجاهلية(  من شهوات بلا حدود : 

 موعودَها أو لو أن  النصحَ مقبولُ                أخالها خل ةً لو أنها صدقت      

يطَ من دمها      فجعٌ وولعٌ وإخ لافٌ وتب ديلُ            لكنها خلةٌ قد سِّ

 فلا يغرنْكَ ما من ت وما وعدتْ    إن الأم اني والأحلام تضلي لُ   

وسُرَّ)ص( لشهادة كعب في أن ما من ته به طيلة حياته كان وهماً زائلاً وأباطيل وأكاذيب غر ت به الناس  
 وبهرتهم زمناً طويلًا : 

 كانت مواعيدُ عرقوبٍ لها مثلاً   وم ا مواعيدُها إلا الأباطيل  



61 

إن الرسول)ص( تجاهل عناصر العمل الموضوعي في المقدمة الغزلية ورفع نفسه إلى مستوى إدراك ذاتية     
ها في تعاليها على ما ينعكس في ظاهر النص . فبفعاليته الذهنية وليس العاطفية ،   تكشف نفسَها لنفسِّ

نهجاً سيئاً ، وان هواه  أدرك أن نفس كعب انقطعت عن مفاتن ) الجاهلية = سعاد( ومغرياتها بوصفها م
لم ينقطع في أصحابه الباقين على الشرك ، فترك فيهم قبل رحيله عنهم وصية للانتهاء من الغي ِّ والقطيعة  

 مع الآلام ، والانضمام  إليه في العاجل ، وهي دعوة تنسجم مع مطامح الرسول )ص(  : 

 وما لهن  طوالَ الدهر تعجيلُ   أرجو وآملُ أن تدنو مود تها   

ويتحقق للبنية الفنية الكلاسيكية منطلقُها العفوي في النص عند الانتقال من مقطع الغزل إلى مقطع     
الرحلة ، ويتحقق فَ هْمُ الرسول حين يعبر ِّ هذا الانتقال عن موقف دال بصدد مشكلة تتعلق به )ص(   

اد = الجاهلية( حافزاً إلى  وبالفكر الجديد الذي يصارع فكراً قديماً ، وغدا يأس الشاعر من معايشة )سع
مواجهة الواقع الذي يعيشه ، واشتمل من الناحية الذهنية على الاتساق الرمزي الممتد في نسج القصيدة  
الناقة التي تغدو وسيلة الشاعر وأداته   والوحدة الموضوعية فيها . وانفتح أفق القصيدة لاستقبال صورة 

إلى الإيمان ( ، فكان لها أن تفوز من جهده ما يمنحها  الشاخصة للتحول من حال إلى حال ) من الشرك  
 سات القوة والصلابة والصبر . 

يحدثنا التاريخ أن رسول الله)ص( حين وصل إلى المدينة ركب ناقته وأرخى لها الزمام ، فجعلت لا تمر     
بدار من دور الأنصار إلا دعاه أهلها إلى النزول عندهم، فيقول لهم )ص(  : خل وا زمامَها فإنها مأمورة ،  

( . كانت التفاتتُه )ص(   12نى المسجد)حتى انتهى إلى موضع مسجد المدينة اليوم فبركت فيه ، فأمر أن يبُ
واعية في جانبين؛ اجتماعي يخرج فيه من حرج مفاضلة الإقامة في بيت من بيوت الأنصار دون سواه ،  
وفكري يلامس ما يعرفه في عقلية العرب من احترام للناقة راسخ في اللاشعور الجمعي الذي يقد ِّسُها  

  يستقبل قول كعب :  بوصفها معبوداً طوطمياً . ولذلك فإنه حين

رَ الرحمنُ مفعولُ   فقلتُ خل وا سبيلي لا أبا لكمُ     فكل  ما قدَّ

فهو يقوم بدور الاشتراك في إبداع الفكرة التي يحملها البيت ، والمرتبطة بمقولته السابقة " خل وا زمامَها   
فإنها مأمورة " ، ويستكمل في ذهنه جزءاً غير مكتوبٍ في البيت ، لكنه جزءٌ موجودُ ضمنياً ، يلاقي فكرة  

 عصور اللاحقة . الإيمان الإيجابي بالقدر التي أشاعها الفكر الإسلامي في ال 



62 

والخلاصة : فإن إعجاب الرسول )ص( وانبهاره بهذه القصيدة متأتٍ من أن معاني العمل كلها تمث ل     
تجربة في ذهنه وليست موضوعاً ، فتعامل معها بالطريقة نفسها التي تعامل بها مع تجاربه الثقافية ، وتَشَر بَ  

الرمزي في النص وشي ده بفكره الخاص ، و  عطى 
ُ
التأويل إلى شكل  بطريقة أو بأخرى الم حو ل تجربته في 

مقبول دينياً اتضح فيه أنه طو ر أسلوباً نقدياً معيناً في التعامل مع النصوص ، وترك بصماتِّه على جوانب  
الفكر والثقافة بما في ذلك أفعال التأويل النصي  التي تكشف عن نمط الإلهام الإلهي وعن هويته الثقافية  

 الدائرة حول العالم والتي بث ها في أحاديثه الشريفة في حياته الإسلامية .   التي شك لت تعبيراته المعرفية 

الرسول      ثقافة  المتلقي ، وأن  يمكن أن يحدث في ذهن  ترميزياً  تملك معنى  أيضاً  و"بانت سعاد" هي 
)ص(هي التي منحته الاستجابة للتأويل وفهم الرمز ، بمعنى : أن تجربة الرسول الفكرية جاءت استجابة  

إنما يكتبونها مادامت  لمقاصد المؤلف التي تجسدها سات النص الشكلية ، فالنصوص لا يقرؤها القراء و 
سات النص الشكلية ومقاصد المؤلف التي تتعهد تلك السمات بتمثيلها استراتيجيات القارئ التأويلية  

 ( . 13متوافقة على نحو متبادل كما تقول  تومبكنز )



63 

 الهوامش 
 وما بعدها .   148جمهرة أشعار العرب ، نص القصيدة ص .1

Jumharat Ash‘ār al-‘Arab, naṣṣ al-qaṣīda, p. 148 wa mā 
ba‘dahā 

 .   295،ص   3الإصابة في تمييز الصحابة ، ج  .2
Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah, vol. 3, p. 295 

يقول ابن قتيبة :) إن مقصد القصيد إنما ابتدأ فيها بذكر الديار والدمن والآثار ،  .3
أهلها  لذكر  سبباً  ذلك  ليجعل  الرفيق  واستوقف  الربع  وخاطب   ، وشكا  فبكى 
الظاعنين عنها ، ... ، ثم وصل ذلك بالنسيب فشكا شدة الوجد وألم الفراق وفرط 

ف إليه الوجوه وليستدعى به إصغاء الصبابة والشوق ، ليميل نحوه القلوب ويصر 
الأساع ، لان التشبيب قريب من النفوس لائط بالقلوب لما قد جعل الله في تركيب 
العباد من محبة الغزل وإلف النساء ، ... ، فإذا علم أنه قد استوثق من الإصغاء 
إليه والاستمتاع له عق ب بإيجاب الحقوق فرحل في شعره وشكا النصب والسهر 

ى الليل ، وحر الهجيرة ، وإنضاء الراحلة والبعير ، فإذا علم أنه قد أوجب على وسُرَ 
صاحبه حق الرجاء ، وذمامة التأميل وقرر عنده ما ناله من المكاره في المسير بدأ في 
أل  المجيد من سلك هذه  فالشاعر   ... للسماح  المكافأة وهزه  فبعثه على  المديح 

 .   15-14ينظر الشعر والشعراء ، ص  أساليب وعد ل بين هذه الأقسام ( ، 
Yaqūlu Ibn Qutaybah: 
(Inna maqṣad al-qaṣīd innamā ibtada’a fīhā bi-dhikri al-
diyār wa al-diman wa al-āthār, fabakā wa shakā, wa 
khāṭaba al-rub‘ wa istawqafa al-rafīq liyaj‘ala dhālika 



64 

sababān li-dhikri ahlihā al-ẓā‘inīn ‘anhā, …, thumma 
waṣala dhālika bi-al-nasīb fa-shakā shiddat al-wajd wa 
alam al-firāq wa furaṭ al-ṣabābah wa al-shawq, limayila 
naḥwahu al-qulūb wa taṣrīf ilayhi al-wujūh wa li-
yastad‘iya bihi iṣghā’ al-asmā‘, li-anna al-tashbīb qarīb 
min al-nufūs lā’iṭ bi-al-qulūb limā qad ja‘ala Allāh fī 
tarkīb al-‘ibād min maḥabbat al-ghazal wa ilf al-nisā’, …, 
fa-idhā ‘alima annahu qad istawthaqa min al-iṣghā’ ilayhi 
wa al-istimtā‘ lahu ‘aqqaba bi-ījāb al-ḥuqūq faraḥala fī 
shi‘rihi wa shakā al-naṣab wa al-sahar wa surā al-layl wa 
ḥarr al-hajīrah wa inḍā’ al-rāḥilah wa al-ba‘īr, fa-idhā 
‘alima annahu qad awjaba ‘alā ṣāḥibihi ḥaqq al-rajā’ wa 
dhimāmat al-ta’mīl wa qarrara ‘indahu mā nālahu min al-
makārih fī al-masīr bada’a fī al-madīḥ faba‘athahu ‘alā al-
mukāfa’ah wa hazzahu lil-samāḥ … fa-al-shā‘ir al-mujīd 
man salaka hādhihi al-asālīb wa ‘addala bayna hādhihi al-
aqṣām). 
Yunẓar: Al-Shi‘r wa al-Shu‘arā’, pp. 14–15 

،   2، العدد    17حقق شعره د. أيهم عباس ونشره في مجلة المورد العراقية ، المجلد   .4
 م .   1988

Ḥaqqaqa shi‘rahu Dr. Ayyham ‘Abbās wa nasharahu fī 
Majallat al-Mawrid al-‘Irāqiyya, vol. 17, no. 2, 1988 



65 

 .   475، ص   6المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ، ج .5
Al-Mufaṣṣal fī Tārīkh al-‘Arab qabl al-Islām, vol. 6, p. 
475 

تَِّنَا لِّشَاعِّرٍ مَجْنُونٍ (، سورة الصافات ،   .6  . 36)وَيَ قُولُونَ أئَِّنَّا لتََارِّكُوَا آلهِّ
“Wa yaqūlūna a-innā la-tāriku ālihatina li-shā‘irin 
majnūn” – Sūrat al-Ṣāffāt, 36 

 .    103سورة النحل ،  .7
Sūrat al-Naḥl, 103 

 وما بعدها .   56،ص   6جامع البيان في تفسير القرآن ، ج .8
Jāmi‘ al-Bayān fī Tafsīr al-Qur’ān, vol. 6, p. 56 wa mā 
ba‘dahā. 

) وَقاَلَ ال ذِّينَ كَفَرُوا إنْ هَذَا إلاَّ إفْكٌ افْتَراَهُ وَأَعَانْهَُ عَلَيهِّ قَ وْمٌ آخَرُونَ فَ قَدْ جَاءُوا ظلُمْاً  .9
 .   4وَزُوْراًَ( سورة الفرقان،  

“Wa qāla alladhīna kafarū in hādhā illā ifkun iftarāhu wa 
a‘ānahu ‘alayhi qawmun ākharūn faqad jā’ū ẓulman wa 
zūrā” – Sūrat al-Furqān, 4 

يتُلَى عَلَيهِّم   .10 نُ وَا إِّنَّ الذِّينَ أوُتوُا العِّلْمَ مِّن قَ بْلِّهِّ إذا  بِّهِّ أَوْلَا تُ ؤْمِّ ) قُلْ آَمِّنُواْ 
دَاً ( سورة الإسراء ،  نَاهُمُ الكِّتَابَ يَ عْرِّفُونهَُ  107يخِّرُّونَ لِّلَأذْقاَنِّ سُجَّ ، ) الَّذِّينَ آتَ ي ْ

نَاهُمُ الكِّتَابَ يَ فْرَحُونَ   20نعام ،كَمَا يَ عْرِّفُونَ أبَْ نَاءَهُمُ ...( سورة الأ ،) وَالذِّينَ آتِّي ْ
اَ أنُْزِّلَ إِّليَْكَ ...( سورة الرعد ،  .   36بمِّ

“Qul āminū bihi aw lā tu’minū; inna alladhīna ūtū al-
‘ilma min qablihi idhā yutlā ‘alayhim yakhirrūna li-l-



66 

adhqān sujjadā” – Sūrat al-Isrā’, 107“Alladhīna 
ātaynahumu al-kitāb ya‘rifūnahu kamā ya‘rifūna 
abnā’ahum…” – Sūrat al-An‘ām, 20. 
“Wa alladhīna ātaynahumu al-kitāb yafraḥūna bimā 
unzila ilayka…” – Sūrat al-Ra‘d, 36 

 .   288،ص   8.  المفصل ، ج  11
Al-Mufaṣṣal, vol. 8, p. 288 

 .   515، ص 2. تاريخ الأمم والملوك ، ج 12
Tārīkh al-Umam wa al-Mulūk, vol. 2, p. 515 

 .   35.  نقد استجابة القارئ من الشكلانية إلى ما بعد البنيوية ، ص13
Naqd Istijābat al-Qāri’: min al-Shaklāniyya ilā mā ba‘d 
al-Bināwiyya, p. 35. 


